ATISM nord
7 febbraio 2017

Giornata di Studio
Giubileo della Riforma: i nodi etici

Placido Sgroi
PENSARE L'ETICA IN PROSPETTIVA ECUMENICA
Il discernimento come orizzonte
“Solamente nella narrazione si puo fare
discernimento, non nella esplicazione filosofica o

teologica, nelle quali si puo invece discutere™”

«Il discernimento ci aiuta a determinare cio che ci
porta a Dio e cio che ci conduce lontano da lui»*.

L. INETOAUZIONE. ...ttt ettt et e et e et e et e bt e s st e et e e st e e b e e st e eub e e st e easeenseeeaseebeeenseenreeas 2
2.Dalla dottrina all'azione: nuovi fattori di diviSiOne..........cccceevvieriiiriiiiiiirieeiereeeeee e 2
3.11 dialogo COME FIMEAIO?......cciiiieiieeeieeeeeeete ettt e s e e st e e s e e e sbeeessbeeessseeesssaeenssaaeesenns 4
4.L'etica nel giubileo della Riforma: un silenzio da interpretare...........c..cccceeeerreenernerreenenseeneenennen. 6
5.Discernimento: una Parola ChiAVe..........ccuiiecuiiiriiiiniieeieeeteeeee ettt e ssre e e e s s raaeeeessnsanes 8
6.11 processo del diSCEIMIMENTO........c.c.eecverrieriieirieriteerte et erite st e st e sbe et e steesaeesteessaessaeeesasaeesasaeeas 12
7.Un esempio biblico: Dio non fa differenze (At 10,1-11,18)....c.ccccteeriiiriiiiieniieieenieecreeseeereeseneeas 15
8.Etica ecumenica come etica del diSCerNimMeNto...........cecueeruieriierriieniieenienieee et et eeteeeseeeeeieeeeas 17

8.1 Il discernimento come “OiKONOMIA”........cocuiriiiiiierieiee ettt e e 17

8.2 Discernimento come reSponSabilita.......cccceverieriiririieniiierierteeeeeeeee et 18

8.3 Il discernimento oltre I'“epPiCheia”........c.coeruiiiiiiieiieeeieeeeeeeeee e e e e e e e e 22
9.Conclusione: il discernimento come modello per un'etica eCUMENICA..........cecereerreeriereenueeneeennne 23
10.NOta DIDIIOGIafiCa. .. .eeeuieeiiicieeieeeeee ettt ettt e s e e ste e st e e beessaeesaeenseeeennneeaans 25

1 Papa Francesco, citato in A. Spadaro — L.J. Cameli, La sfida del discernimento in «Amoris Laetitia», in La civilta
cattolica 3985 (2016) 3-16, qui p. 11
2 Spadaro — Cameli, La sfida del discernimento in «Amoris Laetitia», p. 5.



1. Introduzione

L'impegnativo titolo che mi e stato affidato, pensare l'etica in prospettiva ecumenica, mi ha
stimolato ha fare il punto della situazione riguardo al dibattito sui temi etici nel movimento
ecumenico, un dibattito che, se sembra dominato dal conflitto delle interpretazioni, ad essere buoni,
e quindi dalla percezione che viviamo in un corpo moralmente diviso®, contiene pero anche felici
novita, come la ripresa del dialogo sui temi etici, dopo una lunga stagione di silenzio* e, dai
documenti che sono stati prodotti attorno al Giubileo della Riforma®, un nuovo impulso ad una
visione non conflittuale della testimonianza comune che i cristiani possono rendere all'evangelo.
Questo complesso movimento si sposa felicemente con il doppio percorso sinodale della Chiesa
cattolica, che ha avuto il suo vertice nella pubblicazione dell'Esortazione post-sinodale Amoris
Laetitia [AL]®, e con il dibattito sulla sua recezione ampiamente in corso’.

Un termine sembra risuonare frequentemente in questo indiretto dibattito: discernimento.

Potra essere quella del discernimento una via per la ripresa del dialogo sui temi etici nel movimento
ecumenico? Per una ripresa che superi la, pur necessaria, metodologia della comparazione e vada
verso l'individuazione di un paradigma che guidi verso una forma di comunione morale che si situi
nell'orizzonte di un consenso differenziato e differenziante e di una diversita riconciliata?

Dopo aver fatto rapidamente il punto sulle difficolta del dialogo sui temi etici e sulle prospettive
aperte dal Giubileo della Riforma, ci dedicheremo ad un tentativo di risposta positiva a questa
domanda.

2. Dalla dottrina all'azione: nuovi fattori di divisione

Non € certo una novita del cammino ecumenico il fatto che le questioni etiche costituiscano un
ostacolo importante al cammino verso l'unita visibile delle chiese, se una delle piu feconde
istituzioni che il movimento ecumenico ha creato, il Gruppo Misto di Lavoro fra le Chiesa cattolica
e il Consiglio ecumenico delle Chiese, ha dato voce, gia nel suo VI Rapporto del 1990, ad una
crescente preoccupazione riguardo al progressivo deteriorarsi della comunione morale fra le chiese:

Convergenze ed affermazioni comuni cominciano a prendere forma sulle questioni dottrinali classiche
che dividono, come Scrittura e tradizione, battesimo, eucarestia e ministero. Ma durante questo stesso
periodo, questioni di etica personale e sociale sono apparse, hanno fatto nascere conflitti ed hanno
perfino minacciato di provocare nuove divisioni all'interno o fra le chiese. Tutte le tradizioni cristiane
riconoscono che l'etica non puo essere separata dalla dottrina rivelata: la fede implica conseguenze
etiche. Il GML nota che tuttavia non ci sono sufficienti discussioni ecumeniche serie, mature e sostenute
su un gran numero di queste questioni e posizioni etiche, personali e sociali; per esempio: armamento
nucleare e forza di dissuasione, aborto ed eutanasia, amore coniugale duraturo e procreazione,
manipolazione genetica ed inseminazione artificiale.®

3 M. Root - J.J. Buckley, The Morally Divided Body. Ethical Disagreement and the Disunity of the Church, Cascade,
Eugene (OR) 2012.

4 The Anglican-Roman Catholic Theological Consultation in the U.S.A., Ecclesiology and Moral Discernment:
Seeking a Unified Moral Witness [d'ora in poi EMD] (2014); Commission Faith and Order, Moral Discernment in
the Churches. A Study Document (Faith and Order Paper No. 215). Wcc Publications, Geneva 2015 [d'ora in poi
MDC].

5 In ordine cronologico: Commissione luterana - cattolica romana sull’unita, Dal conflitto alla comunione, in Il Regno
— Supplemento 2013 \ n. 11 [d'ora in poi DCAC]; Chiesa evangelica tedesca, Giustificazione e liberta. 500 anni di
Riforma 2017, in Il Regno — Documenti 2015 \ n. 4, pp. 11-38 [d'ora in poi GL]; Dichiarazione congiunta in
occasione della Commemorazione Congiunta cattolico-luterana della Riforma, Lund, 31 ottobre 2016,
http://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2016/10/31/0783/01757 .html#ita .

6 Peril testo v. Il Regno — documenti 2016 \ n.5.

Cito fra i tanti possibili, B. Petra, Un passo avanti nella Tradizione, in Il Regno — attualita 2016 \ n. 8, p. 243ss.

8 Gruppo misto di lavoro tra la Chiesa cattolica e il Consiglio ecumenico delle Chiese [GML], Sesto rapporto (1990)
in EO 3, 782-783.

~



Si puo affermare che questa costatazione costituisce una smentita del cosiddetto slogan costitutivo

di

Vita e Azione, “la dottrina divide, 1'azione unisce”, che per lungo tempo ha sembrato esercitare

una certa egemonia nel movimento ecumenico o almeno nell'ambito del CEC, rispetto alla corrente
teologica rappresentata da Fede e Costituzione?

Potrebbe portare a rispondere positivamente a questo interrogativo anche il fatto che, a un
quindicennio di distanza dalla affermazione del GML, il card. Kasper constati che:

Nuove difficolta sono poi apparse in campo etico, con la conseguenza che le differenti posizioni assunte
dalle confessioni cristiane sulle attuali problematiche ne hanno ridotto l'incidenza orientativa nei
confronti dell'opinione pubblica. C'é bisogno, proprio da questo punto di vista, di un approfondito
dialogo sull'antropologia cristiana oltre che sull'interpretazione del Vangelo e sulla sua concreta
applicazione.’

Che la situazione non sia molto cambiata nemmeno oggi sembra testimoniarlo il piu recente
documento di Fede e Costituzione®, Il discernimento morale nelle Chiese (2015)"

One of the major challenges in the 21st century is the division that exists between churches —
and within churches — over moral issues, divisions that threaten the aim of Faith and Order for
visible unity in one faith and one Eucharistic fellowship. While the Faith and Order movement
agreed to move beyond the comparative method since the third World Conference on Faith and
Order in Lund (1952), the complexity of factors that contribute to division over moral issues
make it necessary to engage in preliminary tasks before work toward convergence on moral issues
can even begin. Debates about moral issues reflect the following realities that complicate the task
of ecumenical dialogue: 1. Moral questions reflect deeply-held theological beliefs about sin and
human nature. 2. Moral questions are often encountered within the context of personal experience
and are therefore deeply emotionally charged. 3. Certainty about the rightness or wrongness of
one’s own or another’s position on a moral issue — whether based on the authority of church
teachings, spiritual guidance, or individual discernment — can make dialogue across lines of
difference extremely difficult. 4. Churches engage in the process of moral discernment in
culturally and ecclesiologically distinct ways that are often not known or understood by one
another.

The difficulties that arise from this complexity are reflected in all levels of discourse about
moral issues — from the individual to the community, as well as within churches or church
families and across communions. While churches draw on many common sources in the process
of moral discernment, the ways in which they engage these sources and the authority that they
give to them vary from church to church. In some churches the approach to moral questions
will vary depending on the nature of the question as well as which sources are appealed to in
addressing the issue."

9

10
11

12

E contenuta nella prolusione all’Assemblea plenaria del Pontificio Consiglio per la Promozione dell’Unita dei
Cristiani (PCPUC); v. W. Kasper, Identita e verita, in Il Regno documenti 2006\n. 21, p. 722ss. Per uno sguardo piul
ampio al crescere delle difficolta ecumeniche in ambito etico, rinvio al mio Per un dialogo tra le etiche. La
discussione morale nell'orizzonte ecumenico in Studi Ecumenici 26 (2008) 499-513.

D'ora in poi F&O.

Commission Faith and Order, Moral Discernment in the Churches. A Study Document (Faith and Order Paper No.
215). Wcc Publications, Geneva 2015.

MDC, Introduction (evidenziature mie). E utile citare anche I'Addendum ortodosso, sempre nell'introduzione al
testo, che individua bene la profondita della divisione sui temi etici. “The Orthodox participants of the Faith and
Order Standing Commission meeting in Penang (June 2012), who then also met in Bossey (November 2012), where
the final draft of Moral Discernment in the Churches: A Study Document was presented, valued the work contained
in the text. The study document, from the academic point of view, could be used in Orthodox theological schools
and academic circles. It contains tools to understand different causative factors that divide churches over moral
issues. However, the Orthodox members of the Standing Commission expressed their concerns regarding the whole
study process. The Orthodox read the text in ways that do not reflect their tradition; in particular, they identify the
following areas: working methodology of the study leading to the relativistic approach; the same methodology
applied to church unity; overemphasis on the non-theological academic approach; lack of broader ecumenical
approaches; lack of spiritual and theological aspects, for example, experience of the people of God in the Church,

3



Quale conclusione possiamo trarne? Che le questioni etiche rappresentano un, almeno
apparentemente, insuperabile elemento di contrasto fra le chiese e quindi un concreto ostacolo
all'unita visibile dei cristiani, che invece avrebbero la necessita di trovare nella testimonianza
morale’® una irrinunciabile modalita di presenza nelle societa contemporanee, cosi violentemente
attraversate dai dibattiti etici'.

3.1l dialogo come rimedio?

Le pessimistiche conclusioni del paragrafo precedente possono essere messe a confronto con il fatto
che nonostante, o forse proprio a causa, del fatto che la comunione morale fra le chiese risulti
pesantemente incrinata dal rapporto con la societa contemporanea, una ampia massa di dialoghi si
sia dedicata a riflettere su questi temi, non senza risultati di rilievo®.
Quale e stato il risultato di questi dialoghi?

Credo che possiamo distinguere tra risultati che chiamerei retrospettivi ed altri piuttosto prospettivi.
Dal punto di vista retrospettivo i dialoghi hanno messo bene in luce I'esistenza di un patrimonio
comune di riflessioni e orientamenti morali che si radica nel riferimento comune alla Scrittura e in
una storia lungamente condivisa, che non puo essere messo in ombra da divisioni piu recenti.
D'altra parte, sempre in termini retrospettivi, si puo constatare, con i dialoghi, che la divisione sulle
questioni etiche é, in qualche modo, figlia della divisione ecclesiale. Le divergenze sul piano
morale procedono da una progressiva rottura dell'unita ecclesiale e in particolare dallo sviluppo di
storie ecclesiali parallele e incomunicanti'®.

Infine, ancora in termini retrospettivi, i dialoghi evidenziano che il luogo della divisione in ambito
morale non sembra essere tanto I'ambito dell'etica fondamentale, quanto piuttosto negli ambiti di
quella che oggi si chiama etica applicata e in particolare nella diversa valutazione dell'importanza
che assume, rispetto alla coscienza del singolo credente, quel particolare strumento di discernimento
etico che é rappresentato dalle autorita ecclesiali delle diverse chiese'.

consensus fidelium; assumptions running throughout the paper that should not be made. The same relativistic
approach is applied also to the sources; but for the Orthodox there are three initial capital sources for moral
discernment: the Holy Trinity, the Holy Scripture and the Holy Tradition. These sources cannot be placed at the
same level with the other sources. The Orthodox participants of the Faith and Order Standing Commission meeting
in Penang suggest this text go to the 2013 WCC Assembly as a preliminary step in a more extensive study. Their
recommendation is that the Faith and Order Commission in the future places on its agenda further theological
discussions in the field of Moral Discernment”.

13 Nel lessico ecclesiale italiano si parlerebbe di “valori non negoziabili”.

14 Vale su questo la considerazione di Schockenhoff: “Dietro ad esse [alle differenze di valutazione sui diversi ambiti
etici], non ci sono solo sono divergenze teologiche oggettive, come suggerisce la formula delle differenze
fondamentali, ma anche diverse opinioni in merito a come entrambe le chiese debbano reagire all'erosione delle
convinzioni valoriali nella societa e al crescente pluralismo delle forme di vita e delle opinioni morali”. V. E.
Schockenhoff, Gibt es eine ethische Grunddifferenz zwischen den Konfessionen? Eine Nachfrage bei Friedrich
Schleiermacher, in Peter Walter (Hrsg.), Kirche in dkumenischer Perspektive: Kardinal Walter Kasper zum 70.
Geburtstag. Herder, Freiburg 2003, p 504.

15 Per uno sguardo complessivo ai dialoghi su temi etici, fino alla fine del primo decennio del XXI secolo, v. P. Sgroi,
In cammino verso la comunione morale. La riflessione sui problemi etici nel dialogo ecumenico, Youcanprint
Edizioni, Tricase (Le) 2010.

16 1l che fa pensare alla possibilita che la ripresa della comunicazione fra le chiese costituisca anche la premessa
necessaria (per quanto non sufficiente) al ristabilimento della comunione morale.

17 Su questo Comité Mixte Catholique-Protestant en France, Choix éthiques et communion ecclésiale [CEECE], Paris
1992 (tr. it. in EO 4, nn. 753-919); Arcic I, Life in Christ. Morals, Communion and Church [LiC], Church House
Publishing & Catholic Truth Society, London 1994 [tr. it. in Il Regno documenti 39 (1994) 17, 563-576 (ora anche in
EO 3, nn. 125-233)] e Joint Working Group, The Ecumenical Dialogue on Moral Issues. Potential Sources of
Common Witness or of Division [EDMI], in ER 48 (1996) 143-152 ]pubblicato poi come allegato al Settimo
rapporto del Gruppo Misto di Lavoro [d'ora in poi GML] (1998). La traduzione italiana e apparsa in Il Regno
documenti XLIII (1998) 21, 704-709 (ora anche in EO 7, nn. 1189-1238)]. Sia CEECE che LiC mostrano la
possibilita di un ampio margine di consenso teologico fra le chiese, il primo dialogo nella prospettiva di una
assunzione delle conseguenze etica della giustificazione, il secondo nei termini di una teologia trinitaria.

4



In termini prospettici i testi ecumenici sull'etica si preoccupano di collocare adeguatamente I'etica
cristiana all'interno del vissuto ecclesiale complessivo. Non solo i problemi morali diventano una
delle questioni piu attuali del dialogo ecumenico, ma il dialogo ecumenico, con i suoi risultati e le
sue metodologie, puo diventare il quadro di lavoro tramite cui affrontare la problematica etica, anzi
lo strumento di una piu adeguata comprensione del fatto etico nell'orizzonte esperienziale della
comunita cristiana: l'etica nasce dalla prassi comunitaria, la koinonia vissuta ¢ il fondamento
dell'etica'.

Ne emerge quindi un lessico nuovo™, che introduce termini come comunita morale®, etica della
koinonia®', formazione morale®’, ambiente morale, discepolato, deliberazione morale, discernimento
morale, testimonianza morale®, oikodomé*.

Nonostante questi promettenti risultati non possiamo non constatare, che anche la stagione dei
dialoghi bilaterali® e dei processi di studio® sembra andata incontro ad un processo di
raffreddamento, almeno nel primo decennio del XXI secolo, accompagnato dal parallelo acuirsi
delle divergenze in ambito etico, che abbiamo piu sopra evidenziato: una nuova fase di stallo,
quindi? Parallela a quello che é stato definito I'esaurirsi dell'ecumenismo del consenso, che non
sembra aver trovato per0 ancora sostituti convincenti’? Fragilita dei dialoghi stessi o neo-
confessionalismo??

18 Certo si tratta di un fondamento molto particolare, dato che esso non é altro che l'esibizione della risposta alla
chiamata di Dio verso 1'uvomo, in forme storiche e concrete, personali e comunitarie, di cui anche il vissuto morale, e
la riflessione che ne dipende, non é che una delle tante manifestazioni.

19 Ovviamente non si tratta solo di una innovazione lessicale, ma del fatto che il lessico denuncia la novita
dell'approccio complessivo.

20 “Moral community”, in Costly Unity.

21 “Koinonia ethics”, in Costly Commitment.

22 “Moral formation”, in Costly Obedience. I tre testi citati nelle note 13, 14 e 15 fanno parte del Processo di studio
«Ecclesiology and Ethics» [E&E] che raccoglie tre testi: Costly Unity (Rende 1993), Costly Commitment (Tantur
1994), Costly Obedience (Johannesburg, 1996) frutto della cooperazione fra 1'Unita III del CEC, che prosegue il
lavoro di Justice, Peace and Integrity of Creation, e 1'Unita I, che raccoglie l'eredita di Fede e Costituzione (tutti
pubblicati in Th.F. Best and M. Robra (edd.), Ecclesiology and Ethics, WCC Publications, Geneva 1997).

23 Tutti questi ultimi in EDMI, ma il tema della testimonianza comune rinvia ad un altro fecondo filone della
riflessione del GML. Rinviamo al suo testo fondamentale La testimonianza comune (1981) in EO 1, nn. 926-994.

24 La comunita ecumenica come spazio per la testimonianza morale e dimora della vita, in Costly Obedience.

25 L'ottavo volume dell'Enchiridion Oecumenicum, dedicato ai dialoghi locali tra il 1995 e il 2001 pubblica un solo
dialogo che riguarda i temi etici, risalente al 1980; niente di successivo a EDMI (1995) € presente nel settimo
volume, che contiene i dialoghi internazionali fra il 1995 e il 2005; nel secondo decennio del XXI secolo pero Arc-
USA, come abbiamo gia segnalato, Ecclesiology and Moral Discernment: Seeking a Unified Moral Witness (2014).

26 Uno spazio per la riflessione sull'etica é presente, in modo diretto solo in Becoming a Christian: The Ecumenical
Implications of Our Common Baptism, Faith and Order Consultation, Faverges (France), January 17-24, 1997,
reperibile in http://www.oikoumene.org/en/resources/documents/wcc-commissions/faith-and-order-commission/ii-
worship-and-baptism/becoming-a-christian-the-ecumenical-implications-of-our-common-baptism.html. A  questo
testo si aggiunge ovviamente MDC, piu sopra citato.

27 Nel mio Finalmente primavera? L'urgenza di un nuovo paradigma ecumenico, Pazzini, Verrucchio (Rn) 2013,
ipotizzavo la possibilita di un paradigma rinnovato per l'ecumenismo basato sul tripode recezione, ospitalita,
spiritualita.

28 "In tutti i dialoghi & emerso spiccatamente un elemento per lo pitt nuovo: 1’esigenza d’affermare la propria identita,
descritta a volte come ecumenismo di un proprio profilo (vescovo Wolfgang Huber). Gia da tempo é stato espresso il
timore che 1’ecumenismo possa condurre alla perdita della propria identita confessionale. Mentre gli uni hanno
paura di una «protestantizzazione» della Chiesa cattolica, gli altri sospettano una «cattolicizzazione», e accusano i
protestanti di lasciarsi manipolare dai cattolici nello svolgimento dei dibattiti e nella definizione dei programmi.
Ecco che al posto dell’ermeneutica della fiducia subentra I’ermeneutica della diffidenza. Eppure, la preoccupazione
di definire la propria identita & un desiderio fondamentalmente legittimo. Ogni dialogo, anche quello ecumenico,
presuppone interlocutori dotati di una propria identita e consapevoli di possederla: interlocutori che sanno
valorizzarla, articolarla, porla a confronto. [...] Bisogna pero capire cosa s’intende per identita: una realta timorosa,
difensiva e chiusa in sé, incline a delimitarsi, oppure un’identita aperta e una consapevolezza che riconosce, per
formarsi ed esistere, 1’assoluta necessita della comunicazione, dell’incontro, dello scambio e, quindi, del dialogo con
gli altri [...] L’enfasi posta sulla propria identita, cioé una oikumene del proprio profilo, &€ ecumenicamente legittima

5)



4. L'etica nel giubileo della Riforma: un silenzio da interpretare

In questo quadro non particolarmente promettente cade la celebrazione del giubileo della Riforma,
un evento che non riguarda solo le chiese nate dai movimenti riformatori del XVI secolo, ma che
coinvolge anche la coscienza cattolica”®. Un evento potenzialmente esplosivo per la comunita
ecumenica, non solo a partire dalle tensioni in ambito etico, ma dalla stessa valutazione del giubileo
protestante all'interno della chiesa cattolica®.

Ora proprio i documenti redatti in occasione dei 500 anni della riforma protestante® ci ha posto di
fronte ad una novita, forse inattesa, e cioée la sostanziale assenza dei temi etici controversi da questi
documenti.

* In DCAQG, il termine morale compare solo 5 volte, una volta in riferimento al giudizio
cattolico pre-ecumenico su Lutero (n. 22), due volte in riferimento alla discussione su
Scrittura e tradizione (n. 80), due volte in riferimento all'importanza della Legge per Lutero
(nn. 110 e 111).

* In GL, che pure ha una specifica attenzione alle sfide attuali che il messaggio della Riforma
implica, in termini di amore, riconoscimento e apprezzamento, perdono, e liberta, il termine
morale compare solo nella discussione sulla Sola Gratia, (GL, pp. 16 e 17) e in ogni caso
senza fare riferimento alle controversie etiche. Nel paragrafo dedicato alla Sola fide, cosi si
esprime:

2. Sfide sociali: non restare inoperosi. La fede e al centro del cristianesimo. Solo in essa 1’uomo
partecipa alla giustificazione, non attraverso le sue opere. Ma la fede non resta inoperosa. I riformatori
pensavano addirittura che la fede non potesse mai restare inoperosa. Per gratitudine e amore, il credente
continua a operare a favore del prossimo per fargli il bene che egli stesso ha sperimentato. La fede
produce quasi da se stessa opere buone. Percio, 1’azione diaconale e I’impegno sociale appartengono
essenzialmente alla fede cristiana. E proprio quando la critica della religione nella societa si fa piu forte,
la Chiesa deve rendere visibile e vivibile la forza della fede, in grado di modellare la vita, ad esempio
nelle scuole evangeliche o nelle istituzioni diaconali, nelle quali ogni uomo viene riconosciuto nella sua
dignita che gli é stata data da Dio. L’essere cristiano evangelico é caratterizzato dalla giustificazione per
sola fede, senza le opere. Questa fede permette a Dio di essere Dio. E si esprime nella configurazione del
mondo mediante le «opere buone», a gloria di Dio: Soli Deo gloria.*

* Della breve Dichiarazione congiunta di Lund (2016), riportiamo, ad esemplificazione, i
seguenti paragrafi.

Preghiamo Dio che cattolici e luterani sappiano testimoniare insieme il Vangelo di Gesu Cristo, invitando
I’umanita ad ascoltare e accogliere la buona notizia dell’azione redentrice di Dio. Chiediamo a Dio
ispirazione, incoraggiamento e forza affinché possiamo andare avanti insieme nel servizio, difendendo la
dignita e i diritti umani, specialmente dei poveri, lavorando per la giustizia e rigettando ogni forma di
violenza. Dio ci chiama ad essere vicini a coloro che aspirano alla dignita, alla giustizia, alla pace e alla
riconciliazione. Oggi, in particolare, noi alziamo le nostre voci per la fine della violenza e
dell’estremismo che colpiscono tanti Paesi e comunitd, e innumerevoli sorelle e fratelli in Cristo.
Esortiamo luterani e cattolici a lavorare insieme per accogliere chi é straniero, per venire in aiuto di

e anche proficua, ma solo se: a) ribadisce le differenze esistenti sulla base e nella cornice della fede comune piu
ampia; b) fa questo non nell’intenzione di delimitare il proprio profilo ma nello sforzo di superare le differenze
all’interno di un dialogo orientato secondo verita”. W. Kasper, Identitd e verita..., p. 725.

29 Rinvio al mio Perrenis Reformatio: chiesa della giustificazione e chiesa della misericordia verso una koinonia
ecumenica, relazione per la Festa della Pontificia Universita “Antonianum” (16\01\17).

30 A partire dalle dichiarazioni di autorevoli esponenti cattolici circa 1'impossibilita di celebrare un evento che ha
prodotto la divisione nella chiesa, fino alle difficolta, felicemente risolte per la redazione di un documento comune
sulla riforma. V. Th. Dieter, “Dal conflitto alla comunione”. Introduzione e resoconto dell’esperienza di un
redattore, in StEc 3-4 (2016) 607-624.

31 V.l testi citati in nota 5, a p.2.

32 GL, p. 33s.



quanti sono costretti a fuggire a causa della guerra e della persecuzione, e a difendere i diritti dei rifugiati
e di quanti cercano asilo. Oggi piu che mai ci rendiamo conto che il nostro comune servizio nel mondo
deve estendersi a tutto il creato, che soffre lo sfruttamento e gli effetti di un’insaziabile avidita.
Riconosciamo il diritto delle future generazioni di godere il mondo, opera di Dio, in tutta la sua
potenzialita e bellezza. Preghiamo per un cambiamento dei cuori e delle menti che porti ad una
amorevole e responsabile cura del creato.

Che cosa e successo? Le risposte possibili sono molteplici:

* Rimozione collettiva e reciproca: nel momento in cui si celebra con entusiasmo una
koinonia ecumenica intorno al duplice giubileo misericordia — riforma non si pensa a cio che
ci divide, lo si emargina in modo spontaneo e inconsapevole.

* Diplomazia ecumenica: non si sono dimenticati i motivi di divisione in campo etico, oltre
che ecclesiologico, ma non si vuole rovinarsi reciprocamente la festa, ricordando cio che
puo rattristare; si accantona e rinvia.

* L'aprirsi di una nuova possibilita per pensare ecumenicamente 1'etica?

Da ecumenisti, forse un po' ingenuamente (ma speriamo di dimostrare che non si tratti di questo),
proviamo a sostenere la terza ipotesi, prima di tutto perché la rimozione, se c'e stata € almeno
parziale:

* il dialogo ecumenico ha permesso, gia da tempo, di collocare 'etica nel suo giusto posto
all'interno della gerarchia delle verita®;

* in ambito etico emergono questioni in cui una comunione reale fra le chiese e possibile,
come i temi dell'etica ecologica® e sociale®, che possono diventare paradigmatici per il
cammino ecumenico delle chiese;

* il dialogo ecumenico, che ormai conta una tradizione pluridecennale, forme articolate e
temi di ampiezza crescente, ha in sé un potenziale etico se e inteso, in quanto dialogo, non
solo come una prassi strumentale, ma anzi, primariamente, come un modo per trattare
l'essere umano in modo corrispondente alla sua dignita, quindi, per estensione, anche come
un modo attraverso cui le chiese si trattano reciprocamente con carita evangelica;

33 “Insieme confessiamo che le buone opere — una vita cristiana nella fede nella speranza e nell’amore — sono la
conseguenza della giustificazione e ne rappresentano i frutti. Quando il giustificato vive in Cristo e agisce nella
grazia che ha ricevuto, egli da, secondo un modo di esprimersi biblico, dei buoni frutti. Tale conseguenza della
giustificazione é per il cristiano anche un dovere da assolvere, in quanto egli lotta contro il peccato durante tutta la
sua vita; per questo motivo Gesu e gli scritti apostolici esortano i cristiani a compiere opere d’amore” (DCG, n. 37).
Cosi si esprime la Dichiarazione congiunta sulla dottrina della giustificazione (1999), che pone la prassi etica in
rapporto alla giustificazione ricevuta, senza poter attribuire ad essa alcun valore salvifico per sé. Potremmo dire, se
non risulta polemico, che forse i valori non negoziabili della vita cristiana non sono i valori etici, ma quelli che ci
permettono di riconosce l'agire di Dio nella nostra vicenda. L'accenno alla giustificazione rinvia al dittico
misericordia-giustificazione, che appaiono come due espressioni dell'unico evangelo. “L’importante proposta che ne
deriva e che questo giubileo non debba piu veder separati i protestanti e i cattolici, i primi a elogiare la Riforma e i
secondi a opporsi alla Riforma, ma che tutti possano trovare nella Riforma il loro fondamento comune: la riscoperta
del Vangelo. Questa mia relazione intende mostrare che I’unico balsamo che i cristiani possono portare in mezzo alle
sofferenze del mondo é il senso del Vangelo. Ma cos’e il Vangelo? Arriviamo qui al collegamento con il giubileo
della misericordia. Il Vangelo ha anche altri nomi, in particolare il bel nome di misericordia rimesso in auge da papa
Francesco, e il nome di giustificazione nelle Chiese della Riforma. Io vorrei mostrare come questi due fiumi biblici,
la misericordia e la giustificazione, si irrigano reciprocamente e ci permettono di collaborare meglio nella
testimonianza cristiana.” (E. Parmentier, Per un giubileo della riscoperta del Vangelo, relazione al convegno
Giubileo della misericordia — giubileo della Riforma, una prossimita feconda?, Padova 10\11\2016 [da supporto
elettronico in nostro possesso]).

34 Rinvio al fascicolo 1-2\ 2016 di Studi Ecumenici, dedicato a La recezione ecumenica della “Laudato si'” e a S.
Morandini, Un amore piu grande del cosmo. Laudato si', per un anno di misericordia, Cittadella, Assisi 2016.

35 V. quanto richiamato pit sopra alla nota 32, p.6.



* non va ignorato anche il movimento di rinnovamento della morale messo in moto da papa
Francesco, sia con l'esortazione Evangelii Gaudium, che con l'esortazione postsinodale
Amoris Laetitia®.

Non si tratta quindi di diplomazia o di quello che e stato definito un po' sarcasticamente
ecumenismo delle coccocole, la cui stagione ¢ in ogni caso tramontata, ma forse di un cambiamento
dello spirito con cui si affrontano le divergenze etiche, da cui emerge la possibilita, ma anche la
necessita di un'idea guida nuova (se non di un vero e proprio paradigma) per l'etica ecumenica. I
dialoghi del passaggio fra i due millenni sembravano averla trovata nel rapporto fra etica ed
ecclesiologia, individuando il concetto di chiesa come comunita morale \ comunita ermeneutica
come quello decisivo per un progresso della comunione ecumenica sui temi etici®, ma questi pur
importanti concetti avevano probabilmente evidenziato piu il problema che non la sua soluzione. 11
nodo dell'etica ecumenica sta certamente nel rapporto fra etica ed ecclesiologia ma, stanti le ancora
irriducibili differenze ecclesiologiche, ma come si risolve? certamente la chiesa ¢ una comunita di
interpretazione morale, non solo nelle sue elaborazioni dottrinali e teologiche, ma in tutta la sua vita
e realta, ma come comportarsi verso ermeneutiche divergenti dei temi etici?

5. Discernimento: una parola chiave

Un termine che ricorre frequentemente nei piu significativi e recenti testi di dialogo sulle questioni
etiche®, ma anche in documenti interni ad una tradizione ecclesiale come, ad es., I'Esortazione
Amoris Laetitia, é il termine discernimento®.

Bisogna subito precisare, per non peccare di ingenuita ermeneutica, che sia nel documento di F&O,
Moral Discernement in Churches, che in quello di Arc-USA, Ecclesiology and Moral Discernement
il termine discernimento assume piu il ruolo di problema che non di soluzione rispetto alla divisione
sui temi etici. F&O si interroga, infatti, in modo non casualmente comparativo, sulle diverse
modalita ecclesiali di discernimento morale e anche il testo statunitense mette a confronto le diverse
modalitd di discernimento che la Chiesa cattolica e la Comunione anglicana attuano®. Tutte le
chiese, inevitabilmente, operano il discernimento in campo morale, ma sembra che i principi e i
modi di questo discernimento siano, a loro volta, inconciliabili*'.

36 Per questo rinviamo a Fondazione Lanza, Dove va la morale? Papa Francesco e il rinnovamento dell'etica, Proget
Edizioni, Padova 2016.

37 Rinviamo al gia citato Ecclesiology and Ethics e a Commissione Fede e costituzione, Un tesoro in vasi di argilla.
Contributo ad una riflessione ecumenica sull'ermeneutica (1998), in EOe 7, 3157-3228.

38 Non é un caso che lo ritroviamo nel titolo dei gia citati MDC e EMD.

39 Oltre a costituire la parola chiave dei titoli dei documenti sopra citati, esso ritorna come sostantivo o verbo ben 46
volte nel testo dell'esortazione post-sinodale e si candida a diventarne una chiave di lettura. V. anche A. Spataro —
L.J. Cameli, La sfida del discernimento in Amoris Laetitia (cit.).

40 EMD, nn. 4 e 5: “Our principal conclusions are twofold. First, our churches draw from a common tradition that
recognizes Christian discipleship as a call to holiness. Here we highlight four necessary characteristics of moral
formation: Jesus Christ as the beginning and the end, the role of prayer and worship, the recognition of human
limitation, and the place of the teaching charism of the Church. Second, it is critical to acknowledge how differently
our two communions structure and exercise authority, not only with respect to moral teaching but all forms of
teaching. Our teachings do differ in content, specificity, and detail. These differences ought not to beunderstood as
divergent conclusions drawn from common principles, however, as if we agreed on fundamentals but disagreed on
application. Rather, we teach in different ways that flow from our different structures of authority and the way that
authority is exercised. We would stress that our conclusions regarding the relationship between ecclesiology and
moral discernment are not meant to be exhaustive. It may very well be that differences in moral discernment reflect
differences on other important questions, such as biblical hermeneutics or theological anthropology. Yet we believe
the difference in the ways we teach is reflected in our moral discernment and is rooted in part in our ecclesiology”.

41 MDC, nn. 15-18 (passim): “Today, as before, moral questions and the issue of moral discernment have been and are
being discussed in many churches as well as in the ecumenical movement. There are many similarities between
churches or between factions within churches, as well as differences concerning the appropriate sources for moral
discernment, the relative authority of these sources, and indeed the foundational theological and philosophical

8



Ci si puo chiedere, quindi, se parlare di etica del discernimento ci puo guidare effettivamente anche
verso la soluzione del problema di una koinonia etica fra le chiese?
Ci sono diversi elementi che possono far propendere a favore di questa ipotesi:

» proprio il fatto che il termine discernimento sia diventato un leit motiv della discussione
ecumenica ci mette di fronte al fatto che tutte le chiese pratichino, per quanto in modalita
diversificate;

* l'accentuazione delle dinamiche di discernimento conduce a prendere atto del fatto che la
complessita delle situazioni etiche con cui le comunita cristiane si confrontano porta ad
elaborare strumenti necessariamente articolati: non esistono soluzioni semplici a problemi
complessi;

* il confronto sul discernimento rappresenta una modalita particolare di affrontare il
pluralismo etico, le diverse modalita del discernimento di fatto operato portano a constatare
un'unita dell'istanza nella diversita delle forme con cui si risponde ad essa, cid va verso la
definizione di un pluralismo complementare*.

Resta, a questo punto la necessita di definire il concetto di discernimento, partendo dalla
constatazione che il termine, in quanto tale, non € di immediata derivazione biblica**, ma esso copre
una varieta di situazioni in cui e necessario intendere la volonta di Dio.

Ne possiamo, sinteticamente individuare tre*:

* discernimento indica la capacita di interpretare i sogni e\o particolari eventi, in termini tali
da scoprirne il significato nascosto®;

42

43

assumptions that should guide moral reflection. Moral discernment in the Church is complicated by the fact that the
church does not operate in a vacuum: it is part of wider society. Sometimes developments in the wider society
challenge the Church to reflect anew some of the moral stances it holds; sometimes the Church calls moral
developments in society into question. Sometimes the Church is a persecuted minority, and develops its moral
teachings accordingly; sometimes it is closely tied to the political majority and wields power and influence in ways
that can hinder good moral discernment. The process of moral discernment in the churches is a complex one. [...]
differences and similarities in moral positions and in processes of moral discernment appear to exist in and between
churches, between the Church and broader society, and between the individuals who constitute all churches and
society”.

“Questo significa che la pienezza della parola di Dio e la varieta dei gruppi a i quali & destinata richiedono una
pluralita di stili di pensiero e di forme di riflessione. Papa Benedetto XVI ha osservato che, per giungere a Dio,
esistono tante strade quanti sono gli esseri umani; e cio rende legittimo un pluralismo teologico nella sfera dell'etica
cristiana. Allo stesso tempo, tuttavia, possiamo vedere il punto in cui una legittima pluralita di approcci intellettuali
si distingue da un pluralismo arbitrario, e riusciamo a percepire il limite in cui si potrebbe soccombere a una
indifferente giustapposizione e a un antagonismo delle varie prospettive. Un'autentica pluralita di angolazioni e
prospettive emerge soltanto dove esistano vedute diverse su un unico problema [...] Un pluralismo in cui le persone
si uniscono per cercare e porre quesiti non & semplicemente il risultato di una somma delle varie prospettive
individuali di quelli che vi partecipano; invece la questioni plurali sono complementari fra loro in modo tale da
costituire un pluralismo nell'etica teologica soltanto quando studiano un argomento comune e le prospettive plurali
collaborano nel tentativo di analizzarlo. E tutte queste prospettive si devono sottoporre al giudizio del criterio
comune: potranno spiegare in modo plausibile al proprio tempo e alla propria cultura cosa significa amare Dio e il
prossimo?” (E. Schockenhoff, La sfida del pluralismo, in J.F. Keenan, Etica teologica cattolica nella chiesa
universale, EDB, Bologna 2009, p. 313).

Dal punto di vista etimologico dis-cernere significa separare, dividere due volte; se il latino cernere deriva dal greco
krinein, esso assume il senso di giudicare con attenzione, in modo minuzioso, attento al particolare. V.
http://www.etimo.it/?cmd=id&id=5485&md=71663eddc3d0059447dbdc9952480bd0. Nel testo biblico al concetto
di discernimento corrispondono il verbo dokimazein (provare, riconoscere), presente in Rom 12,2, Fil 1,10 e Ts 5,21
e il termini diakrisis (distinguere rettamente), presente in 1 Cor 12,10 e in Eb 5, 14.

44 V. Discernement, Moral in J.B. Green (ed.), Dictionary of Scripture and Ethics, Baker Academic, Grand Rapids

45

(MI) 2011, p. 233s.

Tale dote di discernimento é attestata sia nel Primo che nel Nuovo Testamento, in particolare per personaggi come
Giuseppe (Gen 40-41) e Daniele (Dan 1,17-2,45), Giuseppe sposo di Maria, Zaccaria, Pietro. L'interpretazione dei
sogni, poi, ha avuto pit successo nella psicoanalisi che nella teologia pratica. Forse e un peccato che questa pratica,
cosl ampiamente testimoniata dalla Bibbia, non abbia trovato una qualche posto nella spiritualita cristiana.

9



* e una facolta che viene donata a personaggi particolari, un carisma che consente di parlare a
nome di Dio in una concreta e specifica situazione, come quello di cui sono dotati i profeti,
ma anche i giudici e i re e che nel NT riguarda in particolare la capacita di riconoscere il
Cristo®;

* infine, esso € un carattere proprio di tutto il popolo, del popolo eletto nel primo Testamento,
secondo la profezia di Gioele e di Geremia, connesso con l'interpretazione della Legge; della
comunita dei credenti, nel NT, grazie ad una effusione generalizzata dello Spirito*. Nella
letteratura paolina esso assume un tono etico-spirituale, come capacita di discernere la
volonta di Dio* e di riconoscere quanto appartiene a lui®.

In questa prospettiva merita anche di essere sottolineata una specifica caratteristica dell'antropologia
biblica che incontra la riflessione di Lévinas e Ricoeur™: l'attenzione alla singolarita dell'essere
umano. Come l'analisi ricoeuriana dei racconti di vocazione profetica ha ben messo in evidenza la
dialettica costitutiva dell'antropologia biblica é quella di chiamata-risposta®. La chiamata riguarda il
singolo nella sua peculiare relazione con Dio, cosi come al singolo é affidata la risposta a questa
chiamata. Anche la chiamata collettiva, quella del popolo di Israele, passa attraverso la relazione
con il singolo (Abramo) e la sua risposta. Questa sottolineatura della singolarita puo essere assunta
concettualmente attraverso la categoria kierkegaardiana dell'eccezione: ogni singolo € un'eccezione
perché nell'umanita il singolo precede la specie. Levinas ha dato alla singolarita un rilievo etico

46 Esemplare fra tutte la figura di Salomone; nel NT: Elisabetta, Simone e Anna. In Paolo esso é visto come un
particolare dono dello Spirito funzionale al bene di tutta la comunita, in 1 Cor 12,10 definito come “discernimento
degli spiriti” (“Lo Spirito concede a uno la possibilita di fare miracoli, e a un altro il dono di essere profeta. A uno da
la capacita di distinguere i falsi spiriti dal vero Spirito, a un altro il dono di esprimersi in lingue sconosciute, e a un
altro ancora il dono di spiegare tali lingue™).

47 “Si realizza invece quello che Dio aveva annunziato per mezzo del profeta Gioele. Ecco - dice Dio - cio che accadra
negli ultimi giorni: mandero il mio Spirito su tutti gli uomini: i vostri figli e le vostre figlie saranno profeti, i vostri
giovani avranno visioni, i vostri anziani avranno sogni. Su tutti quelli che mi servono, uomini e donne, in quei giorni
io mandero il mio Spirito ed essi parleranno come profeti” (At 2, 16-18).

48 “Non adattatevi alla mentalita di questo mondo, ma lasciatevi trasformare da Dio con un completo mutamento della
vostra mente. Sarete cosi capaci di comprendere qual é la volonta di Dio, vale a dire quel che e buono, a lui gradito,
perfetto” (Rom 12, 2).

49 “Ma a noi Dio le ha rivelate per mezzo dello Spirito; lo Spirito infatti conosce bene ogni cosa, anche le profondita di
Dio. Chi infatti conosce i segreti dell'vomo se non lo spirito dell'vomo che é in lui? Cosi anche i segreti di Dio
nessuno li ha mai conosciuti se non lo Spirito di Dio. Ora, noi non abbiamo ricevuto lo spirito del mondo, ma lo
Spirito di Dio per conoscere cio che Dio ci ha donato. Di queste cose noi parliamo, con parole non suggerite dalla
sapienza umana, bensi insegnate dallo Spirito, esprimendo cose spirituali in termini spirituali. Ma 1'uomo lasciato
alle sue forze non comprende le cose dello Spirito di Dio: esse sono follia per lui e non é capace di intenderle,
perché di esse si puo giudicare per mezzo dello Spirito. L'uomo mosso dallo Spirito, invece, giudica ogni cosa,
senza poter essere giudicato da nessuno. Infatti chi mai ha conosciuto il pensiero del Signore in modo da poterlo
consigliare? Ora, noi abbiamo il pensiero di Cristo” (1 Cor 2, 10-16).

50 Rinvio al mio L'altro come eccezione: Riceeur e Levinas a confronto, in Dialegesthai. Rivista telematica di filosofia,
anno 15 (2013), http://mondodomani.org/dialegesthai/, [81 B], ISSN 1128-5478.

51 P. Ricoeur, Il soggetto convocato. Alla scuola dei racconti di vocazione profetica in D. Jervolino, Ricoeur. L’amore
difficile, Studium, Roma 1995, p. 155ss. L'uomo profetico é reso abile dalla chiamata di Dio, che lo precede e invia,
potremmo dire, seguendo Bonhoeffer, che é reso responsabile della parola stessa di Dio perché ha risposto
positivamente a Dio e ad accettato, non senza conflitti interiori, di prestare a Dio la sua parola umana.
L'antropologia biblica, insegna Ricoeur, individua una modalita diversa rispetto alla dialettica domanda-risposta che
caratterizza il percorso filosofico, da Socrate fino all'ermeneutica contemporanea, in essa la coppia significativa ¢
quella chiamata-risposta: 1'uvomo biblico risponde ad una chiamata di Dio, e in questo mobilita le proprie risorse
(quelle stesse che scopre di aver ricevuto da Dio stesso, sotto forma di talenti). La dialettica domanda-risposta non
elude la dinamica dell'interrogativo: la chiamata di Dio interroga l'uvomo sulla sua condizione e sulle sue
convinzioni, soprattutto quando egli si confronta con 1'esperienza del limite, ma l'interrogativo é reciproco, come ci
ha insegnato Giobbe, € lo stesso Dio che chiama che é chiamato dalla creatura a rispondere del senso di cio che
avviene nel creato. Cosi la figura della relazione appare come quella che meglio caratterizza, nella sua poliedricita il
modo biblico di parlare dell'vomo: mai l'vomo senza Dio, ma anche Dio senza 1'uomo.

10



particolare in Totalita ed infinito, in cui la posizione etica del singolo e opposta alla massificazione
della totalita: I'altro mi si rivolge e il suo volto mi estrae dall'anonimato.

E proprio questo rilievo della singolaritd-eccezione che merita di essere merita di essere
approfondito nelle sue conseguenze etiche: la singolarita etico-relazionale che I'antropologia biblica
propone puo essere un potente antidoto all'individualismo postmoderno (ben rappresentato dall'oltre
-uomo di Nietzsche). Se la prima pone il singolo in quanto essere-in-relazione di fronte alla
chiamata di Dio e alle molteplici chiamate della vita, come essere che e messo in grado di
rispondere, a partire da una ricchezza di risorse attinte dal percorso della sua stessa vicenda
personale (identita narrativa), il secondo la chiude nella solitudine della propria volonta di potenza.
Ma una antropologia della singolarita relazionale ha pure un carattere sovversivo rispetto a qualsiasi
etica che faccia dell'universale il suo punto di riferimento privilegiato®. Se il singolo-in-relazione &
la figura che puo abitare il postmoderno anche le sue scelte etiche saranno determinata dal rapporto
fra singolarita e relazione: non e la legge morale nella sua astratta universalita, ma la sempre e
inevitabile mediazione fra principi, situazioni, relazioni concretamente in atto e singolarita ultima
del soggetto responsabile quella che costituisce la norma prossima della moralita. I termini dell'etica
vanno pensati piu in riferimento alla metodologia sapienziale (o se vogliamo alla phronesis
aristotelica), che non al rigore logico della deduzione, sia essa quella che deriva dall'assoluto
primato di una volonta autoreferenziale che da un astratto cielo stellato di norme trascendenti®*.

E importante sottolineare, da un punto di vista teologico, che il discernimento & implicato, da una
parte, con la necessita di interpretare la volonta di Dio, anche quando esse si esprime sotto forma di
Legge e comandamento, dall'altra che esso cerca di comprenderla nella concreta e specifica
situazione in cui il credente si trova implicato. Oscar Culmann fa del discernimento “la chiave di

volta della morale neotestamentaria”>*:

La condizione del presente, caratterizzato come “tempo intermedio”, fa si che il cristianesimo primitivo
non stabilisca dei nuovi comandamenti etici generali, ma che, in ogni momento del presente, la decisione
etica sia presa partendo dalla situazione concreta, vale a dire dalla conoscenza del fatto centrale, della
sovranita attuale di Cristo e del fine a cui tende la storia della salvezza. [...] Sarebbe un pericoloso errore
trasformare a loro volta in legge generale gli esempi concreti, i “paradigmi”, che Gesu propone. [...] Lo
Spirito santo deve guidare il credente a trasformarsi nello spirito; ma in Paolo questa trasformazione non
viene definita in forma di nuovi comandamenti. L'azione dello Spirito santo si manifesta innanzitutto e
ben piu nel dokimazein, vale a dire nella capacita di prendere in ogni e qualsivoglia momento la
decisione etica conforme al Vangelo, coerentemente alla conoscenza dell'avvenimento della salvezza, in
cui lo Spirito santo rappresenta un elemento decisivo. [...] La sicurezza del giudizio etico nel caso
concreto ¢, in fondo, uno dei principali frutti che lo Spirito santo, questo elemento della storia della

52 La fraternita preceda l'uguaglianza hanno sostenuto insieme Ricoeur e Lévinas.

53 Va in questo senso la lettura che Ricoeur propone di Kierkegaard; v. P. Ricoeur, Kierkegaard. La filosofia e
I'eccezione, Morcelliana, Brescia 1996 (2). Ci e di aiuto anche quanto afferma H.-G. Gadamer a proposito del ruolo
dell'etica filosofica e che rappresenta un buon modello di approccio filosofico al discernimento: “L'agire morale
umano si distingue dalla natura per il fatto che in esso non operano semplicemente potenzialita e forza, ma I'uomo,
solo attraverso a cio che fa e a come si comporta, diventa cio che poi &, acquista quell'essere da cui scaturiscono poi
i suoi comportamenti. [...] Il problema che si pone ¢é di vedere come possa esservi un sapere filosofico dell'essere
morale dell'uvomo e che funzione abbia, in tale essere morale, il sapere filosofico stesso. Se il bene si presenta
all'uvomo nella concretezza particolare delle singole situazioni nelle quali egli viene a trovarsi, il sapere filosofico
dovra appunto guardare alla situazione concreta riconoscendo, per cosi dire, cio che essa esige da lui, o, in altre
parole, colui che agire deve vedere la situazione concreta alla luce di cio che in generale si esige da lui. [...] Questo
stato di cose, che esprime l'essenza della moralita, non solo fa di un'etica filosofica un difficile problema di metodo,
ma, per converso, da al problema del metodo un rilievo morale. [...] La giusta impostazione di un'etica filosofica
esige dunque che essa non pretenda di prendere il posto della coscienza morale, e tuttavia non si limiti a costruirsi
come scienza puramente teoretica, 'storica’, ma attraverso la chiarificazione, in forma di abbozzo, dei fenomeni, aiuti
la coscienza morale a venire in chiaro di sé stessa” (H.G. Gadamer, Verita e metodo, Bompiani, Milano 2001, pp.
645-648).

54 V. Le fonti della dottrina sulla prudenza, in NDTM, p. 1052s.

11



salvezza, produce nel singolo uomo.*

Il nesso con il dono dello Spirito, che solo autorizza il pur rischioso discernimento etico, garantisce
poi che cio avvenga non nell'isolamento della coscienza individuale, ma in un contesto comunitario
ecclesiale®®.

Ci troviamo in un contesto che certamente rinvia alla virtu della prudenza, da un parte, come
massima virtu etica, dall'altra a quella che viene definita come etica deliberativa®, ma che proprio
per il suo carattere teologico le trascende entrambe.

6. Il processo del discernimento

Se quindi discernere non e solo una necessita antropologica, dettata dall'esigenza di vivere
autenticamente nelle diverse situazioni dell'esistenza, ma una risposta che il credente da a Dio, per
mezzo del dono dello Spirito, e che suppone prima di tutto la capacita di ascolto della volonta di
Dio e dell'essere umano in situazione, allora il discernimento puo essere descritto piu come un
processo, che come un atto o una virtu. Un processo € costituito da tappe, che rappresentano forse
piu dimensioni di un percorso di apprendimento che non rigide successioni cronologiche. Un testo
del magistero cattolico, la cui vivace e conflittuale recezione € testimonianza del suo valore ci puo
guidare ad individuare le tappe di tale processo; parliamo, come é facile intuire, di Amoris
Laetitia®.

Possiamo individuare quattro passaggi o tappe nell’applicazione del discernimento in AL.

1. I primo passaggio consiste nel guardare la situazione per quello che e, dall’interno stesso della
situazione, sospendendo ogni giudizio, un approccio che potremmo definire fenomenologico, che
vuole mettersi di fronte alla situazione per quello che in se stessa dice alla coscienza morale.
AL, ad esempio, constata che “la scelta del matrimonio civile o, in diversi casi, della semplice
convivenza, molto spesso non e motivata da pregiudizi o resistenze nei confronti dell’unione
sacramentale, ma da situazioni culturali o contingenti, tra le altre motivi lavorativi o di carattere
economico (AL, n. 294), oppure dall’influenza dell’attuale cultura. oppure, per quanto riguarda i
separati e divorziati, ricorda che la separazione a volte puo diventare moralmente necessaria (AL, n.
241) e che i divorziati risposati possono trovarsi in situazioni molto diverse, che non possono essere
catalogate o rinchiuse in affermazioni troppo rigide» (AL, n. 298). In questo primo passaggio del
discernimento si impara 1'arte della distinzione®.

55 0. Cullmann, Cristo e il tempo, Il mulino, Bologna 1965, pp. 262-266.

56 “Il contesto comunitario del discernimento e il suo frutto. «E piaciuto a Dio santificare e salvare gli uomini non
individualmente e senza alcun legame tra loro, ma costituirli come popolo che lo riconoscesse nella verita e
santamente lo servisse» (LG 9). Stando cosi le cose sarebbe sciocco pensare che gi individui di impegnino nel
discernimento dentro i privati confini delle loro vite, come in un'impresa solitaria. Il discernimento e le decisioni di
coscienza sono di carattere assolutamente personale, ma non sono questioni private e isolate dalla comunita di fede.
La stessa direzione spirituale ¢ sempre stata considerata un evento ecclesiale, I'incontro tra due credenti nel nome
del Signore Gesu” (Spataro — Cameli, La sfida del discernimento in Amoris Laetitia..., p. 14).

57 V., ad es., P. Dordoni, Prudenza e deliberazione nella pratica clinica: la pratica, in Tutor. Rivista della Societa
Italiana di Pedagogia Medica, vol. 5 n. 3 (dicembre 2005), p. 98ss e P. Dordoni, Prudenza e deliberazione nella
pratica clinica: spunti metodologici, in Tutor. Rivista della Societa Italiana di Pedagogia Medica, vol. 5 n. 3
(dicembre 2005), p. 106ss.

58 Mi servo liberamente, con gli opportuni adattamenti, della relazione di fr. Enzo Biemmi, Accompagnare verso il
bene possibile: il discernimento pastorale in “Amoris laetitia”, tenuta alla giornata di studio dello Studio Teologico
“San Zeno” e dello Studio Teologico Interprovinciale “San Bernardino”, Verona, 29\11\2016. Sulla dimensione etica
del discernimento sono utili anche R.M. Gula, Moral Discernment, Paulist Press, Mahwah (NJ) 1997 e R.
Burggraeve, An Ethics of Mercy. On the Way to Meaningful Living and Loving, Peeters, Leuven 2016.

59 Ad es., una cosa € una seconda unione consolidata nel tempo, un'altra cosa la situazione di qualcuno che
ripetutamente ha mancato ai suoi impegni familiari. “I Padri sinodali hanno affermato che il discernimento dei
Pastori deve sempre farsi «distinguendo adeguatamente», con uno sguardo che discerna bene le situazioni.
Sappiamo che non esistono «semplici ricette»(AL, n. 298).

12



2. 1l secondo passaggio del discernimento consiste nel saper vedere Dio in tutte le cose. E un
passaggio decisivo dato che riguarda la capacita di cogliere in ogni situazione la presenza dei segni
del Verbo (AL, n. 77), cioe 1’agire della grazia di Dio che opera anche nelle vite e nelle situazioni
che si possono definire irregolari (AL, n. 291) o non conformi alla norma morale. E a partire da
questo sguardo che si possono evidenziare gli elementi di bene su cui si puo fare leva e che possono
condurre a una maggiore apertura al vangelo (AL, n. 293). C'é un rapporto molto stretto fra il primo
e il secondo passaggio, dato che lo sguardo non prevenuto permette di esercitare il secondo passo
con la stessa lucidita: proprio perché si vede il bene, si puo avere la liberta di denunciare quello che
in realta bene non e, il che mette al riparo il processo del discernimento da ogni accusa di ingenuo
ottimismo morale. Il male, non meno che il bene, € oggetto di discernimento, non di meccanica
applicazione della regola.

3. 1l terzo passaggio del processo del discernimento richiede di accompagnare la persona a partire
dal punto in cui si trova, con un approfondimento graduale delle esigenze del vangelo (AL, n. 38),
perseguendo cioe il bene possibile in quella situazione. L'accompagnamento si svolge in due
momenti:

* il primo e quello di aiutare le persone a prendere coscienza della loro situazione davanti a
Dio, facendo verita in se stesse (AL, n. 300);

* il secondo consiste nel valorizzare gli elementi costruttivi di quelle situazione che non
corrispondono, ancora o non piu, alla norma morale (AL, n. 292). Si tratta di valorizzare
quei segni che in qualche modo riflettono 1’amore di Dio anche nelle situazioni piu
imperfette (AL, n. 294). Il male minore si trasforma nel bene possibile.

Il discernimento deve aiutare a trovare le strade possibili di risposta a Dio e di crescita attraverso i limiti.
Credendo che tutto sia bianco o nero, a volte chiudiamo la via della grazia e della crescita e scoraggiamo
percorsi di santificazione che danno gloria a Dio. Ricordiamo che “un piccolo passo, in mezzo a grandi
limiti umani, puo essere piu gradito a Dio della vita esteriormente corretta di chi trascorre i suoi giorni
senza fronteggiare importanti difficolta”®.

4. L’ultimo passaggio consiste nell’integrare nella vita della comunita ecclesiale cio che il percorso
del discernimento ha fatto apprendere, dato che il percorso stesso consente di vedere in tutte le
persone portatori di doni e carismi per il bene di tutti®. Non si tratta solo di un processo di
integrazione che AL suggerisce per coloro che vivono in situazioni matrimoniali irregolari, ma di un
vero e proprio ampliamento della coscienza ecclesiale dal punto di vista etico, la quale, provocata
dal processo del discernimento, diventa capace di integrare, insieme alle persone, anche nuove
prospettive e capacita di giudizio sulle situazioni, facendo della morale un processo aperto al
continuo rinnovamento.

11 percorso del discernimento si presenta cosi non come una meccanica applicazione della norma
alla situazione, secondo un movimento deduttivo, quanto piuttosto come un atto di creazione della
norma prossima nella situazione concreta, per farne un caso esemplare ed ispirante. Si tratta quindi
di un vero e proprio percorso di apprendimento etico, che manifesta bene il tratto profetico che
un'etica del discernimento, a partire dalla sua radice biblica, é chiamata ad avere.

60 AL, n. 305.

61 AL pensa in particolare alle situazioni delle coppie cosiddette irregolari, come quella dei divorziati risposati, rispetto
alla quale afferma che non sono scomunicati e formano sempre la comunione ecclesiale, dice il n. 243. «Devono
essere pil integrati nelle comunita cristiane nei diversi modi possibili... Sono battezzati, sono fratelli e sorelle». «Si
deve aiutare ciascuno a trovare il proprio modo di partecipare alla comunita ecclesiale» (AL, n. 297). La fine
sensibilita di questa integrazione sta nel riconoscere che «lo Spirito Santo riversa in loro doni e carismi per il bene di
tutti» (AL, n. 299). Ma queste considerazioni, proprio per il percorso dei discernimento che descrivono fungono da
esempi per un modello di valore generale.

13



Il processo di discernimento mira dunque ad accompagnare le persone a illuminare la propria coscienza
perché possano vivere la grazia di Dio nella loro situazione, nella misura delle loro possibilita, cioe del
bene possibile. E in questo modo la Chiesa fa quello che da sempre nella sua tradizione ha custodito:
restituisce ’autorita ultima alla coscienza dei credenti, non si sostituisce ad essa ma la accompagna per
illuminarla. La Chiesa si sente chiamata a «dare spazio alla coscienza dei fedeli, che tante volte
rispondono quanto meglio possibile al Vangelo in mezzo ai loro limiti e possono portare avanti il loro
personale discernimento davanti a situazioni in cui si rompono tutti gli schemi. Siamo chiamati a formare
le coscienze, non a pretendere di sostituirle» (AL, n. 37). [...] 1l discernimento ci protegge
dall’ideologizzare la fede. I1 confine tra teologia e ideologia puo essere sottile: la difesa di un’idea
teologicamente e dottrinalmente corretta puo trasformarsi in una astratta ideologia e puo far del male
quando ignora la realta e non la assume fino in fondo nella propria riflessione. [...] La finezza di AL sta
nell’aver trasformato il principio del “male minore” in quello del “bene possibile”. La prima prospettiva
tende a limitare i danni e quindi inibisce ricordandoti il tuo limite e il tuo peccato; la seconda ti fa vedere
il bene che gia vivi e quello che ti sta davanti, e quindi mette le ali, invitandoti a camminare verso un
bene sempre piu grande, il bene storicamente possibile per te secondo la grazia di Dio. La prima
prospettiva aspira, la seconda ispira. La prospettiva del bene possibile ha I’effetto di essere magnetizzati
dal bene che attira e non risucchiati dal male che paralizza. E I’attrazione del bene che motiva, qualunque
sia la situazione in cui ci si trova®.

Si potrebbe anche parlare, per non dare I'impressione di una meccanica successione di elementi
protocollari®, di quattro dimensioni del processo di discernimento morale, che si pongono in una
relazione circolare, di taglio ermeneutico, dato che il processo del discernimento puo, in realta,
iniziare da una qualsiasi della quattro dimensioni o, meglio, le implica sempre tutte e quattro in
modo sincronico, anche quando si inizia materialmente da una sola di esse®.

62 Biemmi, Accompagnare verso il bene possibile ...

63 “[...] il discernimento non é una forma di diagnosi, di problem solving o di casuistica. Il loro obiettivo, infatti, &
diverso da quello del discernimento. La diagnosi individua una patologia per la quale esiste un rimedio prescritto, in
vista di una cura. Il problem solving impiega risorse razionali per giungere ad una soluzione. E la casuistica si
addentra in questioni morali complesse applicandovi principi per individuare il modo giusto di agire. In ognuna di
queste azioni esiste un chiaro prima e dopo. In un certo momento la diagnosi, il problem solving e l'analisi morale
trovano la soluzione. Per il discernimento la circostanza é diversa. Il presupposto fondamentale del discernimento é
che esso non riguarda un problema, ma piuttosto una vita in cammino, una persona che procede nella strada verso
Dio. Quindi il discernimento ordina le tappe e le dimensioni di quel percorso per identificare dove e come Dio sta
invitando quella persona o quella comunita alla conversione e alla vita. Piuttosto che guardare a un momento o aun
evento determinato, il discernimento é attento ai moti in corso nell'anima e nello spirito, in tutte le loro particolarita
e nel loro succedersi storico.” (Spadaro — Cameli, La sfida del discernimento in «Amoris Laetitia», p. 7s).
“Discernment is the privileged name we give to the decision-making process that reaches into the heart of one's
fundamental commitment to God. As people of faith, we believe that our moral decisions are not simply a matter of
solving a problem. Rather, they are graced response to God's presence and action in our lives.” (Gula, Moral
Discernment, p. 38).

64 “The test of this process is not whether it solves urgent dilemmas but whether it allows us to examine the various
aspects of moral experience so that we can make our habitual way of being and acting more responsive to the
movement of God in our lives. Ultimately, the decision to do this or not to do that rests less on a logical conclusion
of a syllogism and more on an aesthetic judgement of harmony with one's sense of self. We choose on the basis of
what fits the kind of person we know ourselves to be and aspire to become. The sense of inner harmony and
wholeness is interior sign that we are responding to the grace of God in the moment. If we act according to teh
direction of these feelings, we act fairly confident that we are acting according to what God is calling us to do.”
(Gula, Moral Discernment, p. 100).

14



Guardare la situazione

Integrare nella comunita e coscienza ecclesiale Vedere Dio nella situazione

P |

Un'etica del discernimento rinvia, quindi, alla centralita della coscienza, come dimensione morale
originaria del credente® e luogo del formarsi della norma morale concreta e impegnativa. Questo
pero non riduce il discernimento ad una forma di individualismo etico, né ad una privatizzazione
della morale, perché la stessa natura ecclesiale del processo di discernimento garantisce da forme di
impropria relativizzazione. Si tratta piuttosto di un movimento circolare la cui valenza
ecclesiologica puo essere rapidamente accennata nello schema sottostante®.

Accompagnare verso il bene possibile

Sia come sensus fidei®, che come vero e proprio
esercizio di opinione pubblica ecclesiale, con
Discernimento | Comunita ecclesiale I’attiva partecipazione della teologia, rispetto ai
problemi che la continua incarnazione
dell’evangelo implica

Ministero ordinato — Insegnamento autorevole come momento di sintesi

Ministero di  episkopé|del dibattito, anche con il fine pratico di indicare la
Insegnamento e . . o A\

(individuale, collegiale, | soluzione plausibilmente piu corretta alla luce

sinodale) dell’Evangelo®®

Percorso Ilungo di digestione dell’insegnamento
autorevole e di suo silenzioso adattamento al reale,
Ricezione Comunita ecclesiale ancora una volta tramite la progressiva
appropriazione da parte della comunita che agisce
da filtro e da attualizzatrice dell’insegnamento®

7. Un esempio biblico: Dio non fa differenze (At 10,1-11,18)

L'intreccio, che abbiamo solo accennato, fra coscienza individuale e coscienza ecclesiale in una
prospettiva etica di discernimento puo ben essere rappresentato dalla vicenda di Pietro e del
centurione Cornelio, raccontata da Atti, che interpretiamo con un approccio narratologico.

11 duplice racconto di Atti 10-117°, riguarda da una parte la relazione fra Pietro e Cornelio, dall'altra
le reazioni della comunita di Gerusalemme. Pietro scopre nell'atteggiamento di Cornelio e della sua

65 V. B. Petra, La coscienza “nello Spirito”. Per una comprensione cristiana della coscienza morale, OR, Milano 1993
e P. Piva, L'evento della salvezza fondamento dell'etica ecumenica, Messaggero, Padova 1997 , p. 110ss e 251ss.

66 Adattato da L. Raniero — P. Sgroi, Preceduti dalla Parola. Percorsi di ermeneutica ecumenica, Edizioni
Antonianum, Roma 2016, p. 298.

67 V. P. Valadier, Il concetto di sensus fidelium é desueto? in J.F. Keenan, Etica teologica cattolica nella chiesa
universale, EDB, Bologna 2009, p. 269ss.

68 V. Koinonia ermeneutica e “Teaching Authority”: il ruolo dottrinale del ministro, in Raniero — Sgroi, Preceduti
dalla Parola, p. 239ss.

69 V. Recezione: la nuova storia di un termine antico, in P. Sgroi, Finalmente primavera?, p. 49ss.

70 Per una presentazione globale di questo passo, attenta agli aspetti narrativi, v. A. Barbi, Atti degli apostoli (capitoli
1-14), Messaggero, Padova 2003, p. 243ss.

15



famiglia, "timorati di Dio"”", i segni della discesa dello Spirito, che precede lo stesso battesimo; nel

testo di Atti I'incontro con Cornelio e la sua famiglia é preceduto dalla visione dei cibi proibiti e
dalla voce celeste che proclama puro ogni cibo e che quindi abolisce la legislazione giudaica sui
cibi impuri (At 10,10-16). Dopo i cibi sono le persone a perdere la caratteristica distintiva del puro
o dell'impuro (At 10,28). Ma il vertice dell'episodio € da collocare nel nesso fra la dichiarazione di
apertura del discorso di Pietro ("riconosco che Dio non fa differenza fra le persone. In tutte le
nazione egli guarda con benevolenza a chi teme Dio e pratica la giustizia" [At. 11, 34s]) e la discesa
dello Spirito santo sulla famiglia di Cornelio nel corso dell'annuncio della vicenda di Gesu. La
benedizione di Dio non é legata ad una appartenenza etnica o confessionale’, ma al timore di Dio e
alla pratica della giustizia, cioé all'affidamento religioso e alla vita etica”™. Queste due condizioni
rendono Cornelio gradito a Dio e predispongono alla discesa dello Spirito, negli stessi modi in cui
al principio era disceso sopra i discepoli (v. At 11,15). "Dio agisce al di la delle frontiere"”. Questa
consapevolezza spinge Pietro a difendere quanto ha fatto di fronte ai credenti di Gerusalemme che
criticano il suo operato, anche qui e rilevante la conclusione del discorso di Pietro che dice "se essi
credevano nel signore Gesu Cristo e Dio comunicava loro il medesimo dono che a noi, chi ero io
per oppormi a Dio?" (At 11,17). L'azione di Dio va al di la della cerchia dei credenti “ufficiali”, gia
nei confronti della prima comunita di Gerusalemme. Le indecisioni di Pietro e della comunita delle
origini sono vinte, pur con qualche difficolta, dall'evidenza dell'azione delle Spirito, che supera i
confini visibili della comunita giudeo-cristiana™.

E certamente Pietro il personaggio al centro di questa doppia vicenda’, prima come destinatore’
del dono dello Spirito, poi come protagonista (vittorioso) di una disputa con la stessa comunita di
Gerusalemme. In questo doppio racconto e evidente una vicenda di conversione, presentata
attraverso una duplice peripezia’®.

* in Atti 10 cio che Pietro deve vincere e la sua stessa interpretazione della tradizione degli
uomini, che viene superata attraverso un comando diretto di Dio, per quanto contenuto in
una visione; ma la conversione piu radicale di Pietro non sta tanto nel superamento,
teologicamente fondato (“quello che Dio ha dichiarato puro”) delle norme di purita
alimentare, quanto nell'estensione di questo comandamento dai cibi alle persone, come e gia
chiaro nell'ospitalita offerta ai tre messi di Cornelio, uno dei quali é certamente un non ebreo
(un soldato italico, per quanto credente). Pietro passa da una comprensione letterale della
legge, potremmo dire, ad un sua ermeneutica, ad una comprensione interpretante, un atto di
discernimento, cogliendo che se non vi sono cibi impuri, a fortiori nemmeno le persone e i
luoghi lo possono essere, perché “non e cio che entra nella bocca dell'uomo che puo farlo
diventare impuro. Piuttosto é cio che esce dalla bocca: questo puo far diventare impuro
I'nomo!” (Mt 15,11).

7

71 Che sono quei pagani che si avvicinavano al giudaismo pur senza ricevere la circoncisione, osservando i precetti
della legge, soprattutto in campo rituale e morale. V. voce Proselito in J.L. McKenzie, Dizionario biblico, Cittadella,
Assisi 1981.

72 Cornelio si trovava in una condizione religiosa spuria, perché pur essendo timorato di Dio e compiendo opere
religiose e caritative proprie dell'ebraismo, non aveva in quanto etnico un vero e proprio accesso al popolo eletto.

73 V. Armido Rizzi, Gesu e la salvezza. Tra fede, religioni e laicita, Citta Nuova, Roma 2001, p. 61ss.

74 J.M.-R. Tillard, Dialogare per non morire, EDB, Bologna 2001, p. 15.

75 Abbiamo applicato ai capitoli 10 e 11 di Atti lo schema attanziale, secondo la modalita presentata da D. Marguerat-
Y. Bourquin, Per leggere i racconti biblici, Borla, Roma 2011 (2), p. 73ss, ma in questa sede ci limitiamo a
presentare alcuni risultati di questa analisi, condotta pit ampiamente in P. Sgroi, Verso un ecumenismo narrativo.
Prospettive interdisciplinari fra psicologia del profondo, filosofia e teologia, 2016 (inedito).

76 Almeno da un punto di vista letterario, teologicamente non possiamo non osservare come lo Spirito agisca
costantemente dietro le sue spalle.

77 Colui che mette in movimento il protagonista, perché cerchi l'oggetto che sta al centro della narrazione. V.
Marguerat-Bourquin, Per leggere, p. 74.

78 Secondo Aristotele il mutamento della situazione da uno stato allo stato contrario, tipico della tragedia greca.

16



* L'altra peripezia é quella che riguarda la comunita di Gerusalemme, che non esita a fare una
dura reprimenda (per altro anticipata dalla molta meraviglia dei suoi compagni di Giaffa: At
10,45) a Pietro per il suo comportamento; anche in questo caso € una interpretazione, questa
volta di quanto accadutogli a Cesarea, che gli permette di vincere la perplessita dei giudeo-
cristiani. Merita di essere osservata la strategia argomentativa di Pietro:
© per prima cosa racconta e racconta colorando la vicenda con il suo punto di vista,
offrendo quindi una testimonianza personale dell'accaduto, che é gia una interpretazione;
o collega il suo racconto alla memoria di un detto di Gesu riguardo al battesimo nello
Spirito che essi, i credenti, avrebbero ricevuto;
o inferisce che, in forza del dono dello Spirito, non vi é alcuna differenza fra i primi e i
nuovi credenti (“Non devi considerare come impuro quello che Dio ha dichiarato puro!”;
“Dio ha dato loro lo stesso dono che ha dato a noi”);
© di conseguenza non poteva rifiutare il battesimo alla casa di Cornelio, che aveva gia
ricevuto il, pit importante, dono dello Spirito.
E il nesso fra narrazione, memoria delle parole di Gesl ed argomentazione che consente a Pietro di
superare l'ostilita della comunita di Gerusalemme al suo atteggiamento inclusivo. Una
argomentazione che si basa su una narrazione: non una semplice e soggettiva narrazione, non una
articolata, ma astratta argomentazione, ma una interpretazione costruita sul valore esemplare di una
narrazione, un modo per connettere il particolare e I'universale, ricavando, per cosi dire, I'universale
dal particolare, attraverso una logica, appunto, di tipo ermeneutico, propria del processo di
discernimento. Il testo, orale, che Pietro presenta a Gerusalemme, con la sua particolare
organizzazione, mostra tutta la sua forza perlocutoria nel cambiamento che produce in coloro che lo
ascoltano”.

8. Etica ecumenica come etica del discernimento

Questa perorazione a favore del discernimento come possibile modello di un'etica ecumenica, o
come paradigma per una dialogo ecumenico sui temi etici, risulterebbe soltanto retorica o, peggio,
velleitaria, se non potesse mostrare che il discernimento morale non e un'invenzione recente dalla
stagione riformatrice di papa Francesco, o il tentativo aggregarlo frettolosamente al carro
ecumenico, quanto una prassi diffusa e consolidata nelle tradizioni cristiane, seppure sotto forme e
nomi diversi. Ne diamo rapidamente qualche esemplificazione.

8.1 Il discernimento come “oikonomia”

La prima riguarda il mondo ortodosso, in cui, alla prospettiva antropologico-spirituale della theosis,
come divinizzazione dell'essere umano grazie alla partecipazione alla vita trinitaria, per mezzo
dell'economia sacramentale, si affianca la ricerca della norma morale concreta che si avvale di una
serie di strumenti pratici, che sono collegati alla particolare modalita dell’ortodossia di comprendere
la relazione con la storia delle origini cristiane.

In un senso assai ampio possiamo identificare questo atteggiamo come una continuita della
tradizione: per il mondo ortodosso cio che i padri hanno trasmesso, in quanto primi testimoni della
fede, non puo essere mutato®. Si tratta quindi, in campo etico, di scoprire la reale intenzione dei
padri per coglierne 1’attualita ed applicarla alla realta odierna.

Una fondamentale mediazione in questo senso é offerta dai canoni. I canoni sono raccolte di testi
dogmatici e giuridici, ma aventi anche contenuto morale, che sono stati sanciti dai concili ecumenici
riconosciuti dalle chiese ortodosse fino al quinto concilio di Costantinopoli (880) e tutt’oggi

79 Ci potremmo chiedere se, come Chiese e singoli, siamo capaci di prestare altrettanta fiducia agli effetti di
trasformazione che 1'ascolto della Parola dovrebbe avere sulla nostra condizione collettiva ed individuale.

80 V. Basilio Petra, Tra cielo e terra. Introduzione alla teologia morale ortodossa, EDB, Bologna 1991, p. 60 e B.
Petra, L'etica ortodossa. Storia, fonti, identita, Cittadella, Assisi 2010, p. 135ss.

17



considerati validi e immutabili, in mancanza della possibilita di indire un ulteriore concilio
ecumenico. Pur essendo materiali di varia natura letteraria e contenutistica, essi sono ritenuti
normativi per la vita cristiana sia per quanto riguarda la fede che 1’organizzazione ecclesiastica,
anche se nell’ortodossia e presente un vivace dibattito sul loro significato complessivo e sul loro
valore attuale®.

I canoni costituiscono, soprattutto per quanto riguarda la disciplina penitenziale, anche
un’importante fonte morale e rappresentano in molti casi una fonte prossima (anche se non la piu
prossima) della moralita, in quanto prescrivono comportamenti proibiti in quanto moralmente
inaccettabili.

Se ci limitassimo a queste due fonti la morale ortodossa potrebbe parere prigioniera di un
immobilismo arcaico, dato che le sue fonti sono legate, sia nello spirito che nella lettera, ai primi
secoli del cristianesimo.

Cio che consente di rendere attualmente applicabili i contenuti dei canoni e la pratica
dell’oikonomia, che rappresenta un tratto caratteristico della morale ortodossa®.

Potremmo dire, con categorie proprie della riflessione etica occidentale, che 1’ oikonomia
rappresenta il definitivo trionfo della prospettiva teleologica su quella deontologica, rappresentata
dai canoni, all’interno del mondo ortodosso.

Il principio fondamentale dell’oikonomia puo essere descritto nei termini del bene spirituale del
credente: non deve essere possibile, cioe, mettere il credente, a causa di una legge ecclesiastica,
nella condizione di un contrasto insanabile fra la sua esistenza concreta, con tutti i suoi limiti e
possibilita, e le leggi ecclesiastiche stesse. Deve cioe essere possibile adattare la legge ecclesiastica,
nei singoli casi, alla reale situazione esistenziale, a partire da una valutazione prudenziale del
significato della legge stessa. Non si tratta tanto di sottoporre la legge ad eccezioni, quanto di
individuare quella condizione concreta che consenta al credente di mantenere aperta la sua relazione
con Dio, nonostante 1’incombenza del peccato.

Una chiara esemplificazione dell’oikonomia ortodossa é data dalla questione del matrimonio. Le
chiese ortodosse condividono con quella cattolica il principio dell’indissolubilita del patto
matrimoniale, ma affrontano in termini ben diversi le situazioni matrimoniali fallite: come € noto
per le chiese ortodosse, laddove il matrimonio si puo ritenere spiritualmente morto ci si trova in una
condizione analoga a quella della effettiva morte di uno dei due partner. In questa condizione é
possibile per il fedele ortodosso chiedere la celebrazione di un nuovo matrimonio ecclesiastico, che
sancisca di fronte a Dio e alla chiesa la nuova unione. La nuova celebrazione assume pero un
carattere prevalentemente penitenziale, in cui si mette al centro la richiesta del perdono per il
fallimento del precedente vincolo.

In questo modo 1’oikonomia mantiene fede al principio fondamentale sancito dalla tradizione
ecclesiastica, ma opera in modo pastoralmente realistico interrogando sul significato effettivo
dell’indissolubilita e mettendo al centro il valore morale ed escatologico della stessa, rispetto a
quello puramente giuridico.

L’oikonomia funziona cosi da strumento propriamente ermeneutico dei canoni e funge da luogo di
mediazione fra la prospettiva fondamentale della theosis, come meta della vita morale dell’'uomo, e
il dato storico della codificazione di una serie di norme che, pur storicamente contingenti,
conservano un valore assoluto. Essa consente anche 1’attualizzazione degli stessi canoni rispetto ai
nuovi problemi etici che la coscienza ecclesiale si trova ad affrontare.

8.2 Discernimento come responsabilita

Il secondo caso puo essere riscontrato nell'etica evangelica, che si presenta sotto la forma di un'etica
della responsabilita. In questa prospettiva il nostro punto di riferimento sono la posizione di Karl

81 V. Petra, Tra cielo e ..., p. 67 ss e Ch. Yannaras, La liberta dell’ethos. Alle radici della crisi morale dell’Occidente,
EDB, Bologna 1994, p. 179ss
82 V. Petra, Tra cielo e ..., p. 105 ss e Petra, L'etica ortodossa, p. 193ss.

18



Barth e Dietrich Bonhoeffer, che pur nelle loro differenze finiscono per convergere nel vedere il
nucleo dell'etica, cosi come viene espresso dalla comprensione protestante dell'evangelo, nel nesso
fra comandamento e responsabilita.

Non e necessario riprendere qui quanto gia detto riguardo al rapporto fra le buone opere e la
giustificazione®, quanto piuttosto soffermarci sulla diffidenza protestante nei confronti di un'etica
basata su principi e norme generali, da cui poi, deduttivamente, si calino le conclusioni pratiche
dell'agire morale.

La Parola di Dio e imperativa solo nella relativita della situazione, diversamente, essa € ridotta a
principio. Il comandamento divino é frainteso nella forma del principio, cioé in chiave legalistica,
quando e separato dalla persona di Gesu Cristo [...] e trasformato in affermazione, essa si autonoma, che
entra in rapporto con l'interlocutore solo mediante la propria esigenza ammantata di assoluto.*

Ne emerge, quindi, tutta la rilevanza del comandamento, come luogo fontale di un'etica cristiana.

Che cosa puo significare il problema dell'etica che ritorna nuovamente e con enfasi se non la grande
perturbazione che il pensiero stesso di Dio significa per ogni azione umana e con la quale deve terminare
disarmoniosamente anche ogni discorso intorno a Dio, finché sara condotto da persone senza
penetrazione, che perdono di vista il vero oggetto del discorso? Il problema dell'etica ci ricorda
espressamente e con rinnovata acutezza, che I'oggetto di quel discorso non e alcun dato oggettivo, non ¢
un mondo superiore o un mondo inferiore, non é una metafisica, non é un tesoro di esperienze spirituali,
non € un abisso trascendente, ma é la vita ben conosciuta dell'uomo nella natura e nella cultura, e invero
questa vita in quanto deve esser vissuta ed € effettivamente vissuta dalla persona stessa che conduce
questo discorso, di minuto in minuto, in modo perfettamente necessario e concreto. [...] Nello stesso
sento in cui il pensiero di Dio perturba ogni essere, avere e fare umano, il problema dell'etica deve
turbare questo discorso per richiamarlo al suo oggetto [...] Consentite ad esser interrotti [...] la grande,
salutare perturbazione e interruzione che Dio prepara all'uomo in Cristo per invitarlo alla pace del suo
Regno.”

Non é nemmeno necessario che tematicamente 1'uvomo percepisca il pensiero di Dio, ma l'etica
stessa € manifestazione di quel pensiero di Dio, che I'vomo, in quanto possibile solo per Dio, non
puo allontanare da sé. L'uomo € provocato ad essere etico, ma a questa provocazione non sa dare
risposta, in quanto uomo. Accettare di essere perturbati dall'esigenza di essere etici, pur dovendo
riconoscerne continuamente l'impossibilita: ecco come l'uvomo prende coscienza del fatto (ed
acconsente) che Dio necessariamente (in quanto Dio e non uomo) interrompe la continuita della
nostra prassi umana, spezza la linea che I'uomo tenta di costruire con i suoi progetti, e che egli
rischia sempre di darsi come idolo, irrompe con le Sue esigenze nella nostra vita. Il valore positivo
dell'etica sta tutto nel fatto che essa ci rimanda ad altro, a qualcosa che é diverso da un'esigenza e da
una costruzione puramente umana.

Il fondamento dell'etica (se si puo ancora chiamarla cosi) e totalmente ristrutturato, € atto di fede in
questo Dio che é altro dall'uomo (credere di credere) ed obbedienza al comandamento contenuto
nella Parola di questo Dio: quel comandamento che solo l'ascolto ci rende possibile percepire.
L'etica in quanto obbedienza e necessariamente anche sacrificio: ¢ 1'uomo che rinuncia alla
impossibilita della sua umanita per consegnarsi totalmente alla possibilita di Dio. Solo in quanto
I'vomo rinuncia a sé per Dio puo essere possibile come uomo etico.

L'esortazione rivolta all'uomo [...] &€ appunto di metter a disposizione come sacrifico il suo corpo, cio, la
sua esistenza sensibile, visibile, storica. Sacrifico significa abbandono, rinunzia dell'uomo in favore della
divinita, dono fatto senza condizioni. Se egli stesso e I'oggetto di questo abbandono, di questa rinunzia,
di questo dono, il suo sacrificio non puo essere altro che il riconoscimento senza riserve della
problematizzazione e della presa sotto sequestro, di cui & oggetto da parte dell'inscrutabile Iddio: quel

83 Rinvio direttamente a quanto scritto nelle note 32, p.6 e 33, p.7.
84 F. Ferrario, Il futuro della Riforma, Claudiana, Torino 2016, p. 153.
85 K. Barth, L’epistola ai Romani, Feltrinelli, Milano 1989, p. 407-409.

19



sacrifizio che egli deve offrire mediante il ritorno sempre rinnovato, mai esaurito alla misericordia e alla
liberta di Dio.*

Ma l'aver ascoltato il comandamento di Dio e aver fatto sacrificio della propria impossibilita non
deve fare credere all'uomo di essere ora in grado di obbedire al comandamento di Dio, quasi che
Dio si limitasse a parlare per rivelargli un'altra verita. Dio anche agisce con la sua grazia, per
rendere possibile all'uomo la vita etica. L'obbedienza non é solo l'ascolto della Parola con la
decisione di metterla, virtuosamente, in pratica: all'uomo e sottratta questa possibilita. L'obbedienza
e lo stesso ascolto di una Parola efficace che cattura I'nomo che la ascolta, lo strappa alla propria
impossibilita e fa agire in lui quel comandamento che egli ha ascoltato. Obbedire ¢ abbandonarsi
alla potenza di quella Parola.

Ecco la prassi etica compresa nella sua essenza: epifania della grazia nella vita dell'vomo che ha
ascoltato-accolto questa parola di Dio e che da tale parola e stato sequestrato, ma non per sparire
definitivamente, ma per poter essere reso, ora veramente, possibile in forza della potenza della
resurrezione. Nel lasciarsi travolgere dall'azione-parola di Dio, 1'uvomo ritrova la possibilita della sua
esistenza (uomo nuovo) e della sua azione (uomo etico).

Barth non dimentica pero, anche qui di porre un vincolo, un segnale e un avvertimento: la prassi
etica 'cristiana’ o se preferiamo teologale, é si manifestazione della grazia, ma non é la grazia stessa.
Dio é e resta Dio, e I'uomo é e resta uomo. L'azione di Dio sempre si mostra e si nasconde sotto la
prassi etica, cosi che I'vomo non insuperbisca credendo di essere giunto ad essere come Dio,
seppure in forza di Dio stesso.

Ogni ethos e dunque una dimostrazione necessaria e richiesta, ma anche soltanto questo [...] non vi é
nessuna forma di vita, quand'anche il suo ethos fosse della piu alta qualita, in cui si compia l'unificazione
della volonta divina con quella umana [...] Ogni fare o non fare dell'uvomo € soltanto una occasione per
riferirsi all'azione divina, che sola é degna di questo nome. [...] Ma rimane nonostante questo che ogni
azione come tale ¢ soltanto similitudine e testimonianza dell'azione di Dio, che e poiché 1'azione ¢ di Dio
essa puo accadere soltanto nell'eternita e mai nel tempo. 'Soltanto' polvere sollevata dunque, per mezzo
della quale una colonna in marcia puo essere osservata, 'soltanto' cratere dal quale si puo riconoscere che
qui una granata e esplosa, 'soltanto' caverna nella montagna che si pud definire, in fin dei conti, soltanto
come il luogo della montagna ove la montagna non é pit.?’

Questo ci permette di comprendere il carattere paradossale del comandamento stesso, posizione di
un'esigenza in sé irraggiungibile per I'essere umano, ma anche luogo di incontro concreto con Dio.

Il comandamento di Dio [...] non é la sintesi generalissima di tutti i precetti etici; non & qualcosa di
universalmente ed eternamente valido in contrapposizione alla realta storico-temporale; non un principio
astratto in contrapposizione alla concretezza, non l'indefinito in contrapposizione a cid che é ben
determinato. Se si trattasse di una cosa del genere non sarebbe pitl il comandamento di Dio e toccherebbe
a noi precisare cio che é indefinito, ricavare l'applicazione dal principio astratto, calare nella storia un
imperativo atemporale; pertanto il momento essenziale, il fattore decisivo, sarebbe non il comandamento,
ma la nostra comprensione, la nostra interpretazione e applicazione: il comandamento di Dio cederebbe
cosl il posto alla scelta individuale. I1 comandamento di Dio e la parole che egli rivolge all'uomo: una
parola concreta per contenuto e forma, rivolta all'uomo concreto. [...] la concretezza del comandamento
di Dio consiste infatti nella sua storicita, consiste nel fatto che esso ci si presenti in forma storica [...] il
comandamento di Dio rivelato in Gesu Cristo ci raggiunge nella Chiesa, nella famiglia, nel lavoro e
attraverso le autorita. Il presupposto che non dovremmo mai perdere di vista, per quanto non sia mai
pienamente intelligibile, é il seguente: il comandamento di Dio é e rimane quello rivelato in Gesu Cristo.
Non esiste altro comandamento di Dio se non quello che egli, per suo beneplacito, ha rivelato in Gesu
Cristo.”

86 Barth, L’epistola ai Romani, p. 413s.
87 Barth, L’epistola ai Romani, p. 414.417.
88 D. Bonhoeffer, Etica, Bompiani, Milano 1989, p. 234s.

20



Il comandamento di Dio ci giunge quindi nella storia e nel mondo, ma in quanto questo vive nella
dimensione dell'essere in Cristo. Cosi é superata la tentazione del dualismo sacro-profano, non c'e
mondo che sia sottratto all'azione di Dio, perché il mondo esiste per Dio, non c'e altro luogo in cui
Dio si riveli che Gesu Cristo incarnato nella storia del mondo, perché la storia del mondo e il
luogo in cui Dio ha deciso di rivelarsi. Il mondo e restituito alla sua mondanita in quanto € mondo
che come tale viene da Dio, ed e sottratto alla sua profanita in quanto non puod esistere che in
Cristo. Il luogo piu proprio dell'etica e quindi la realta del mondo rivelata da Dio in Cristo, non il
mondo delle idee e dei valori, creature proprie dell'uvomo nella sua illusione di autonomia che
spesso si trasforma in eteronomia dell'uno sull'altro.

La testimonianza piu intensa del tentativo di tradurre questa prospettiva teologica in un vissuto
etico storico e concreto, anzi di una continua dialettica feconda fra vissuto etico e mediazione (o
meglio meditazione) teologica ¢ data dalla vita stessa di Dietrich Bohnoeffer, che all'impegno
pastorale, teologico ed ecumenico seppe unire la scelta coraggiosa e, per molti versi, solitaria
della cospirazione contro il regime nazista, fino a venire travolto da questa stessa sua scelta. La
vita e le scelte di Bohnoeffer si comprendono meglio alla luce della sue riflessioni nell'Etica,
scritta fra il 1940 e il 1943, circa il concetto di mondo e la accettazione della realta del mondo
come luogo della rivelazione di Cristo. Se il mondo e, in Cristo, da accettare come mondo, non vi
puo essere scusa alcuna per non operare in questo mondo con mezzi mondani e per fini mondani,
accettando la piena responsabilita delle proprie azioni e della stessa realta di questo mondo, con le
sue luci ed ombre, a cui siamo consegnati nella concretezza della nostra esistenza (v. la dottrina
dei mandati). L'etica cristiana, in forza del superamento della distinzione fra sacro-profano e
dell'essere-in-Cristo del mondo, non puo limitarsi ad essere un'etica individuale, cosi come non
puo limitarsi ad essere un'etica ideale, la politicita stessa del mondo implica la politicita stessa del
vissuto etico, che deve saper leggere nel mandato della responsabilita politica il comandamento di
Dio che si rivela in Gesu Cristo.

Il problema del bene ci coglie sempre in una situazione ormai irreversibile: noi viviamo.[...] Non ci

chiediamo dunque che cosa sia il bene in sé, ma che cosa sia il bene nella vita cosi come €, per noi che
. . 89

viviamo.

Il problema del bene, la riflessione etica sono quindi sempre esperiti in situazione, nella situazione
esistenziale dell'uvomo concreto, non in quella dell'astratto e isolato individuo dell'etica dei principi
e delle norme.

Noi viviamo rispondendo alla parola di Dio che ci e rivelata in Gesu Cristo. Poiché si tratta di una parola
che investe tutta la nostra vita, anche la risposta puo essere data solo globalmente, con tutta la nostra vita
quale si concreta di volta in volta nelle nostre azioni. La vita che incontriamo in Gesu Cristo sotto la
forma del 'si' e del 'no' pronunziati sulla nostra esistenza, chiede in risposta una vita che accolga e
unifichi quel 'si' e quel 'no'. Chiamiamo 'responsabilita’ il condurre una vita come quella indicata, intesa
cio, come risposta alla vita di Gesu Cristo (al 'si' e al 'no' pronunziati su di noi). Con questo concetto di
responsabilita indichiamo la totalita e I'unita della nostra risposta alla realta che ci e data in Gesu Cristo
[...] 'unica risposta possibile & quella globale costituita dalla nostra vita intera.*

Ricerca del comandamento di Dio per quella concreta situazione e capacita di agire con
responsabile competenza in essa costituiscono gli elementi propri del discernimento nella
prospettiva protestante, una prospettiva che fa della continua relazione con Dio in Cristo la
condizione stessa per il manifestarsi di una prassi etica conseguente al messaggio dell'evangelo.

Il discepolo é chiamato a discernere, nella responsabilita, la parola esigente che Dio gli rivolge, qui ed

89 Bonhoeffer, Etica, p. 182.
90 Bonhoeffer, Etica, p. 187.

21



ora. [...] Entrando, mediante tale azione, nelle contraddizioni della realta, come Cristo vi € entrato, il
discepolo affronta il rischio del discernimento: il comandamento di Dio dev'essere cercato, non puo
essere sempre e solo constatato, e tale ricerca puo essere soggetta ad errori.”!

U1}

8.3 Il discernimento oltre I“epicheia”

Non manca nemmeno nella tradizione cattolica la pratica del discernimento, che possiamo
ricondurre, in particolare, alla virtu dell'epicheia, la cui origine, nella filosofia di Aristotele, funge
da correttivo ad una legge universale, quando essa incontra casi e situazioni che non possono
rientrare sotto la sua prescrizione, e che rischiano di produrre I'effetto paradossale di contraddire
l'intenzione originaria della legge stessa. In questi termini, di eccezione motivata alla legge
universale, a causa della sua incapacita di comprendere tutti i casi possibili, essa transita anche nella
teologia di Tommaso d'Aquino e nella tradizione cattolica.

Non e la singolarita della situazione eccezionale che fa da norma, quanto piuttosto la ponderazione
della coscienza, che cerca di interpretare la decisione da prendere in una situazione che sembra non
rientrare sotto nessuna prospettiva normativa generale: essa corrisponde quindi ad un atteggiamento
di moderazione, equita, maturita, equilibrio, capacita di giudizio, prudenza contrapposti ad un
atteggiamento di rigorismo freddo ed impersonale.

Nella prospettiva contemporanea, la virtu dell'epicheia, sembra poter andare al di l1a di una funzione
di rimedio alla deficienza dell'apparato normativo, sia esso legale o morale, e acquisisce una
funzione particolare in rapporto alla complessita crescente del reale e alla valorizzazione della
singolarita delle situazioni®’. Certamente essa corre il rischio di cadere in una forma situazionismo
estremo, se dimentica di avere come proprio punto di riferimento il valore che vuole salvare
nell'interpretare la situazione stessa o, meglio ancora, la condizione dell'agire personale nella
situazione data, quando tale agire sembra contraddire (o contraddice di fatto) la norma generale.

L'epikie intervient comme inquiétude du sens, quand la loi est prise en défaut de sense par inadéquation a
la réalite concréte ou en rason de son absence, elle pourrait donc servir autant en situation
d'’hypernormativité, ou mieux, de normativité non critiqueé, mais egalement en situation dhypo-
normativité de fait. [...] Le singulier demeure toujours tel, et certains décisions pourraient bien étre des
hapax. Des situation singulieres n'entrent pas bien dans le profil déja défini par la loi a prétention
universelle. Elles ne peuvent étre soumises au controle d'une rationlité froide, implacable, et font appel a
une rationalité chaude, capable d'intégrer la sensibilité dans le sens. L'epikie nous invite a bien juger dans
l'incertitude, et a prendre le risque de l'action, la plus humanisante qui soit.*

Non é difficile riconoscere la presenza di questa virti in una delle pit importanti esortazioni
contenute in AL, che riguarda non solo la specifica condizione delle coppie irregolari, ma lo stesso
rapporto fra la norma generale e la situazione personale.

E meschino soffermarsi a considerare solo se 1’agire di una persona risponda o meno a una legge o a una
norma generale, perché questo non basta a discernere e ad assicurare una piena fedelta a Dio
nell’esistenza concreta di un essere umano. Prego caldamente che ricordiamo sempre cio che insegna san
Tommaso d’Aquino e che impariamo ad assimilarlo nel discernimento pastorale: «Sebbene nelle cose
generali vi sia una certa necessita, quanto piu si scende alle cose particolari, tanto piu si trova
indeterminazione. [...] In campo pratico non e uguale per tutti la verita o norma pratica rispetto al
particolare, ma soltanto rispetto a cio che é generale; e anche presso quelli che accettano nei casi
particolari una stessa norma pratica, questa non € ugualmente conosciuta da tutti. [...] E tanto piu
aumenta I’indeterminazione quanto pil si scende nel particolare». E vero che le norme generali
presentano un bene che non si deve mai disattendere né trascurare, ma nella loro formulazione non
possono abbracciare assolutamente tutte le situazioni particolari. Nello stesso tempo occorre dire che,

91 F. Ferrario, II futuro..., p. 154s.

92 V. Virtue of epikeia: Incarnating the singular dimension of ethical life, in Burggraeve, An Ethics of Mercy, p. 69ss.

93 Epikie, in L. Lemoine, E. Gaziaux, D. Miiller (dirr.), Dictionnaire encyclopedique d'éthique chrétienne, Cerf, Paris
2013, p. 757ss.

22



proprio per questa ragione, cio che fa parte di un discernimento pratico davanti ad una situazione
particolare non puo essere elevato al livello di una norma. Questo non solo darebbe luogo a una
casuistica insopportabile, ma metterebbe a rischio i valori che si devono custodire con speciale
attenzione.”

9. Conclusione: il discernimento come modello per un'etica
ecumenica

L'aver intravisto nelle diverse tradizioni morali la presenza e il ruolo del discernimento non e di per
sé sufficiente a farne un perno attorno a cui far ruotare una possibile e feconda ripresa del dialogo
ecumenico sulle questioni etiche; per fare questo bisogna almeno mostrare 1'effettiva fecondita di
questa prassi condivisa.

Si tratta cioe di vedere se la prassi del discernimento possa corrispondere a quella ricerca di una
gerarchia delle verita che sembra diventare urgente anche in ambito etico, da quando il magistero
di papa Francesco ha applicato alla morale questo concetto, finora utilizzato solo in campo
sistematico-ecumenico®. Per questa via é forse possibile giungere anche a definire un consenso
differenziato e differenziante anche in ambito etico®.

L'applicazione all'etica della gerarchia delle verita richiede, innanzitutto di individuare il
fondamento dello stesso agire morale cristiano, in questa prospettiva si esprime Evangelii Gaudium.

Tutte le verita rivelate procedono dalla stessa fonte divina e sono credute con la medesima fede, ma
alcune di esse sono piu importanti per esprimere piu direttamente il cuore del Vangelo. In questo nucleo
fondamentale cid che risplende e la bellezza dell’amore salvifico di Dio manifestato in Gesu Cristo
morto e risorto. In questo senso, il Concilio Vaticano II ha affermato che « esiste un ordine o piuttosto
una “gerarchia” delle verita nella dottrina cattolica, essendo diverso il loro nesso col fondamento della
fede cristiana ». Questo vale tanto per i dogmi di fede quanto per 1’insieme degli insegnamenti della
Chiesa, ivi compreso I’insegnamento morale®.

Da questa centralita dell'amore salvifico nasce anche, per papa Francesco, la priorita della
misericordia su tutte le altre virtu morali.

San Tommaso d’Aquino insegnava che anche nel messaggio morale della Chiesa c’é una gerarchia, nelle
virtu e negli atti che da esse procedono. Qui cio che conta é anzitutto «la fede che si rende operosa per
mezzo della carita» (Gal 5,6). Le opere di amore al prossimo sono la manifestazione esterna piu perfetta
della grazia interiore dello Spirito: «I’elemento principale della nuova legge é la grazia dello Spirito
Santo, che si manifesta nella fede che agisce per mezzo dell’amore». Per questo afferma che, in quanto
all’agire esteriore, la misericordia € la piu grande di tutte le virtu: «La misericordia € in se stessa la piu
grande delle virtt, infatti spetta ad essa donare ad altri e, quello che piu conta, sollevare le miserie altrui.
Ora questo ¢ compito specialmente di chi e superiore, ecco perché si dice che é proprio di Dio usare
misericordia, e in questo specialmente si manifesta la sua onnipotenza».”

Proviamo ad esprimerci attraverso alcune tesi sintetiche, che costituiscono anche la conclusione del
NOStro percorso.

94 AL, n. 304.

95 V. G. Quaranta, Papa Francesco, la morale e il profumo del vangelo, in Fondazione Lanza, Dova va la morale?, p.
25ss.

96 “Il consenso raggiunto sulla dottrina della giustificazione mostra in un caso concreto che il principio dell’unita nella
diversita ha potuto trovare effettiva applicazione nella formulazione della fede. Questo modello di consenso
differenziato (o differenziante, secondo una definizione piu precisa) e applicabile anche in altri campi [...]?” (A.
Maffeis, Temi e percorsi del dialogo tra cattolici e protestanti. Le prospettive [relazione pronunciata al convegno
Cattolici e Protestanti a 500 anni dalla Riforma, Trento 18\11\16], p- 2s,
www.chiesacattolica.it/pls/cci_new_v3/v3_s2ew_consultazione.redir_allegati_doc?p_id_pagina=82866&p_id_allegato=102333).

97 Evangelii Gaudium [EG], n. 36 (evidenziatura nel testo originale).

98 EG, n. 37, che articola in modo “ecumenico” il rapporto fra la preminenza della fede e la sua manifestazione nelle
opere.

23



1. La DCG ha fatto definitiva chiarezza sulla posizione dell'etica rispetto all'architettura
dell'economia cristiana (potremmo dire, nella gerarchia delle verita cristiane): € chiaro che
essa e frutto della giustificazione per fede di cui rappresenta la realizzazione pratica, senza
costituire, di per sé, una forma meritoria di acquisizione della stessa giustificazione®.

2. La gerarchia delle verita morali, una volta definito il ruolo dell'etica nell'architettura
dell'economia cristiana, ci invita a mettere la prassi del discernimento al primo posto della
vita morale, in quanto essa € il luogo della concreta possibile risposta alla chiamata di Dio
ad una vita secondo I'evangelo.

Il primo e imprescindibile dovere morale del cristiano e il discernimento della volonta di Dio. Tale sforzo
di discernimento come attivita personale responsabile, e quindi come scelta pienamente umana, € gia
risposta positiva alla chiamata fondamentale ed unica di Dio: implica infatti accettazione nella fede,
volonta di sequela.'”

3. Se la prassi del discernimento é cosi diffusa nelle tradizioni cristiane, perché non é emersa
fino ad ora come paradigma per un dialogo sui temi etici? Si tratta di verificare la possibilita
di un cambiamento della prospettiva rispetto alla stessa immagine dell'etica, finora legata ad
un schema deduttivo, che prevedeva l'elaborazione di una descrizione fondamentale \
generale per poi precedere ad una applicazione pratica dei principi e delle norme. Tale
prassi, dal punto di vista ecumenico, risulta paralizzante, perché al consenso, sia pure
differenziato, sulla prospettiva fondamentale non fa corrispondere, poi, un eguale consenso
nella determinazione delle indicazioni morali concrete, con l'effetto di produrre una sorta di
corto-circuito, che rende di fatto inutile anche il consenso sulle prospettive fondamentali.

4. 11 modello dei discernimento pastorale proposto in AL' tende, in un certo senso a
rovesciare il percorso etico deduttivo e, senza rinunciare al valore di riferimento delle norme
morali, a porre al centro del giudizio morale la determinazione della norma morale prossima
in situazione, con un'operazione di taglio ermeneutico che invita a cercare il bene possibile a
partire dalla sintesi fra la dimensione delle norme e dei valori e quello della concreta
vicenda delle persone. La norma morale prossima concreta diviene quindi un atto creativo
che rinvia, al di la di se stessa, ad un orizzonte teologico e personalistico, fortemente
connotato in termini dinamici.

5. In questa prospettiva la dimensione normativa acquisisce il ruolo proprio di orizzonte di
senso del vissuto etico, ma non determina piu in modo assoluto ed astratto la vita morale
concreta né il livello di comunione ecclesiale sui temi etici'™.

6. E possibile anche a questo livello, oltre che a livello dottrinale, riconoscere un consenso
differenziato rispetto alla pratica del discernimento e ai suoi possibili esiti concreti, che
costituisca il punto di partenza per una ripresa del dialogo ecumenico sui temi etici. Esso
dovrebbe, quindi, assumere la metodologia propria del discernimento, per ricercare se, e fino
a che punto, le chiese possono giungere a riconoscere nelle diverse forme di discernimento
etico e nella pluralita dei giudizi morali, forme legittime di pluralismo morale, che non
contraddicono il riconoscimento di un comune fondamento dell'etica cristiana, pure esso da
esplicitare continuamente nel dialogo ecumenico.

99 V. supra, nota 33, p. 7.

100P. Piva, L'evento della salvezza..., p. 260.

101 V. Il posto del discernimento in “Amoris Laetitia”, in Spadaro — Cameli, La sfida del discernimento..., pp. 3-5.

102 “Le leggi morali sono la cartografia di una lunga storia di esperienze. In altre parole le leggi morali non sono che
'espressione concettuale del gia realizzato; e pertanto il loro valore é di essere norma direttiva, secondo cui si deve
camminare. Le norme morali, infatti, non fanno che veicolare risposte gia date a situazioni disumanizzanti e
superate dalla coscienza umana. Per questa ragione noi non possiamo accordare nessun valore di realta alle norme
morali astratte come tali. Del resto sono incapaci di rivolgerci un invito. L'astrazione interviene nella nostra
conoscenza come un aspetto della conoscenza piu integrale, in cui il contenuto del concetto astratto, grazie ad un
contatto concreto, esistenziale, non concettuale con la realta, prende valore di rinvio intrinseco” (Piva, L'evento
della salvezza..., p. 258)

24



7. Si tratta, cioe, di riconoscere, ancor prima della correttezza delle scelte morali operate dai
singoli e dalle comunita, la presenza di una comune volonta di verita morale e di obbedienza
al comandamento di Dio nelle procedure di discernimento che le diverse comunioni
ecclesiali operano, in coerenza con la propria storia e i propri contesti vitali.

10. Nota bibliografica

Documenti'® (in ordine cronologico)

* Commission “Faith and Order”, Becoming a Christian: The Ecumenical Implications of Our
Common Baptism, Faith and Order Consultation, Faverges (France), 1997,
http://www.oikoumene.org/en/resources/documents/wcc-commissions/faith-and-order-
commission/ii-worship-and-baptism/becoming-a-christian-the-ecumenical-implications-of-
our-common-baptism.html

« Fede e costituzione, Un tesoro in vasi di argilla. Contributo ad una riflessione ecumenica
sull'ermeneutica (1998), in EOe 7, 3157-3228

* Commissione luterana - cattolica romana sull’unita, Dal conflitto alla comunione, in Il
Regno — Supplemento 2013 \ n. 11

e Papa  Francesco, Esortazione  apostolica “Evangelii ~ Gaudium”  (2013),

http://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html

* The Anglican-Roman Catholic Theological Consultation in the U.S.A., Ecclesiology and
Moral Discernment: Seeking a Unified Moral Witness (2014), http://www.usccb.org/beliefs-
and-teachings/ecumenical-and-interreligious/ecumenical/anglican/upload/arcusa-2014-
statement.pdf

* Chiesa evangelica tedesca, Giustificazione e liberta. 500 anni di Riforma 2017, in Il Regno
— Documenti 2015 \ n. 4, pp. 11-38

e Commission “Faith and Order”, Moral Discernment in the Churches. A Study Document
(Faith and Order Paper No. 215). Wcc Publications, Geneva 2015

* Papa Francesco, Esortazione post-sinodale Amoris Laetitia, Il Regno — documenti 2016 \ n.5

* Dichiarazione congiunta in occasione della Commemorazione Congiunta cattolico-luterana

della Riforma, Lund, 31 ottobre 2016,
http://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2016/10/31/0783/01757 .html#ita

Dizionari

e J.L. McKenzie, Dizionario biblico, Cittadella, Assisi 1981

* F. Compagnoni — G. Piana — S. Privitera, Nuovo Dizionario di Teologia Morale, Edizioni
paoline, Cinisiello Balsamo, Milano 1990

* M. Vidal, Diccionario de ética teologica, EVD, Estella (Navarra) 2000

* J.B. Green (ed.), Dictionary of Scripture and Ethics, Baker Academic, Grand Rapids (MI)
2011

* L. Lemoine, E. Gaziaux, D. Miiller (dirr.), Dictionnaire encyclopedique d'éthique
chrétienne, Cerf, Paris 2013

Studi

* La recezione ecumenica della “Laudato si'”, Studi Ecumenici 2016 1-2

103Un elenco dei documenti di dialogo sui temi etici anteriori al 2010 puo essere ritrovato in P. Sgroi, In cammino
verso la comunione morale. La riflessione sui problemi etici nel dialogo ecumenico, Youcanprint Edizioni, Tricase
(Le) 2010.

25



A. Barbi, Atti degli apostoli (capitoli 1-14), Messaggero, Padova 2003
K. Barth, L’epistola ai Romani, Feltrinelli, Milano 1989
E. Biemmi, Accompagnare verso il bene possibile: il discernimento pastorale in “Amoris

laetitia”(2016), http://www.teologiaverona.it/download/gdstudio/GiornataStudio%2020161129/11
%20discernimento%20in%20Amoris%20Laetitia%20-%20Relazione%20Biemmi.pdf

D. Bonhoeffer, Etica, Bompiani, Milano 1989

R. Burggraeve, An Ethics of Mercy. On the Way to Meaningful Living and Loving, Peeters,
Leuven 2016

O. Cullmann, Cristo e il tempo, 1l mulino, Bologna 1965

Th. Dieter, “Dal conflitto alla comunione”. Introduzione e resoconto dell’esperienza di un
redattore, in StEc 3-4 (2016) 607-624

P. Dordoni, Prudenza e deliberazione nella pratica clinica: la pratica, in Tutor. Rivista della
Societa Italiana di Pedagogia Medica, vol. 5 n. 3 (dicembre 2005), p. 98ss

P. Dordoni, Prudenza e deliberazione nella pratica clinica: spunti metodologici, in Tutor.
Rivista della Societa Italiana di Pedagogia Medica, vol. 5 n. 3 (dicembre 2005), p. 106ss

F. Ferrario, Il futuro della Riforma, Claudiana, Torino 2016

Fondazione Lanza, Dove va la morale? Papa Francesco e il rinnovamento dell'etica, Proget
Edizioni, Padova 2016

A. Grillo, Le cose nuove di “Amoris Laetitia”. Come papa Francesco traduce il sentire
cattolico, Cittadella, Assisi 2016

R.M. Gula, Moral Discernment, Paulist Press, Mahwah (NJ) 1997

W. Kasper, Identita e verita, in Il Regno documenti 2006\n. 21, p. 722ss

J.F. Keenan, Etica teologica cattolica nella chiesa universale, EDB, Bologna 2009

D. Jervolino, Ricoeur. L’amore difficile, Studium, Roma 1995

A. Maffeis, Temi e percorsi del dialogo tra cattolici e protestanti. Le prospettive (2016),
www.chiesacattolica.it/pls/cci_new_v3/v3_s2ew_consultazione.redir_allegati_doc?
p_id_pagina=82866&p_id_allegato=102333

D. Marguerat-Y. Bourquin, Per leggere i racconti biblici, Borla, Roma 2011 (2)

S. Morandini, Un amore piu grande del cosmo. Laudato si', per un anno di misericordia,
Cittadella, Assisi 2016

E. Parmentier, Per un giubileo della riscoperta del Vangelo, relazione al convegno Giubileo
della misericordia — giubileo della Riforma, una prossimita feconda?, Padova 10\11\2016
[da supporto elettronico in nostro possesso]

Basilio Petra, Tra cielo e terra. Introduzione alla teologia morale ortodossa, EDB, Bologna
1991

B. Petra, La coscienza “nello Spirito”. Per una comprensione cristiana della coscienza
morale, OR, Milano 1993

B. Petra, L'etica ortodossa. Storia, fonti, identita, Cittadella, Assisi 2010

B. Petra, Un passo avanti nella Tradizione, in Il Regno — attualita 2016 \ n. 8, p. 243ss

B. Petra, Amoris Laetitia: accompagnare, discernere ed integrare le fragilita, Cittadella,
Assisi 2016

P. Piva, L'evento della salvezza fondamento dell'etica ecumenica, Messaggero, Padova 1997
L. Raniero — P. Sgroi, Preceduti dalla Parola. Percorsi di ermeneutica ecumenica, Edizioni
Antonianum, Roma 2016

P. Ricoeur, Kierkegaard. La filosofia e l'eccezione, Morcelliana, Brescia 1996 (2)

A. Rizzi, Gesu e la salvezza. Tra fede, religioni e laicita, Citta Nuova, Roma 2001

M. Root - J.J. Buckley, The Morally Divided Body. Ethical Disagreement and the Disunity
of the Church, Cascade, Eugene (OR) 2012

26



E. Schockenhoff, Gibt es eine ethische Grunddifferenz zwischen den Konfessionen? Eine
Nachfrage bei Friedrich Schleiermacher, in Peter Walter (Hrsg.), Kirche in 6kumenischer
Perspektive: Kardinal Walter Kasper zum 70. Geburtstag. Herder, Freiburg 2003

P. Sgroi, Per un dialogo tra le etiche. La discussione morale nell'orizzonte ecumenico in
Studi Ecumenici 26 (2008) 499-513

P. Sgroi, In cammino verso la comunione morale. La riflessione sui problemi etici nel
dialogo ecumenico, Youcanprint Edizioni, Tricase (Le) 2010

P. Sgroi, Finalmente primavera? L'urgenza di un nuovo paradigma ecumenico, Pazzini,
Verrucchio (Rn) 2013

P. Sgroi, L'altro come eccezione: Ricceur e Levinas a confronto, in Dialegesthai. Rivista
telematica di filosofia, anno 15 (2013), http://mondodomani.org/dialegesthai/, [81 B], ISSN
1128-5478

P. Sgroi, Verso un ecumenismo narrativo. Prospettive interdisciplinari fra psicologia del
profondo, filosofia e teologia, 2016 (inedito)

P. Sgroi, Perrenis Reformatio: chiesa della giustificazione e chiesa della misericordia verso
una koinonia ecumenica, relazione per la Festa della Pontificia Universita “Antonianum”
(16\01\17)

A. Spadaro, «Amoris Laetitia» Struttura e significato dell’Esortazione apostolica post-
sinodale di Papa Francesco, in La Civilta Cattolica 3980 (2016) 105-128

A. Spadaro — L.J. Cameli, La sfida del discernimento in «Amoris Laetitia», in La civilta
cattolica 3985 (2016) 3-16

J.M.-R. Tillard, Dialogare per non morire, EDB, Bologna 2001

Ch. Yannaras, La liberta dell’ethos. Alle radici della crisi morale dell’Occidente, EDB,
Bologna 1994

27



	1. Introduzione
	2. Dalla dottrina all'azione: nuovi fattori di divisione
	3. Il dialogo come rimedio?
	4. L'etica nel giubileo della Riforma: un silenzio da interpretare
	5. Discernimento: una parola chiave
	6. Il processo del discernimento
	7. Un esempio biblico: Dio non fa differenze (At 10,1-11,18)
	8. Etica ecumenica come etica del discernimento
	8.1 Il discernimento come “oikonomia”
	8.2 Discernimento come responsabilità
	8.3 Il discernimento oltre l'“epicheia”

	9. Conclusione: il discernimento come modello per un'etica ecumenica
	10. Nota bibliografica

