IASWECE Rundbrief Mai 2024

Sprache und die Begegnungen mit dem Menschen
Lakshmi Prasanna

_—y

Es ist schwierig, auf Papier festzuhalten, wie es war, diese Grundsatzreferate zu erleben. Die
Zuhorer mussten nicht nur die geduBerten Gedanken denken, sondern sich auch bemiihen, in
die angebotenen Bilder und Vorstellungen hineinzuleben. Dieser Bericht gibt nur einen
schwachen Eindruck davon wieder, wie es fiir diejenigen war, die dabei waren.

Anstatt den Inhalt zusammenzufassen, geben wir so weit wie moglich die tatsachlichen Worte
der Redner wieder. Damit wollen wir die Stimmung und die Entwicklung der Bilder respektieren,
die uns zu einer subtilen und tiefgriindigen Betrachtung des Wesens von Sprache und Sprechen
gefiihrt haben. Das junge Kind braucht bestimmte Dinge von uns, um diese einzigartig
menschliche und verbindende Gabe der Sprache zu entwickeln, die wir aus der geistigen Welt
mitbringen.

Als ich drei Jahre alt war, wusste ich, dass ich fiir den Rest meines Lebens mit Kindern arbeiten
wirde. Damals bekam ich meinen Bruder und kiimmerte mich ganz um ihn. Ich glaube, wir
waren uns beide einig, bevor wir hierher [auf die Erde] kamen, und ich sagte meinem Vater, er
solle sich nicht zwischen mich und meinen Bruder stellen: ich werde ihn unterrichten.

Bei dieser Prasentation geht es um die Sprachentwicklung. Das geht mir persénlich nahe,
biografisch gesehen. Ich habe viele Bilder in mir getragen. Die Lehrer haben mit mir gekampft,
die Arzte haben mit mir gekdmpft. Aber ich bin so froh, dass ich zu den Kindern gehorte, die
Bilder aus der Kindheit in sich trugen.

Ich bringe einige Bilder, die Rudolf Steiner in einer freien Liebestat zu uns gebracht hat, die wir
in unseren Schlaf tragen konnen. Versuchen Sie, diese nicht nur mit dem Kopf, sondern mit dem
ganzen Organismus aufzunehmen. Manches wird einen Sinn ergeben und manches nicht. Sagen
Sie sich einfach, dass dies eine Geschichte von einer indischen Arztin ist, sie ist keine
Waldorflehrerin. Wir lernen viel voneinander, wenn wir miteinander sprechen. Wahrend ich hier
stehe, spreche ich nicht nur. Ich hére auch zu; ich lausche den Klangen lhrer Seele, wahrend Sie
zuhoren. Ich hore mit meiner Seele auf die Fragen und Antworten in lhnen und bringe sie durch
mich nach auf3en. Dies ist der Raum, in den ich Sie einlade.

Sprache und die Begegnungen mit dem Menschen, L. Prasanna



IASWECE Rundbrief Mai 2024

Heute mochte ich die Sprachentwicklung eines Kleinkindes in den Kontext dessen stellen, was
vor und nach der Sprachentwicklung geschieht. Das Sprechen liegt zwischen zwei anderen
wichtigen Phasen der ersten drei Lebensjahre. Das Sprechen setzt ein, nachdem das Kind
aufrecht steht und die Hande frei hat. Der Meilenstein nach der Sprachentwicklung ist die
Entwicklung des Denkens. Diese ersten drei Jahre sind flir das ganze Leben eines Menschen
wichtig. Egal, wie alt ein Mensch ist, wir arbeiten immer noch mit dem, was in den ersten drei
Jahren passiert ist. Es ist spannend, dass der Mensch nie vollstandig ist. Wir befinden uns immer
in der Entwicklung und streben danach, ein vollwertiger Mensch zu werden. Sogar das Laufen
lernen wir jeden Tag aufs Neue. Wenn wir jeden Morgen aufwachen, missen wir uns daran
erinnern, wer wir sind und wo wir sind. Wenn wir jeden Tag erwachen, kénnen wir freudig neu
beginnen. Nur der Mensch entwickelt sich stindig weiter und kann zu friiheren Phasen
zuriickkehren. Wenn du zu einer guten Katze heranwéchst, dann bist du das auch. Man kann
nicht in friihere Stadien oder Phasen der Entwicklung zurtickkehren.

Durch diese Entwicklung in den ersten drei Jahren kann das Kind sich selbst erfahren. Wenn ich
spreche, kann ich anfangen zu denken und kann mich selbst erfahren.

Die ersten drei Jahre konzentrieren sich auf die Entwicklung auf der grundlegenden
korperlichen, sensorischen Ebene. Diese Entwicklung setzt sich fort, die ganze Zeit Uber. In
jedem Augenblick unseres Lebens erfahren wir uns selbst - wo unsere FiilRe sind, wo wir uns im
Raum befinden. Wir beanspruchen unseren Raum. In dem Moment, in dem dies geschieht,
haben wir das Verlangen zu teilen, das Verlangen, jemanden auf der Erde zu treffen, den wir
zuvor in der geistigen Welt kennengelernt haben. Es gab eine Zeit, in der wir uns ohne diese
physischen Korper trafen. Wir versprachen uns gegenseitig, dass wir uns wiedersehen wirden,
wenn auch nicht auf der gleichen Ebene wie in unserem vor-kdrperlichen Zustand. Wie ist es,
einander in einer sinnlichen Erfahrung auf dieser Erde zu begegnen?

Dieser Moment der Sehnsucht nach Verbindung kann nur geschehen, wenn wir aufwachen und
uns an unser vor-korperliches Bewusstsein erinnern. Ich wache in meinem physischen Kérper
auf. Ich wache in meinem motorischen System auf, in meinem sensorischen System. Ich wache
auf und schaue mich um und suche nach meinen Freunden. Jedes Mal in unserem Leben, wenn
wir in unserer Kérperlichkeit aufwachen, suchen wir nach einer Begegnung, einer Begegnung,
die eine Erinnerung an eine frilhere Begegnung mit sich bringt. Es ist ein kleines Spiel, das wir
spielen, wenn wir hinter den Masken, die wir jetzt in dieser Koérperlichkeit tragen, zueinander
aufwachen. Die menschlichen Sprachorgane sind bei der Geburt vollstdandig ausgebildet und bei
der Geburt ausgereift. Aber die Sprache entwickelt sich erst nach dem Erreichen der Aufrechten.
Was steckt hinter der Sprachbildung? Woher kommt das Verlangen zu sprechen?

Babys "sprechen" mit ihren Fingern und Augenbrauen, mit Sabbern, mit Einatmen usw. Die
Babys warten sehnslichtig darauf, zum Arzt zu gehen, um diesen Termin wahrzunehmen. Sogar
der Speicheltropfen, der auf dem Gesicht glanzt, driickt die Freude aus, zu diesem Treffen zu
kommen. Innerlich sabbert auch der Arzt. Die Babys und der "sprechende" und der "hérende
Andere" werden eins. Jeder, der schon einmal eine tiefe Begegnung mit einem Baby hatte, wird
dieser Beschreibung zustimmen und jedes Bedirfnis nach psychologischer und
wissenschaftlicher Korrektheit beiseite lassen. Wenn Sie sich 6ffnen, dann kommt das Baby in
Sie hinein. Hier gibt es viel Bewegung. Wer hat sich bewegt und wer ist in wem?

Wenn die vorgeburtliche Reise beginnt, gibt es keinen physischen Korper. Aber bei jeder
irdischen Geburt muss der physische Kérper lernen, mit der Schwerkraft umzugehen. Rudolf
Steiner beauftragt die Erzieher, die vorgeburtliche Erziehung des Kindes hier auf der Erde
fortzusetzen. Das Kind tragt seine vorgeburtliche Weisheit bereits in sich. Unsere Aufgabe ist es,
so zu beobachten, dass wir die geistige Wahrheit der Geschichte, die wir jetzt héren, erkennen
kdnnen.

Sprache und die Begegnungen mit dem Menschen, L. Prasanna



IASWECE Rundbrief Mai 2024

Das erste, was das Baby aus dieser Weisheit heraus tut, ist atmen. Es findet ein Austausch
zwischen der inneren Welt und der duReren Welt statt. Das Kind hat etwas in sich selbst und

kommt dem entgegen, was draullen ist. Es gibt den ersten Atemzug, dann Warme und dann die
erste Muttermilch. Inneres und AuReres werden weiterhin durch den Tastsinn, alle
Sinnesorgane, sowie durch die Nahrung und die Aufnahme von irdischen Substanzen erfahren.
Beim Atmen haben wir ein Innen und ein AuBen. Sduglinge schlafen auch viel. Es gibt Schlafen
und Wachen, Vergessen und Erinnern - sowohl bei Kindern als auch bei uns selbst.

Wenn wir ins physische Leben kommen, vergessen wir die Vereinbarungen, die wir in der
geistigen Welt getroffen haben, um uns im irdischen Leben wieder zu treffen. Es vergeht eine
lange Zeit zwischen dem Erinnern an die Absicht und dem Vergessen, und dann erwacht die
Sehnsucht nach der Begegnung mit einer lang vermissten Liebe. Diese wunderbare liebevolle
Beziehung ist es, die das Baby wiederfindet. Das Baby kommt in die Arme der Mutter, in eine
liebende Familie, in die Welt. Das Baby wird gedeihen, wachsen und seinen Platz einnehmen.
Der Raum von Mamas Armen ist der Raum, in den das Baby kommt. Das Baby kann nicht einmal
eine Hand heben. Es herrscht totales Vertrauen.

Dann kommt der Moment, in dem das Baby den SchoR der physischen Mutter verlassen und
auch zur anderen Mutter, Mutter Erde, zuriickkehren kann. Dieses Horen auf Mutter Erde
betrifft den gesamten Organismus des Kindes. Jede Individualitat kommt durch den physischen
Korper der Mutter, um der Welt zu begegnen. Die Geburt ist fast wie ein Sprungbrett, um zuerst
zur Mutter und dann auf die Erde zu treten.

Das Kind kommt auf der Erde zum Stehen und versucht, der Geschichte der Erde zuzuhéren. Im
Innenleben des Kindes gibt es Traume, Vorstellungen davon, wie es ins Leben treten wird. Das
Kind hat die Erdgeschichte in sich getragen, bevor es einen physischen Korper hatte. Jetzt gibt
es einen irdischen Teil - diesen physischen, metabolischen Teil -, der steht, und Hande, die frei
sind. Das Kind ist gekommen, um auf der Erde zu stehen und mit seinen FliRen auf die Erde zu
horen.

Dann macht das Kind einen kleinen, ganz sanften Schritt, und nun ist es am Gehen. Das Kind
geht auf der Erde in einer reinen, sinnlichen Erfahrung, die aus der Liebe kommt. Wir
kénnenstundenlang Kinder beobachten, wie sie ihre ersten Schritte machen. Sie zeigen nicht,
wie kraftvoll sie sind, wenn sie diese ersten Schritte machen. Wir sprechen nicht Gber die Kraft

Sprache und die Begegnungen mit dem Menschen, L. Prasanna



IASWECE Rundbrief Mai 2024

B
%
- i

der Starke oder die Kraft des Intellekts. Ich spreche von der Kraft der Liebe. Sie gehen aus Liebe
zur Erde und zum Dasein auf ihr, um anderen zu begegnen und sich mit ihnen zu verbinden.

Aber dieses Stehen und Gehen bedeutet auch, dass es jetzt eine Distanz zur Mutter und zur Erde
gibt. Jetzt gibt es einen Raum zwischen Kind und Mutter und zwischen Kind und Erde. Vor dieser

Zeit konnte der Raum durch kérperliche Beriihrung tGberbriickt werden. Wie wird dieser Raum
nun ausgefillt? Jetzt flllt das Kind ihn mit Klang aus. So kommt die Sprache. Das Bediirfnis,
physisch mit Liebe empfangen zu werden, muss durch all die oben beschriebenen Schritte erfiillt
worden sein. Das Kind muss sich angenommen, umhiillt, beriihrt und genahrt gefiihlt haben,
damit es nun die durch das Gehen geschaffene Distanz erlebt und sich danach sehnt, den Raum
durch Sprechen auszufillen. Wenn einer dieser Schritte nicht stattgefunden hat, dann wird das
Kind nicht sprechen wollen.

Wenn das Kind zum ersten Mal auf die Erde kommt, findet zunachst eine tiefe Berlihrung statt.
In der Bertihrung trifft das Kind den anderen, den es sucht, und sagt: "Ah, ha!l Das ist es, was du
bist. Es gibt so viele Dinge, die ich dir sagen moéchte, die ich von dieser wunderbaren Welt sehe.
Aber was aus mir herauskommt, sind nur Téne. Ich habe noch keine Worte. Wie kann ich Worte
sammeln?" Die Aufgabe des Kindes ist es, herumzugehen und Worter zu sammeln. Es fiillt seine
Taschen mit den Wortern. Die Erwachsenen um das Kind herum wollen wissen, was das Kind
will. Was das Kind will, sind Worte. Wenn in Indien ein Kind in Not ist, kommt das ganze Dorf
und das Kind ist sehr gliicklich. In der Waldorfschule sind die Kinder sehr gliicklich, wenn der
Schularzt kommt und ein groRes Treffen mit dem Lehrerkollegium stattfindet. Das Kind ist
glicklich, weil die Erwachsenen endlich fragen: "Wer ist das geistige Wesen des Kindes, das ich
nicht verstehe?" Immer wenn wir anfangen, dariliber zu sprechen, wer dieses Kind ist und was
dieses schéne Wesen braucht, beginnt das Kind, Worte zu sammeln. Dann, finf bis sechs
Monate spater, kommt das Kind ins Zimmer und hat die Taschen voll. Es wirft ein Wort in den
Raum. Wenn das Wort gut ankommt, behalt das Kind. Es hat bereits gelernt, wie es unsere
Reaktion hervorrufen kann. So beginnt eine Sammlung von Vokabeln.

Das kleine Kind empfindet ein Wort als innere Bilder, nicht als ein intellektuelles Konzept.
Manche Menschen malen Bilder, wenn sie einem Vortrag zuhdren. Der Sprecher benutzt Worte,
aber der Zuhoérer malt Bilder. Wir nutzen unser Stoffwechselleben, um aus der dulReren Welt
Bilder zu machen. Wir kénnen ein Wort héren und in unserem Kopf verstehen, was es bedeutet.
Aber wenn wir zum Beispiel "Wasser" horen, reagieren wir mit allen moglichen Bildern in uns -
Regen, ein Glas Wasser, eine Dusche. Alles in unserem Leben hat Bilder. Wiederholte
Erfahrungen werden im menschlichen Korper als Bilder gespeichert. Es ist, als waren wir eine

Sprache und die Begegnungen mit dem Menschen, L. Prasanna



IASWECE Rundbrief Mai 2024

Kamera, die tagelang Bilder aufnimmt. Wir konnen das, was wir erleben, als Bild, als Vorstellung,
als Ton speichern. Jedes Mal, wenn der gleiche Ton kommt, haben wir ein Bild. Kinder leben mit
Bildern in sich. Wenn Mama mir jeden Tag beim Mittagessen Wasser aus dem roten Becher zu
trinken gibt, dann trinke ich jedes Mal, wenn ich den roten Becher sehe, Wasser in mir. Und
jedes Mal, wenn ich Wasser brauche, sehe ich in mir einen roten Becher. Ich habe wiederholte
Sinneserfahrungen und beginne, sie in Beziehung zu setzen. Jetzt muss das Kind das Wort finden,
mit dem es nach Wasser fragen kann. Das Kind hort, wie die Eltern dariiber sprechen, dass es
immer Wasser aus dem roten Becher trinkt. Aber es kann nicht Wasser sagen, also sagt es "rot".
Eine innere Erfahrung, die sich auf ein Bild bezieht, und ein Wort, das mit diesem Bild
zusammenhangt, kommen zusammen. Das innere Leben der Bilder und das duRere Leben der
Sprache treffen aufeinander. Die Trager der Sprache im Leben eines kleinen Kindes sind wir alle
- Mutter, Vater, Familie. Wenn die Beziehung der Mutter, des Vaters oder einer anderen
Bezugsperson zur Sprache eine groRe, seelenvolle Beziehung zu dieser Sprache ist, dann sieht
das Kind jedes Mal, wenn der Erwachsene "Wasser" sagt, in seinem Inneren ein schénes Bild von
Wasser. Es gibt eine harmonische Verbindung, wenn das innere Bild des Sprechers dem Bild
entspricht, das das Kind in sich tragt.

In einem anderen Beispiel sieht der Arzt Kinder in der Klinik. Die Arztin muss Worte finden, um
den Eltern zu vermitteln, was sie als Bild des Kindes erlebt hat. Der Arzt hat ein inneres Bild und
wahlt die Worte, um es nach auBen hin in Sprache zu beschreiben. Wenn wir uns dem Geist der
Sprache zuwenden, gehen wir nach innen und finden das, was dem Bild entspricht. Wenn sie die
Worte findet, um das Bild mitzuteilen, kdnnen wir einander verstehen, auch wenn wir in
verschiedenen Sprachen leben.

Wir haben Kinder im Kindergarten, die zu uns kommen und anfangen zu erklaren, was sie auf
dem Spielplatz gesehen haben. Sie kommen an den Punkt, an dem sie flir etwas keine Worte
finden, und sie atmen zwischen den Worten tief durch und gehen tatsachlich ganz in ihren
Organismus hinein. Wenn wir gute Kindergdrtnerinnen sind, leihen wir dem Kind all unsere
Krafte, unsere formgebenden Krafte. Wir leihen dem Kind diese Krafte geduldig und schweigend
und arbeiten gemeinsam daran, dass es das Wort herausbringen kann.

Das Hervorbringen eines Wortes ist eine Art Arbeit. Wir wollen nicht, dass dies eine unterstitzte
Arbeit ist. Das Sprechen des Wortes muss aus den eigenen Lebenskréften des Kindes kommen.
Es muss aus dem ganzen Organismus kommen - die Geburt der Sprache. Und wenn wir diese
Erfahrung in Freiheit nicht machen, ist es nicht moglich, die nachste Entwicklungsstufe zu
erleben.

Sprache und die Begegnungen mit dem Menschen, L. Prasanna



IASWECE Rundbrief Mai 2024

Das Kind ist bereit zu sprechen. Wenn das Kind anfangt zu sprechen und der Welt zu begegnen
- durch die Sinne, durch die Gliedmalien, durch Interaktion -, dann steht da jetzt ein physisches
Wesen, das eine Erfahrung von sich selbst als physisches Wesen auf der Erde hat, als ein
fihlendes Wesen auf der Erde, als ein sprechendes Wesen auf der Erde. Das Kind erwacht aus
dem Traum, wer es war. Befreit von dem Traum kann es splren, wer es ist, und bei allen
Begegnungen die Sprache benutzen. Die gesamte weitere Entwicklung in jedem Lebensalter
hangt davon ab, dass es diese beiden Erfahrungen gemacht hat - das Selbst als kdrperliches
Wesen und das Selbst als sprechendes Wesen in sozialen Begegnungen.

In der Philosophie der Freiheit spricht Rudolf Steiner davon, den Geist aus dem Organismus zu
befreien. Der menschliche physische Korper unterscheidet sich von allen anderen physischen
Dingen. Er ist verdichteter Geist. Wir kommen in den ersten drei Jahren ganz zum physischen
Korper. Rudolf Steiner sprach von Freiheit als Befreiung des Geistes. Der Mensch muss jeden
Muskel in die Hand nehmen, von oben bis unten, vom Kopf bis zu den Zehen. Wir erleben alles
in uns und auBerhalb von uns. Korperlich begegnen wir uns selbst. Aber wir wollen den Teil
befreien, der Geist ist. Und wenn wir unseren Geist befreien, kdbnnen wir der Welt das mitteilen,
was in uns lebt. Das bedeutet, frei zu sein. Wenn wir das Leben des Geistes befreien, entsteht
eine vollkommene Harmonie.

Diese Harmonie ergibt sich daraus, wie viele innere Bilder wir von der Welt in uns tragen, die
wahrhaftig mit dem Wort im Geist der Sprache in Resonanz stehen. Wir haben die Freiheit, das
Wort zu wahlen. Wir freuen uns, wenn ein Kind ein neues Wort sagt und wir spliren, wie es in
ihm erwacht.

Was ist dieser "Geist der Sprache"? Es ist unsere Aufgabe, zu erforschen, was der Geist der
Sprache ist, und mit ihm in unserer Sprache zu arbeiten.

Lakshmi Prasanna ist Kinderdrztin. Sie war eine der Pioniereltern und Griindungsmitglieder der
Abhaya Waldorfschule in Hyderabad. Lakshmi hat viele Jahre in der ganzen Welt als Schuldrztin
gearbeitet und war die Griindungsprésidentin der Anthroposophischen Medizinischen
Gesellschaft in Indien. Sie leitet ein Lehrerausbildungszentrum sowie ein kleines
heilpddagogisches Zentrum in Indien. Lakshmi hat Kurse fiir Schulen, Eltern und Lehrer
entwickelt, um Kinder mit Autismus zu verstehen und ihnen zu helfen.

Sprache und die Begegnungen mit dem Menschen, L. Prasanna



