Der Schlaf

Eine Auswahl von Zitaten aus dem Werk von Rudolf
Steiner

Zusammengestellt von der IASWECE Arbeitsgruppe ,Geburt bis 3 Jahre”

S
IASWECE

International Association for
Steiner/Waldorf Early Childhood Education



Vorwort
Lieber Leser,

wir mochten uns ganz besonders dem Thema Schlaf zuwenden, denn
Schlafprobleme sind heute weitverbreitet.

Gutes, gesundes, erholsames Schlafen ist keine Selbstverstandlich-
keit. Viele Kinder und Erwachsene leiden unter Schlafmangel in zeitlicher
und qualitativer Hinsicht. Schlafschwierigkeiten sind eine weltweite
Erscheinung mit all ihren physischen und seelischen Folgen.

Fur Kinder haben Schlafstorungen einen tiefgreifenden Einfluss auf ihre
gesunde Entwicklung. Als Erwachsene in der Umgebung von Kindern sind
wir deshalb aufgerufen, uns dem Phanomen des Schlafes und den damit
zusammenhangenden Lebensfragen und Lebensgewohnheiten ganz
bewusst zu widmen.

Rudolf Steiner hat aus seiner geisteswissenschaftlichen Forschung viele
Hinweise gegeben, wie Schlafen und Wachen aus dieser
umfassenden Sicht zu verstehen sind. Mit der Herausgabe der
vorliegenden Sammlung von Zitaten Rudolf Steiners zum Thema Schlaf
hoffen wir alle zu ermutigen beim Suchen und Finden eines neuen Zugang
zur Welt des Schlafes, zur Erziehungsarbeit und zur eigenen Entwicklung
zu suchen und zu finden.

Die Veroffentlichung der Zitate von Rudolf Steiner erfolgt mit freundlicher
Genehmigung des Rudolf Steiner Verlages, Dornach, Schweiz.

Mit herzlichen Grufden von der IASWECE Arbeitsgruppe ,Geburt bis drei
Jahre*

Stefanie Allon, Claudia Freytag, Helle Heckmann, Jocelyn Roy and Lourdes
Tormes

Méarz 2017



Einleitende Worte

Die folgenden Zitate aus Vortragen und Veroffentlichungen von Rudolf Steiner sind eine
wichtige Ergédnzung zu den vielen Erkenntnissen und Ergebnissen der heutigen
Schlafforschung. Sie 6ffnen uns den Blick auf die geistige Dimension von Schlafen
und Wachsein. Durch diese Sicht wird das Phanomen des Schlafes auf erweiterte
Weise denk- und erlebbar. Neue Aspekte und Wege zur Forderung der Qualitdt des
Schlafes und dadurch der physischen und seelischen Gesundheit werden mdglich.

Was hier Giber das Thema des Schlafes vorliegt, ist zwar bruchstiickhaft - doch kénnen
auch aphoristische Aussagen wegweisend wirken. Sie zeigen, wie die
geisteswissenschaftliche Forschungsweise den Schlaf in umfassenderer Weise
beleuchtet als das sonst Ublich ist. Das Wort Schlaf wird hier fir das ganze Spektrum
der Unbewusstheit gebraucht. Und im Zustand dieses Unbewusstseins stehen wir in
einer ganz anderen Beziehung zur geistigen Welt als in unserem wachen
Bewusstsein. Wir tragen Schlaf in uns auch in unserem Wachzustand. Auch wachend
sind wir nur in einem Teil unseres Seelenlebens wach und bewusst. Schlaf begleitet uns
selbst zwischen Erwachen und Einschlafen: Was mit Unbewusstheit und
Unterbewusstsein zusammenhéangt, wird von Rudolf Steiner mit den Worten von Schlaf
und Nacht charakterisiert. Und wir werden dadurch aufgerufen, diese verschiedenen
Seelen-Zustande und - Beziehungen deutlicher zu beobachten und fir uns zu erhellen.

Im ersten Teil der Zitaten-Sammlung sind allgemeine Aussagen aus der Forschung zum
Schlaf von Rudolf Steiner, die sich auf den Schlaf des Erwachsenen beziehen. Wer sich
mit Erziehung befasst, kann entdecken, welchen entscheidenden Einfluss unser
Verstandnis des Schlafes und unsere seelische Einstellung zum Schlaf auf das Kind und
dessen Gesundheit hat. Sie bewirkt einen viel bewussteren und behutsameren Umgang
mit unserem eigenen Schlaf, und damit unterstitzt der Erwachsene indirekt und direkt
auch den Schlaf des Kindes.

Im zweiten Teil sind Hinweise und Mitteilungen zum Schlafe des Kindes zu finden.

Erster Teil
Grundsatzliche Gedanken zum Schlaf - Was wahrend des Schlafes geschieht

Wenn der Mensch in Schlaf versinkt, dann veréndert sich der Zusammenhang in seinen
Gliedern. Das, was vom schlafenden Menschen auf der Ruhestétte liegt, enthalt den
physischen Leib und den Atherleib, nicht aber den Astralleib und nicht das Ich. Weil der



Atherleib mit dem physischen Leibe im Schlafe verbunden bleibt, deshalb dauern die
Lebenswirkungen fort. Denn in dem Augenblicke, wo der physische Leib sich selbst
Uberlassen ware, musste er zerfallen. Was aber im Schlafe ausgeldscht ist, das sind die
Vorstellungen, das ist Leid und Lust, Freude und Kummer, das ist die Fahigkeit, einen
bewussten Willen zu &ulRern, und &hnliche Tatsachen des Daseins. Von alledem ist aber
der Astralleib der Trager. Es kann fur ein unbefangenes Urteilen natirlich die Meinung
gar nicht in Betracht kommen, dass im Schlafe der Astralleib mit aller Lust und allem
Leid, mit der ganzen Vorstellungs- und Willenswelt vernichtet sei. Er ist eben in einem
anderen Zustand vorhanden. Dass das menschliche Ich und der Astralleib nicht nur mit
Lust und Leid und all dem andern Genannten erflllt sei, sondern davon auch eine
bewusste Wahrnehmung habe, dazu ist notwendig, dass der Astralleib mit dem
physischen Leib und Atherleib verbunden sei. Im Wachen ist er dieses, im Schlafen ist
er es nicht.

Die Geheimwissenschaft im Umriss, Schlaf und Tod, GA 13, Seite 82

Wenn auch der Astralleib wéhrend des Schlafes keine Vorstellungen erlebt, wenn er
auch nicht Lust und Leid und &ahnliches erfahrt: er bleibt nicht untatig. Ihm obliegt
vielmehr gerade im Schlafzustande eine rege Tatigkeit Es ist eine Tatigkeit, in welche er
in rhythmischer Folge immer wieder eintreten muss, wenn er eine Zeitlang in
Gemeinschaft mit dem physischen und dem Atherleib tatig war. Wie ein Uhrpendel,
nachdem es nach links ausgeschlagen hat und wieder in die Mittellage
zurickgekommen ist, durch die bei diesem Ausschlag gesammelte Kraft nach rechts
ausschlagen muss: so missen der Astralleib und das in seinem Schof3e befindliche Ich,
nachdem sie einige Zeit in dem physischen und dem Atherleib tatig waren, durch die
Ergebnisse dieser Téatigkeit eine folgende Zeit leibfrei in einer seelisch-geistigen Umwelt
ihre Regsamkeit entfalten. Fur die gewohnliche Lebensverfassung des Menschen tritt
innerhalb dieses leib- freien Zustandes des Astralleibes und des Ich Bewusstlosigkeit
ein, weil diese eben den Gegensatz, gegeniiber dem im Wachzustande durch
Zusammensein mit physischem und Atherleib entwickelten Bewusstseinszustand
darstellt: wie der rechte Pendelausschlag den Gegensatz des linken bildet. Die
Notwendigkeit, in diese Bewusstlosigkeit einzutreten, wird von dem Geistig-Seelischen
des Menschen als Ermudung empfunden. Aber diese Ermidung ist der Ausdruck dafir,
dass Astralleib und Ich wahrend des Schlafes sich bereitmachen, im folgenden
Wachzustande am physischen und Atherleibe wieder zuriickzubilden, was in diesen,
solange sie frei vom Geistig-Seelischen waren, durch rein organische — unbewusste —
Bildetatigkeit entstanden ist.

Die Geheimwissenschaft im Umriss, Schlaf und Tod, GA 13, Seite 84



Wie dem physischen Leibe z.B. die Nahrungsmittel aus seiner Umgebung zukommen,
so kommen dem Astralleib wahrend des Schlafzustandes die Bilder der ihn
umgebenden Welt zu. Er lebt da in der Tat auflerhalb des physischen und des
Atherleibes im Weltall. In demselben Weltall, aus dem heraus der ganze Mensch
geboren ist

Die Geheimwissenschaft im Umriss, Schlaf und Tod, GA 13, Seite 87

Oft ist der Schlaf der jiungere Bruder des Todes genannt worden. Ich stehe des Morgens
auf. Meine fortlaufende Tatigkeit war durch die Nacht unterbrochen. Es ist nun unter
gewohnlichen Verhaltnissen nicht moéglich, dass ich des Morgens meine Tatigkeit in
beliebiger Weise wieder aufnehme. Ich muss an mein Tun von gestern anknipfen, wenn
Ordnung und Zusammenhang in meinem Leben sein soll. Meine Taten von gestern sind
die Vorbedingungen derjenigen, die mir heute obliegen. Ich habe mir mit dem, was ich
gestern vollbracht habe, fiir heute mein Schicksal geschaffen. Ich habe mich eine Weile
von meiner Tatigkeit getrennt; aber diese Tatigkeit gehort zu mir und sie zieht mich
wieder zu sich, nachdem ich mich eine Weile von ihr zuriickgezogen habe. Meine
Vergangenheit bleibt mit mir verbunden; sie lebt in meiner Gegenwart weiter und wird
mir in meine Zukunft folgen. Nicht erwachen musste ich heute morgen, sondern neu,
aus dem Nichts heraus geschaffen werden, wenn die Wirkungen meiner Taten von
gestern nicht mein Schicksal von heute sein sollten. Sinnlos ware es doch, wenn ich
unter regelmafigen Verhaltnissen ein Haus, das ich mir habe bauen lassen, nicht
beziehen wirde. [82] Ebenso wenig wie der Mensch am Morgen neugeschaffen ist,
ebenso wenig ist es der Menschengeist, wenn er seinen irdischen Lebensweg beginnt.
Man versuche sich klarzumachen, was bei dem Betreten dieses Lebensweges
geschieht. Ein physischer Leib tritt auf, der seine Gestalt durch die Gesetze der
Vererbung erhélt. Dieser Leib wird der Trager eines Geistes, der ein friheres Leben in
neuer Gestalt wiederholt. Zwischen beiden steht die Seele, die ein in sich
geschlossenes Eigenleben fuhrt. Ihre Neigungen und Abneigungen, ihre Winsche und
Begierden dienen ihr; sie stellt das Denken in ihren Dienst. Sie empfangt als
Empfindungsseele die Eindriicke der AulRenwelt; und sie tragt sie dem Geiste zu, auf
daR er die Friichte daraus sauge fir die Dauer. Sie hat gleichsam eine Vermittlerrolle,
und ihre Aufgabe ist erfillt, wenn sie dieser Rolle genugt. Der Leib formt ihr die
Eindricke; sie gestaltet sie zu Empfindungen um, bewahrt sie in den Gedéachtnissen als
Vorstellungen und gibt sie an den Geist ab, auf dass er sie durch die Dauer trage. Die



Seele ist eigentlich das, wodurch der Mensch seinem irdischen Lebenslauf angehort.
Durch seinen Leib gehort er der physischen Menschengattung an. Durch ihn ist er ein
Glied dieser Gattung. Mit seinem Geiste lebt er in einer hoheren Welt. Die Seele bindet
zeitweilig beide Welten aneinander.

Theosophie, Wiederverkorperung des Geistes und Schicksal, GA 9 Seite 64

Und deswegen ist der Schlaf ein brauchbares Bild fir den Tod, weil der Mensch
wéahrend des Schlafes dem Schauplatz entzogen ist, auf dem sein Schicksal ihn
erwartet. Wahrend man schlaft, laufen die Ereignisse auf diesem Schauplatz weiter.
Man hat eine Zeitlang auf diesen Lauf keinen Einflu3. Dennoch hangt unser Leben an
einem neuen Tage von den Wirkungen der Taten am vorigen Tage ab. Wirklich
verkorpert sich unsere Personlichkeit jeden Morgen aufs Neue in unserer Tatenwelt.
Was wahrend der Nacht von uns getrennt war, ist tagsiiber gleichsam um uns gelegt.

Theosophie, Wiederverkdrperung des Geistes und Schicksal, GA 9 Seite 68

Jedes Einschlafen ist eine Fragestellung, eine unbewusste Fragestellung an die geistige
Welt, jedes Aufwachen ist ein unbewusstes Antwortgeben aus der geistigen Welt. Wir
stehen fortwahrend gewissermalRen mit unserem Unterbewusstsein mit der geistigen
Welt in einer Korrespondenz, indem wir aus dieser geistigen Welt heraus uns die
Antworten dariber holen, wie wir innerlich als Mensch eigentlich sind.

Dornach, 12. November 1921, GA 208, Anthroposophie als Kosmosophie

So verarbeiten wir das ganze Leben, wie es verlauft im Wachzustande, vom Aufwachen
bis zum Einschlafen. Alles was wir den Tag Uber erleben, das verarbeiten wir wéahrend
der Nacht, so dal3 wir sozusagen Lehren daraus ziehen, wie wir es brauchen fur unser
ganzes folgendes Leben Uber den Tod hinaus, bis in die n&chste Inkarnation hinein. Wir
sind unsere eigenen prophetischen Verarbeiter unseres Lebens, wenn wir in Schlaf
versinken. Dieses Schlafleben ist ein tief Ratselvolles, weil es viel inniger
zusammenhangt mit dem, was wir erleben, als es mit dem &ul3eren Bewul3tsein
zusammenhangen kann. Aber wir verarbeiten das alles unter dem Gesichtspunkt seiner
Fruchtbarkeit fur das folgende Leben. Was wir aus uns machen kdénnen dadurch, daf3
wir das Erfahren haben, darauf geht unsere Arbeit in der Zeit zwischen dem Einschlafen
und dem Aufwachen. Wenn wir in der Seele energischer, méchtiger werden oder wenn
wir uns Vorwuirfe zu machen haben -: wir verarbeiten das, was wir auf diese Art erleben,
so, dal3 es Lebensfrucht wird. Sie sehen daraus, meine lieben Freunde, dal® dieses

6



Leben zwischen dem Einschlafen und Aufwachen wirklich ungeheuer bedeutungsvoll ist,
dal es tief einschneidet in das ganze Menschenréatsel.

Berlin, 16.November 1915, GA 157a, Schicksalsbildung und Leben nach dem Tode

Der Schlaf des Erwachsenen und die Welt der Engel

Wir haben den ganzen Tag bewusst gelebt, liegen jetzt im Schlafe. Das heil3t, unser
physischer und unser Atherleib liegen auf sich angewiesen, wie eine mineralische und
pflanzliche Welt wirksam, im Schlafe. Aber wir haben den ganzen Tag gedacht,
Vorstellungen sind, ganzen Tag durch unsere Menschenwesenheit gegangen, sie
haben ihre Spuren zuriickgelassen im physischen und Atherleib. Wir wiirden uns des
Morgens nicht erinnern an dasjenige, was die Erlebnisse unseres Erdendaseins waren,
wenn nicht zurlickblieben die Spuren der Eindriicke, die wir dann heraufholen in den
Erinnerungen. Da sind sie, diese Spuren, in dem, was vom Menschen in nachtlichen
Stunden im Bette liegenbleibt, von dem er weg ist. Da spielt sich namentlich im
atherischen Leibe ein merkwirdiges Geschehen ab: Das Nachklingen, Nachwehen,
Nachvibrieren, Nachwellen desjenigen, was der Mensch wachend vom Morgen bis zum
Abend gedacht hat.

Und wenn Sie dasjenige nehmen, was Uber eine Erdenflache hin schlaft auf der Erde,
was da alles in diesen - nehmen wir jetzt nur zunéchst die Atherleiber —, was in diesen
Atherleibern webt und west als Nachklange desjenigen, was all diese schlafenden
Menschen, die Uber eine Erdflache hin schlafend sind, gedacht haben: so sind das
Bilder desjenigen, was in den Tagesstunden auf Erden vor sich gegangen ist.

Und diejenigen Wesenheiten, die da auf und ab schweben, die beschéaftigen sich
wéahrend unserer Schlafstunden mit demjenigen, was da als Spuren in unserem
Atherleib zuriickgeblieben ist. Das wird ihre Welt. Das wird ihre Welt, die ihre Erfahrung
jetzt ist, die sie beschaftigt. Und uns geht die Tatsache auf, vor der wir mit scheuer
Ehrfurcht stehen: Du hast deinen Leib im Bette zurickgelassen - da ist er. Er tragt in
sich die Spuren des Tageslebens. Er ist der Acker deiner Vorstellungsfriichte vom Tage.
Diesen Acker betreten die Wesenheiten der dritten Hierarchie, Angeloi, Archangeloi,
Archai. Da drinnen erleben sie, wahrend du aul3erhalb deines physischen und
Atherleibes bist, dasjenige, was durch Menschen wahrend der wachenden
Tagesstunden in Vorstellungen erlebt worden ist.

Und wir schauen eben in scheuer Ehrfurcht hin auf eine solche Erdenflache, in der
Menschenleiber zurlickgelassen sind im Schlafe, und hinwendend nach demjenigen,
was sich da als Nachklange des Tageslebens abspielt: Angeloi, Archangeloi, Archai.
Und ein wunderbares Leben sehen wir sich vor uns entwickeln, das sich abspielt

7



zwischen den Wesenheiten der dritten Hierarchie und unseren hinterlassenen
Gedankenspuren. Wir schauen hin auf dieses Feld und vernehmen, wie wir als
Menschen in den geistigen Kosmos hineingestellt sind: dass wir den Engeln Arbeit
schaffen fur unsere Schlafstunden, wahrend wir wachen. Ja, wir schaffen den Engeln
Arbeit fUr die Schlafstunden, wahrend wir wachen.

Und jetzt geht uns etwas auf Uber unsere Gedankenwelt. Jetzt geht uns das lber unsere
Gedankenwelt auf: Ja, diese Gedanken, die dir durch den Kopf gehen, die enthalten ja
die Frichte, die du in deinen eigenen Atherleib und physischen Leib hineinsenkst,
welche Engel wahrend der nachtlichen Zeit pflicken, um sie hinauszutragen in den
Kosmos und dort den Weltenwirkungen einzuverleiben.

Noch ein anderes sehen wir. Wahrend wir sehen, dass diese Wesenheiten der dritten
Hierarchie, Angeloi, Archangeloi, Archai, so herausschweben aus den Wesenheiten der
zweiten Hierarchie und ihrem Tun, schauen wir, wie hinter dem Weben (siehe
Zeichnung, Seite 278, hell lila, unten) Wesenheiten von besonderer Majestat und Grol3e
sich hin- zugesellen zu dem Wirken der zweiten Hierarchie. Wir schauen hin auf das
blaulich-rétliche Sich-Formen der Wesenheiten der zweiten Hierarchie, aber wir sehen
hineinspielen wie von hinten her in dieses Weben und Leben der zweiten Hierarchie ein
anderes, und werden bald gewahr, dass das zum Teil wie blitzartig hineinschlagt (rot) in
das Weben und Wesen der zweiten Hierarchie, aber durchschlagt bis nun auch in den
abgewendeten Teil der Erde hinein und zu tun hat jetzt nicht mit dem, was im Bette
liegengeblieben ist, sondern mit demjenigen, was herausgetreten ist mit unserer Ich-
Organisation und unserem astralischen Leibe.

AT 2

A

Wy

hitibll

a1
hel0-(iba jupim
violeM-vror st blou W |
Yol #F= weiss, gelb |/

Wir schauen hin auf dieses Feld und vernehmen, wie wir als Menschen in den geistigen
Kosmos hineingestellt sind: dass wir den Engeln Arbeit schaffen fur unsere

8



Schlafstunden, wéahrend wir wachen. Ja, wir schaffen den Engeln Arbeit fur die
Schlafstunden, wahrend wir wachen.

Und jetzt geht uns etwas auf Uber unsere Gedankenwelt. Jetzt geht uns das tUber unsere
Gedankenwelt auf: Ja, diese Gedanken, die dir durch den Kopf gehen, die enthalten ja
die Frichte, die du in deinen eigenen Atherleib und physischen Leib hineinsenkst,
welche Engel wahrend der nachtlichen Zeit pflicken, um sie hinauszutragen in den
Kosmos und dort den Weltenwirkungen einzuverleiben.

Und wie man hinschauen kann auf dasjenige, was im Bette liegengeblieben ist, wie auf
ein Feld, wo die Gedankenfriichte des menschlichen Tageswirkens von den Engeln,
Erzengeln und Urkraften gepflickt werden fur das kosmische Weltenwirken, so kénnen
wir schauen, wie sich zu tun machen, gemeinsam ihr Wirken miteinander verbindend,
die Wesen der zweiten Hierarchie, Exusiai, Dynamis, Kyriotetes, und der ersten
Hierarchie, Seraphim, Cherubim, Throne, mit unserem Astralleibe und mit unserem Ich.

Da sagt sich der Initiierte in der Morgenerinnerung: Da habe ich gelebt vom Einschlafen
bis zum Aufwachen mit meinem Ich und mit meinem astralischen Leibe. Da fiuhlte ich
mich wie eingewoben, wie einverleibt in dasjenige, was Seraphim, Cherubim und
Throne zusammen mit Kyriotetes, Dynamis, Exusiai wirken. Da drinnen bin ich, und da
schaue ich hinliber auf meinen physischen Leib und Atherleib: da sehe ich dariiber
weben das gelblich-weilliche Wirken der meine Gedankenfriichte pflegenden
Wesenheiten der dritten Hierarchie, Angeloi, Archangeloi, Archai. Verbunden weil3 ich
mich mit den Wesenheiten der ersten und zweiten Hierarchie. Schauend in machtigen
Geistwolken Uber meinem Leibe, den ich verlassen habe, erblicke ich das Weben und
Wesen der dritten Hierarchie

Dornach, 27. Juni 1924, GA 236, Esoterische Betrachtungen karmischer
Zusammenhange, Band 2

Zweiter Teill
Zitate zum Schlaf des Kindes

Wir begegnen hier einer deutlichen Unterscheidung zwischen dem Schlaf eines Kindes
und dem Schlaf des Erwachsenen. Das Kind nimmt die Welt anders wahr als wir
Erwachsenen und hat ein anderes Verhéltnis zu der es umgebenden Welt. Es nimmt
auch die Eindrucke in einer anderen Weise in seinen Schlaf und hat eine ganz andere
Beziehung zur geistigen Welt. Aus diesem Verstandnis kann eine neue péadagogische
Haltung entwickelt werden.



Kinder lernen das Schlafen

Was das Kind nicht richtig kann im Anfang seines Daseins es wird Ihnen auffallen, dass
gewohnlich das, was wir geistig betonen mussen, der &ufReren Weltenordnung zu
widersprechen scheint -, was das Kind nicht richtig kann, das ist, den Wechsel zwischen
Schlafen und Wachen in einer dem Menschenwesen entsprechenden Weise zu
vollziehen. Man kann freilich sagen, &ulRerlich betrachtet: Das Kind kann ja ganz gut
schlafen; es schlaft ja viel mehr als der Mensch im spéteren Lebensalter, es schlaft
sogar in das Leben herein. - Aber das, was innerlich dem Schlafen und Wachen
zugrunde liegt, das kann es noch nicht. Das Kind erlebt allerlei auf dem physischen
Plan. Es gebraucht seine Glieder, es isst, trinkt und atmet. Aber indem es so allerlei
macht auf dem physischen Plan, indem es abwechselt zwischen Schlafen und Wachen,
kann es nicht alles dasjenige, was es auf dem physischen Plan erfahrt - was es mit den
Augen sieht, den Ohren hort, den H&ndchen vollbringt, wie es mit den Beinchen
strampelt -, es kann nicht das, was es auf dem physischen Plan erlebt, hineintragen in
die geistige Welt und dort verarbeiten und das Ergebnis der Arbeit wieder zurticktragen
auf den physischen Plan. Sein Schlaf ist gerade dadurch charakterisiert, dass er ein
anderer Schlaf ist als der Schlaf der Erwachsenen. Im Schlafe des Erwachsenen wird
vorzugsweise das verarbeitet, was der Mensch erfahrt zwischen dem Aufwachen und
dem Einschlafen. Das Kind kann, das noch nicht in den Schlaf hineintragen, was es
erfahrt zwischen Aufwachen und Einschlafen, und es lebt sich daher noch so in die
allgemeine Weltenordnung mit dem Schlafen hinein, dass es nicht mitbringt in diese
Weltenordnung wéahrend des Schlafes dasjenige, was es aul3erlich in der physischen
Welt erfahren hat. Dahin muss es gebracht werden durch die richtiggehende Erziehung,
dass das, was der Mensch auf dem physischen Plan erfahrt, hineingetragen wird in
dasjenige, was der Seelengeist oder die Geistseele tut vom Einschlafen bis zum
Aufwachen. Wir kdnnen als Unterrichter und Erzieher dem Kinde gar nichts von der
hoéheren Welt beibringen. Denn dasjenige, was in den Menschen von der htheren Welt
hineinkommt, das kommt hinein in der Zeit vom Einschlafen bis zum Aufwachen. Wir
kénnen nur die Zeit, die der Mensch auf dem physischen Plan verbringt, so ausnutzen,
daR er gerade das, was wir mit ihm tun, allméhlich hineintragen kann in die geistige Welt
und dal3 durch dieses Hineintragen wiederum in die physische Welt zuriickflie3en kann
die Kraft, die er mitnehmen kann aus der geistigen Welt, um dann im physischen Dasein
ein rechter Mensch zu sein.

Dornach, 19. August 1919, GA 293, Allgemeine Menschenkunde

10



Wirkungen des Schlafes beim kleinen Kind

Man kann auch beobachten, wie das Kind in einer gewissen Weise noch anders schlaft
als der Mensch, der dann aus dem Kinde wird nach dem Zahnwechsel. Zwar ist der
Unterschied nicht so augenfallig, aber er ist da. Das Kind kann nadmlich bis zu seinem
siebenten Jahre in seinen Schlafzustand - in den Zustand, der da der Seele eigen ist
zwischen dem Einschlafen und dem Aufwachen - noch nicht mit derselben Kraft
dasjenige hineinsenden, was es spater als seelische Krafte hineinsendet; denn diese
Krafte haben noch zu tun mit Kérperlichem, eben mit dem leiblichen Organismus. Daher
sendet das Kind noch nicht die scharf konturierten Begriffe in den Schlafzustand hinein.
Es sendet in den Schlafzustand hinein noch wenig scharf umrissene Begriffe, noch
wenig scharf umrissene Vorstellungen; aber diese weniger scharf umrissenen
Vorstellungen haben die Eigentimlichkeit, dass sie das seelisch-geistig Reale in einer
besseren Weise umfassen konnen als die scharf umrissenen Vorstellungen.

Das ist etwas Wichtiges, je scharfer konturiert fir das wache Tages- leben unsere
Begriffe werden, desto weniger senden wir in den Schlaf- zustand hinein, um da die
Realitaten zu erfassen. Daher ist es, dass das Kind in sehr vielen Féllen tatsachlich sich
aus seinem Schlafzustande heraus ein gewisses Wissen bringt von geistiger Realitat.
Das hort dann auf in demselben Mal3e, in dem mit dem Zahnwechsel die geschilderten
Krafte frei werden, scharf umrissene Begriffe auftreten und diese dann das Schlaf leben
beeinflussen. Diese scharf umrissenen Begriffe dampfen gewissermalf3en den Hinblick
auf die geistigen Realitaten ab, innerhalb derer wir leben zwischen dem Einschlafen und
dem Aufwachen.

Das, was ich jetzt ausgesprochen habe, kann gepriift werden durch das Ubersinnliche
Schauen, wenn dieses ubersinnliche Schauen die Kraft entwickelt, die ich ofter
beschrieben habe, die Sie auch beschrieben finden in meiner «Geheimwissenschaft im
Umril3», in meiner Schrift «Wie erlangt man Erkenntnisse der hoheren Welten?». Wenn
das Ubersinnliche Schauen zur Kraft der Imagination kommt, wenn also jene Bilder
auftreten, von denen wir wissen, dass ihnen geistige Realitaten unterliegen, dann
kommen wir ja dazu, allmahlich diejenigen geistigen Realitdten zu schauen, in deren
Mitte wir sind zwischen dem Einschlafen und dem Aufwachen, und dann kdnnen wir
auch beurteilen, wie der Unterschied ist zwischen dem schlafenden Kinde vor dem
siebenten Jahre und dem schlafenden Kinde nach dem siebenten Jahre. Dann kénnen
wir sehen, wie gewissermalien abgedampft wird das Hinschauen auf dasjenige, was
uns ja in der Imagination bis zu einer gewissen Grade wiederum ganz klar wird, das
Hinschauen auf diese geistigen Realitéaten, in deren Mitte wir sind zwischen dem
Einschlafen und dem Aufwachen.

Dornach 7. August 1921, GA 206, Menschenwerden, Weltenseele und Weltengeist

11



Da schlaft sich gewissermal3en in der allerersten Lebenszeit der Mensch als ganz
kleines Kind in das Erdenleben herein. Man darf da nicht nur von derjenigen Zeit
sprechen, in der das Kind vollstandig schlaft, so dass es auch auf3erlich sichtbar ist,
dass es schlaft, sondern man muss eigentlich von der ganzen Zeit sprechen, an die man
sich mit dem gewohnlichen Bewusstsein gar nicht zurlickerinnern kann. Das Kind mag
allerdings auch fiur diese Zeit fur die &uf3erliche Beobachtung einen wachen Eindruck
machen, aber dasjenige, was im Bewusstsein vor sich geht, bildet sich ja nicht so aus,
dafl3 es spater erinnert wird. Und alles dasjenige, was von dem Kinde erlebt wird, ohne
daRR es sich spater daran erinnert, all das kénnen wir so bezeichnen, dass wir sagen:
Wir verweisen dabei auf die Zeit, in welcher sich der Mensch in das Erdenleben
hereinschlatt.

Aber was entwickelt sich alles gerade aus diesem Schlafenszustande im Beginne des
menschlichen Erdenlebens? Drei Dinge missen wir ganz besonders ins Auge fassen,
wenn wir verstehen wollen, wie das wirkt, was da der Mensch heruntergetragen hat aus
seinem vor- irdischen Dasein, was er in einer ihm selbst dunklen, schlafdunklen Art nun
hineinverwebt in sein physisches Dasein; drei Dinge sind es, die der Mensch in einer
anderen Weise als die Tiere sich aneignen muss. ...

Das erste ist das Gehenlernen. Der Mensch kommt als ein Wesen in die irdische Welt,
das nicht gehen kann, dass sich erst das Gehen aneignen muss. Das zweite, was sich
der Mensch aneignen muss, ist das Sprechen, und das dritte ist das Denken.

Bern, 6. April 1923, GA 224, Die menschliche Seele in ihrem Zusammenhang mit
gottlich-geistigen Individualitaten

Nur in den allerersten Kindheitsjahren, bis das Kind ein Verstandnis bekommt, bis zu der
Zeit, zu der unser Gedachtnis zuriickreicht, da erscheint der Schlaf im Kindesleib als
etwas, was sprosst und gedeiht; aber es fangt sehr frih an, so dass dem Seher es vor
Augen tritt, dass der physische Leib nach dem Eintritt in das Leben langsam wieder
abstirbt; der Tod ist nur der letzte Akt dieses Absterbens. Die Sache ist so, dass der
Schlaf dazu da ist, die verbrauchten Krafte auszugleichen. Aber dieser Ausgleich ist nur
unvollstandig; dieser Rest ist immer ein kleines Stiick Todesursache.

Tlbingen, 16.02.1913, GA 140, Okkulte Untersuchungen tber das Leben zwischen Tod
und neuer Geburt

12



Die Engel im Schlaf des Kindes

Nun ist bis zu den siebenten Lebensjahren das, was da vom Einschlafen bis zum
Aufwachen in der schlafenden Kindesseele nachklingt, auRerordentlich stark abhangig
von der menschlichen Umgebung. Was Vater und Mutter, was die andere menschliche
Umgebung als Gefuhls-, Willens- und Denkleben in den Worten auslebt, die das Kind
hort, das klingt nach in der Kindesseele vom Einschlafen bis zum Aufwachen, und diese
Kindesseele ist ganz hingegeben an dasjenige, was aus dem Herzen, aus der Seele der
menschlichen Umgebung in die Worte hineingelegt wird. Viel inniger verbinden sich da
Gefiihle, die das Kind erlebt durch die Sprache der Alteren, viel inniger verbinden sich
da Gefuhle und Willensimpulse und Gedanken mit den Lauten. Das Kind ist eben ganz
hingegeben an alles, was es in der Umgebung erlebt.

Schon weniger ist dies der Fall in dem zweiten menschlichen Lebensalter, vom
siebenten bis zum vierzehnten Jahre; doch ist es immer noch in einer hohen Grade der
Fall. Aber mit der Geschlechtsreife, mit dem vierzehnten Jahre beginnt etwas ganz
Besonderes: da wird das, was aus der Sprache nachlebt in der schlafenden Seele,
durch seine eigene Wesenheit so, dal’ es eine Beziehung eingehen will zur geistigen
Welt.

Es ist also etwas hochst Merkwirdiges. Man mdchte sagen: Bis zu den siebenten
Lebensjahren will das Kind auch im Schlafe sich noch verstandigen mit dem, was es von
den Menschen seiner Umgebung hort; in gewissem Sinne auch noch vom siebenten bis
zum vierzehnten Jahre, nur daf3 es da mehr eingeht auf das eigentliche Seelenleben der
Umgebung, wahrend es bis zum siebenten Jahre mehr auf die AuRerlichkeiten des
Lebens eingeht. Aber nach dem vierzehnten Lebensjahr, nach dem Einsetzen des
Geschlechtslebens, tritt flr die schlafende Seele des Menschen die Notwendigkeit ein,
sich in dem, was da als Nachklang der Sprache im Schlafen weiterlebt, mit Wesen der
geistigen Welt zu verstandigen. Wie gesagt, es ist sehr merkwurdig. Das wird ja den
Menschen fir das gewdhnliche Leben nicht bewuldt, aber es tritt im Schlafe die
Notwendigkeit auf, dall das Seelenleben das Sprachliche des Erdenlebens so
nachklingen laR3t, dald die Erzengelwelt, die Archangeloiwelt an diesem nachklingenden
Sprachleben ihr Wohlgefallen haben kann.

Man kann schon sagen: Es tritt fir den Menschen die Notwendigkeit ein, sich mit der
Erzengelwelt durch dasjenige Sprachliche zu verstandigen, das ihm im schlafenden
Zustand als Nachklang der auReren Erdensprache bleibt.

Dornach, 11.03.1923, GA 222, Die Impulsierung des weltgeschichtlichen Geschehens
durch geistige Machte

Es ist wunderbar zu sehen, wie bis zur Zeit, wo sie angefressen werden vom

13



Materialismus, Kinder im Schlafe geradezu wie im Fluge ihren Angeloiwesen
entgegengehen, wie sie verbunden werden mit den Engelwesen wéhrend des Schlafes.
So kdnnen wir sagen: Im Schlafe suchen wir, aber nur durch den ldealismus, durch
Vergeistigung der Gedankenwelt, jene Welten auf, aus denen wir uns herausentwickelt
haben, um hier als Menschen unter Menschen das Denken zu erlernen.

Prag, 28. April 1923, GA 224, Die menschliche Seele in ihrem Zusammenhang mit
gottlich-geistigen Individualitaten

Dasjenige, was da in dem Menschen als Krafte in den Tagwachen vorhanden ist und
was die Bewegungen aus dem Willen herausholt, das pflegen vom Einschlafen bis zum
Aufwachen die Wesenheiten, die wir zur Hierarchie der Archai rechnen.

Lernen wir diesen Zusammenhang verstehen, sehen wir wiederum, wie zwischen dem
Einschlafen und dem Aufwachen an das Ich und den astralischen Leib, Uberhaupt an
den ganzen Menschen herantreten die Wesen der néachsten Hierarchie, die Uber dem
Menschen steht, Angeloi, Archangeloi, Archai, dann verstehen wir auch, wie es im
kleinen Kinde ist, wenn das kleine Kind die drei Betatigungen des Gehens, des
Sprechens, des Denkens sich aneignet. Wir lernen schauen, wie, indem das kleine Kind
in die Lebensdynamik, in das Gehen und Greifen hineinkommt, es die Archai sind, die
dasjenige, was der Mensch zwischen Tod und neuer Geburt im Umgange mit geist-
seelischen Wesen erlebt hat, herlibertragen und zum Abbild in dem Gehen des Kindes
machen. Die Archai, die Urkrafte vermitteln das ganz geistige Sich-Bewegen unter geist-
seelischen Wesen zwischen dem Tode und einer neuen Geburt in seinem Abbild hier in
der physischen Welt, wenn das Kind gehen lernt.

Und die Archangeloi bringen dasjenige hertber, was der Mensch zwischen Tod und
neuer Geburt in der Offenbarung erlebt, und sie wirken, indem das Kind sich das
Sprechen aneignet. Und die Angeloi, die Engelwesen, tragen dasjenige hertber, was
der Mensch an Kraften entwickelt hat, indem er sich seinen Atherleib
zusammengesammelt hat aus der gesamten Weltathersubstanz. Sie tragen diese Krafte
heruber, bilden sie aus im Abbilde in den Denkorganen, die plastisch geformt werden,
so daf’ das Kind aus der Sprache heraus das Denken lernt.

Oslo, 18. Mai 1923, GA 226, Menschenwesen, Menschenschicksal und Welt-
Entwicklung

Schicksalsbildung im Schlaf

Wenn wir im gewoOhnlichen Wachsein denken, dann denken wir zumeist Uber &ulRere
Dinge. Diese aufR3eren Dinge, die wir da denken, die bleiben dann in unserer Erinnerung

14



durch den gewdhnlichen Inhalt unseres Seelenlebens. Aber das ist nur die Oberflache
des Seelenlebens. Hinter diesem Niveau des Denkens liegt ein viel tieferes
Seelenleben. Dieses, was wir bei den Tagwachen als unser Denken erleben, das
erleben wir im atherischen Leibe, im Bildekrafteleibe. Dasjenige, was dahinter vorgeht
im astralischen Leibe und im Ich, das kann man nur erleben, wenn man bewu(3t in die
Geschehnisse eindringt, die das Ich und der astralische Leib durchmachen, wenn sie
vom physischen Leibe und vom Atherleibe getrennt sind im Schlafe. Da spinnt sich das
Zukunftskarma an. Das wird durch die &uReren Gedanken, die im Atherleib sind, bei Tag
fur uns verhallt. Aber in den Tiefen der Seele, da webt es auch bei Tag sich zusammen
mit demjenigen, was im unbewul3ten schlafenden Willen ist als das Karma, das aus der
Vergangenheit heriberkommt. Und so kann man sehr genau in dieses Karma des
Menschen hineinweisen.

Aber da liegt nun folgendes Eigentumliche vor. Ganz besonders interessant ist fur die
Karmabeobachtung die Zeit der allerersten Kindheit des Menschen. Die Entschlisse
des Kindes erscheinen uns ganz willkdrlich, dennoch sind sie nicht willkirlich. Oh, es ist
schon so, dal3 diese Willensentschliisse des Kindes dasjenige nachahmen, was in der
Umgebung des Kindes vor sich geht. Und ich habe im o6ffentlichen Vortrag das
angedeutet, wie das Kind ganz Sinnesorgan ist, wie es innerlich jede Geste erlebt, jede
Bewegung der Menschen seiner Umgebung. Aber es erlebt jede Geste, jede Bewegung
mit der moralischen Bedeutung, so dal3 das Kind an einem jahzornigen Vater das
Unmoralische erlebt, das mit dem Jahzorn verknipft sein kann. Und das Kind erlebt in
den feinsten Bewegungen, die der Mensch in seiner Umgebung macht, die Gedanken,
die der Mensch hat. Wir sollten uns daher nie gestatten, unreine, unmoralische
Gedanken etwa in der Umgebung eines Kindes zu haben und zu sagen: In Gedanken
kénnen wir uns das gestatten, das Kind weil3 doch nichts davon. - Das ist nicht wahr.
Wenn wir denken, bewegen sich immer in irgendeiner Weise wenigstens unsere inneren
Nervenstrange. Diese nimmt auch das Kind wahr, besonders in den allerersten Jahren.
Das Kind ist ein feiner Beobachter und Nachahmer seiner Umgebung. Aber was das
Merkwurdige, das, ich mochte sagen, im erhabenen Sinne Interessante ist, ist, daf3 das
Kind nicht alles nachahmt, sondern dal3 es eine Wahl trifft. Und diese Wahl geschieht
eigentlich auf eine sehr komplizierte Weise.

Denken Sie sich also einmal, in der Umgebung des Kindes wirkt meinetwillen ein
unuberlegter jahzorniger Vater, der allerlei Dinge macht, welche eigentlich nicht richtig
sind. Weil das Kind ganz Sinnesorgan ist, muf3 es alle diese Dinge aufnehmen, wie das
Auge sich nicht wehren kann, es mul3 das sehen, was in seiner Umgebung ist. Aber das
Kind nimmt dasjenige, was es da aufnimmt, eben nur im Wachzustande auf. Nun
beginnt das Kind zu schlafen. Kinder schlafen viel. Und wahrend des Schlafes trifft nun
das Kind die Wahl. Dasjenige, was es aufnehmen will, sendet es aus seiner Seele in
seinen Leib, in seinen Korper hinunter. Dasjenige, was es nicht aufnehmen will, stof3t es
wahrend des Schlafes in die atherische Welt hinaus, so dal3 das Kind nur dasjenige in
seine Korperlichkeit aufnimmt, wozu es schicksalsmallig vorbestimmt, ist durch sein

15



Karma, durch sein Schicksal. Das Walten des Schicksals sieht man insbesondere
lebendig in den allerersten Kindesjahren.

Oslo 19. Mai 1923, GA 226, Menschenwesen, Menschenschicksal und Welt-
Entwicklung

Dauer des Schlafes

Solche Menschen gibt es ja, die von einem Wort zum andern nur sehr schwer
hinuberfinden. Wenn wir einen solchen treffen, dann kénnen wir zuriickschauen in seine
Kindheit, und wir werden finden: den haben seine Erzieher oder seine Eltern zu viel
schlafen lassen in der Zeit, in der sich gerade das Gehen ausgebildet hat. - Aber
nehmen wir an, das Kind schlaft zu wenig; es wird also nicht in der richtigen Weise dafir
gesorgt, dass das Kind seinen, fur das Kind notwendigen, verhaltnismafig langen Schlaf
hat. Dann bildet sich das im Innern so eigentiimlich aus, dass das Kind seine Beine
nicht ganz in seiner Gewalt hat. Statt zu gehen, schlenkert es. Statt die Worte wirklich
mit der Seele in ihrer Aufeinanderfolge zu beherrschen, entfallen sie ihm; die Satze
werden so, dass die Worte auseinanderfallen. Es ist das etwas Anderes wie das Nicht
finden des Wortes; da hat man zu viel Kraft, man kann nicht an das nachste Wort heran.
Bei dem, was ich jetzt meine, hat man zu wenig Kraft; das néchste Wort wird
gewissermalRen nicht mit dem fortlaufenden Strom der Seele erfasst, sondern man
wartet und will in das néchste Wort einschnappen. Und wenn das zum besonderen
Extrem fUhrt, dann drickt sich das in einer stotternden Sprache aus. Wenn man bei
Menschen Anlagen zum Stottern findet, namentlich so in den Zwanziger-,
Drei3igerjahren, dann kann man sicher sein: diese Kinder sind, wahrend sie sprechen
gelernt haben, nicht in der richtigen Weise angehalten worden, gentigend zu schlafen.

Dornach 16. April 1923, GA 306, Die padagogische Praxis

Heiligkeit des Schlafes

Und zum Schlusse lassen Sie uns heute eine Hilfsvorstellung, eine Hilfsempfindung
unserer Seele besonders nahegelegt sein: Es ist leider schwierig fir viele Menschen
heute in unserem modernen materialistischen Leben, etwas zu empfinden, das ja die
traurige Prufungszeit mildert, aber die nicht nur gemildert bleiben sollte - was ja kaum zu
hoffen ist, wenn der Materialismus in der Starke andauern sollte, in der er da ist, das
sehr, sehr erh6ht und mehr und mehr erh6ht werden sollte -, es ist fur viele Menschen in
unserer materialistischen Zeit sehr, sehr schwierig, dasjenige zu empfinden, was ich
nennen mochte: die Heiligkeit des Schlafes. Wenn erlebt wird, dal3 geradezu die in der
Menschheit geltende Intelligenz allen Respektes entbehrt fur die Heiligkeit des Schlafes,
So ist das eine weittragende Kulturerscheinung. Solche Dinge sollen ja nicht getadelt
werden, sie sollen auch nicht in dem Sinne hier aufgezahlt werden, dass sie zu einer

16



nun einmal nicht durchzufihrenden Asketik fihren. Wir missen mit der Welt leben, aber
wir missen sehend mit der Welt leben. Denn nur dadurch reil3en wir unsere
Kdorperlichkeit... [Licke im Stenogramm]. Man denke nur, wie viele Menschen, die mit
rein dem Materiellen Zugewendeten die Abendstunden verbringen sich dann dem
Schlafe Gbergeben, ohne die Empfindung zu entwickeln - sie wird ja nicht recht lebendig
aus der materialistischen Gesinnung heraus -, ohne die Empfindung zu entwickeln: Der
Schlaf vereinigt uns mit der geistigen Welt, der Schlaf schickt uns hinliber in die geistige
Welt. - Und wenigstens sollten die Menschen nach und nach dasjenige entwickeln, was
sie sich mit den Worten sagen kénnen: Ich schlafe ein. Bis zum Aufwachen wird meine
Seele in der geistigen Welt sein. Da wird sie der fuhrenden Wesensmacht meines
Erdenlebens begegnen, die in der geistigen Welt vorhanden ist, die mein Haupt
umschwebt, da wird sie dem Genius begegnen. Und wenn ich aufwachen werde, werde
ich die Begegnung mit dem Genius gehabt haben. Die Fligel meines Genius werden
herangeschlagen haben an meine Seele.

Berlin, 20. Februar 1917, GA 175, Die Bausteine zu einer Erkenntnis des Mysteriums
von Golgatha

Verbindung des Kindes zur geistigen Welt

Aus einer Weisheit heraus, die nicht in ihm ist, arbeitet der Mensch an sich. Diese
Weisheit ist machtiger, umfassender als alle spatere bewusste Weisheit. Diese hohere
Weisheit verdunkelt sich fur die menschliche Seele, welche dann daflr die Bewusstheit
eintauscht. Sie wirkt aus der geistigen Welt heraus tief in die Kérperlichkeit herein, so
daR’R der Mensch durch sie sein Gehirn aus dem Geiste heraus formen kann. Nicht mit
Unrecht darf gesagt werden, von einem Kinde kann auch der Weiseste lernen. Denn
was an dem Kinde arbeitet, ist die Weisheit, die dann spater nicht in das Bewusstsein
eintritt, und durch welche der Mensch etwas wie einen «Telefonanschluss» nach den
geistigen Wesenheiten hat, in deren Welt er sich zwischen dem Tode und einer neuen
Geburt befindet. Von dieser Welt stromt noch etwas ein in die kindliche Aura, und der
Mensch ist da unmittelbar als einzelnes Wesen unterstehend der Fihrung der ganzen
geistigen Welt, zu welcher er gehdrt. Die geistigen Kréfte aus dieser Welt stromen in das
Kind noch ein. Sie horen auf einzustromen in dem Zeitpunkt, bis zu dem die normale
Ruckerinnerung geht. Diese Krafte sind es, die den Menschen fahig machen, sich in ein
bestimmtes Verhaltnis zur Schwerkraft zu bringen. Sie sind es auch, die seinen Kehlkopf
formen, die sein Gehirn so bilden, dass es ein lebendiges Werkzeug fir Gedanken-,
Empfindungs- und Willensausdruck wird.

Die geistige Fuhrung des Menschen und der Menschheit, GA 15, Kapitel 1, S.15

17



	Der Schlaf
	Eine Auswahl von Zitaten aus dem Werk von Rudolf Steiner

