El sueifo

Seleccion de extractos de la obra de Rudolf Steiner

F
8

&
&

IASWECE

International Association for
Steiner/Waldorf Early Childhood Education



Prefacio
Estimado lector,

Queremos dedicar nuestro interés al tema del suefo, que es
actualmente un problema generalizado.

Dormir bien, de manera saludable y reconfortante, ya no es del
todo normal. Muchos ninos y adultos sufren de falta de suefio
tanto en sentido temporal como cualitativo. Las dificultades para
dormir son un fendmeno muy difundido con todas las
consecuencias fisicas y anémicas que conllevan. Los trastornos del
suefio influyen de manera importante en el saludable desarrollo
de los nifios. Como adultos que tratamos con nifios somos
llamados, por lo tanto, a ocuparnos de manera muy consciente del
fenomeno del suefo y de las cuestiones y habitos de vida
relacionadas con él.

Basado en sus investigaciones cientifico-espirituales, Rudolf
Steiner dio multiples indicaciones para comprender el suefio y la
vigilia desde esa amplia perspectiva. Esperamos que con la
publicacién de la presente recopilacion animemos a todos a
buscary encontrar un nuevo acceso al mundo del sueno, al trabajo
educativo y al propio desarrollo.

La publicacién de estos extractos de la obra de Rudolf Steiner se
hace con la licencia de la editorial “Rudolf Steiner Verlag”, en
Dornach, Suiza.

Muy cordialmente,
Stephanie Allon, Claudia Freytag, Helle Heckmann, Jocelyn Roy y
Lourdes Tormes

“Birth-to-three/IASWECE”
Marzo 2017



Indice
Palabras introductorias
Primera Parte

Ideas generales en torno al suefio
El suefio del adulto y el mundo de los dangeles

Segunda Parte

Citas relacionadas con el suefio del nino Los nifios aprenden a
dormir

Los efectos del suefio en el nifo pequeiio Los angeles en el sueio
del nifio

La formacion del destino durante el suefio La duracion del sueno
La santidad del sueiio
La relacion del nifo con el mundo espiritual



Palabras introductorias

Las citas que siguen a continuacidon y que son tomadas de
conferencias y publicaciones de la obra de Rudolf Steiner
constituyen un importante complemento de los conocimientos y
resultados de la investigacion del suefio actual. Nos proporcionan
una vision sobre la dimension espiritual del suefio y la vigilia
mediante la cual las ideas y vivencias respecto al fendmeno del
suefio experimentan una profundizacidn. Asi, se nos abren nuevos
aspectos y caminos para fomentar la calidad del suefio y por tanto
de la salud fisica y animica.

La presentacion que se hace aqui de la tematica del suefio es tan
solo fragmentaria, pero los comentarios aforisticos también
pueden tener sus efectos orientativos, ya que demuestran que la
investigacion cientifico-espiritual enfoca el suefio de una forma
mas global de lo que se suele hacer normalmente. La palabra
suefo es utilizada aqui en relacién con todo el amplio espectro
gue comprende el subconsciente. En el estado de subconsciente
nuestra relacién con el mundo espiritual es muy distinta a la que
tenemos en nuestra consciencia despierta. El suefio también est3
presente en nuestro estado de vigilia. Aunque despiertos, solo una
parte de nuestra vida animica esta realmente despierta vy
consciente. El suefio nos acompana incluso entre el despertary el
guedarnos dormidos. Rudolf Steiner caracteriza lo relacionado
con el inconsciente y el subconsciente con las palabras suefio y
noche. Y nosotros somos llamados a observar y aclarar con mas
atencion los respectivos estados animicos.

En la primera parte de la seleccidon de citas se presentan unos
comentarios de caracter general relativos al suefio del adulto,
fruto de la investigacion de Rudolf Steiner. Quienes se dedican a
la educacion comprenderan la influencia decisiva que nuestra
comprension y nuestro criterio del suefio tienen en el nifio y su
salud. También nos hace mucho mas conscientes y cuidadosos



respecto a nuestro propio suefio; circunstancia por la que el
adulto fomenta de manera indirecta y directa el suefio del nifio.

En la segunda parte se dan indicaciones e informaciones relativas
al suefo del nifio.



Primera Parte

Consideraciones basicas acerca del suefio — lo que ocurre
durante el sueiio

Cuando el hombre se sumerge en el sueiio, la relacién entre sus
miembros constitutivos cambia. La parte del hombre que yace en
el lecho contiene sus cuerpos fisico y etéreo, pero no el cuerpo
astral ni el Yo. Los efectos vitales persisten, dado que el cuerpo
etéreo sigue unido al cuerpo fisico, ya que este ultimo se
descompusiera en el momento en que se quedara solo. Durante
el suefio se apagan los pensamientos, el sufrimiento y el placer, la
alegria y la pena, la capacidad de manifestar una voluntad
consciente y otros aspectos de la existencia. El portador de todo
ello es el cuerpo astral. Por supuesto que el juicio imparcial no
considera la posibilidad de que durante el suefio el cuerpo astral
con todo sus placeres y sus penas se aniquile. Simplemente se
encuentra en otro estado. Para que el yo humano y el cuerpo
astral no solo sean los portadores de placer y sufrimiento y de los
demas cualidades mencionadas, sino que de todo ello tengan una
percepcidon consciente, es necesario que el cuerpo astral se
encuentre unido al cuerpo fisico. Este es el caso durante la vigilia,
durante el sueiio no.

La ciencia oculta, suefio y muerte , GA 13

El cuerpo astral no permanece inactivo, aunque durante el suefio
no experimenta representaciones, ni tampoco vivencias de placer
o de sufrimiento. Al contrario, su actividad es muy grande
precisamente durante el sueio. Es una actividad a la que ha de
entrar una y otra vez ritmicamente después de haber estado
unido durante un tiempo a los cuerpos fisico y etéreo. Asi como el
péndulo del reloj, de vuelta al centro después de oscilar hacia la
izquierda, debido a la fuerza acumulada tiene que oscilar luego
hacia la derecha, asi el cuerpo astral y el Yo situado en su seno,



después de haber estado activos durante un tiempo en los
cuerpos fisico y etéreo, tienen que desplegar sus fuerzas durante
un tiempo en estado incorpdreo en un entorno animico-espiritual
como resultado de su actividad anterior. Durante ese estado
incorporeo del cuerpo astral y del Yo, la constitucion normal del
hombre entra en la inconsciencia, porque ésta representa el polo
opuesto a la consciencia que durante la vigilia se produce por la
union con los cuerpos fisico y etéreo, al igual que la oscilacion
pendular hacia la derecha constituye el polo opuesto a la de Ila
izquierda. Esa necesidad de entrar en el estado de inconsciencia
la parte animico-espiritual del hombre la percibe como cansancio.
Pero el cansancio es la manifestacion de que el cuerpo astral y el
Yo se estan preparan durante el sueifio para volver a gastar
durante el siguiente estado de vigilia aquellas fuerzas que por una
actividad inconsciente y meramente organica se habian generado
en los cuerpos fisico y etéreo mientras estaban libres de su parte
animico-espiritual.

La ciencia oculta, suefio y muerte, GA 13

Como por ejemplo al cuerpo fisico le llegan los alimentos desde su
entorno, asi al cuerpo astral le llegan durante el suefo las
imdgenes desde el mundo que le rodea. Alli, fuera de los cuerpos
fisico y etéreo, realmente vive en el universo; en el mismo
universo del que procede el hombre en su totalidad.

La ciencia oculta, suefio y muerte , GA 13

Al sueio se le ha llamado con frecuencia el hermano de la muerte.
Por la manana me levanto. Durante la noche mi actividad
continuada ha estado interrumpida. En condiciones normales no
es posible que por la mafana continde mi actividad de cualquier
manera. Si ha de existir orden y concierto en mivida, la tengo que



enlazar con mi actividad de ayer. Mis actos de ayer condicionan
los de hoy. Con lo que hice ayer he creado mi destino para hoy.
Me he separado de mi actividad por un tiempo; pero esa actividad
me pertenece y me vuelve a atraer después de haberme retirado
de ella por un tiempo. Mi pasado esta unido a mi, sigue vivo en mi
en el presente y me seguira hacia el futuro. Si los efectos de mis
actos de ayer no constituyeran mi destino de hoy, no me
despertaria esta mafana, sino que me crearia de nuevo desde la
nada. Por ejemplo, en condiciones normales no tendria sentido
gue no fuera a vivir en la casa que me he construido. Asi como el
hombre no se crea de nuevo por la mafana, tampoco se crea el
espiritu humano al iniciar su vida terrenal. Traten de comprender
lo que ocurre al comenzar la vida terrenal. Nace un cuerpo fisico
gue recibe su forma por las leyes de la genética. Ese cuerpo sera
el portador de un espiritu que reanuda una vida anterior con una
nueva apariencia. Entre ambos se encuentra el alma que vive su
vida propia cerrada en si con sus simpatias y antipatias, sus ansias
y deseos, y también con su pensar. Como alma sensible recibe las
impresiones del mundo exterior, transmitiéndolas al espiritu con
el fin de que en él den frutos permanentes. Tiene, como asi
decirlo, el papel de intermediario y su misién esta cumplida si
satisface ese papel. El cuerpo le produce las impresiones y ella las
transforma en sensaciones, las guarda en la memoria como
representaciones y se las transmite al espiritu para que en él
permanezcan. El alma realmente es aquello por lo que la vida
terrenal le pertenece al hombre. Con el cuerpo forma parte de la
especie humana fisica. Por medio de él es un miembro de esta
especie. Con el espiritu el hombre vive en un mundo superior. El
alma establece temporalmente la union entre ambos mundos.

Teosofia, reencarnacion del espiritu y destino, GA 9

Por ello el sueno es un simil util para la muerte, porque durante el
suefio el hombre se retira del escenario en el que el destino le



espera. Mientras uno duerme los acontecimientos prosiguen en
ese escenario. Pero durante un tiempo uno no puede intervenir
en ellos. Sin embargo, en el nuevo dia nuestra vida depende de los
efectos producidos por las acciones realizadas el dia anterior.
Nuestra personalidad realmente se encarna cada mafiana de
nuevo en el mundo de nuestras acciones. Lo que durante la noche
estaba separado de nosotros, durante el dia nos envuelve.

Teosofia, reencarnacion del espiritu y destino, GA 9

Cada adormecerse constituye una pregunta, una pregunta
inconsciente al mundo espiritual, cada despertar supone una
respuesta inconsciente desde el mundo espiritual. Con nuestro
subconsciente nos encontramos continuamente en
correspondencia con el mundo espiritual, al buscar en él las
respuestas respecto a lo que interiormente realmente somos
como hombres.

De la conferencia dada en Dornach, 12 de noviembre 1921, GA 208

Antroposofia como Cosmosofia

Asi elaboramos toda la vida que transcurre durante el estado de
vigilia, desde el despertar hasta que nos quedamos dormidos.
Todo lo que experimentamos durante el dia, lo elaboramos
durante la noche, transformandolo de alguna manera en
necesarias lecciones para la vida hasta mas alla de la muerte,
hasta la encarnacién siguiente. Al sumirnos en el suefio, nos
convertimos en los propios elaboradores proféticos de nuestra
vida. Esa vida durante el sueino es profundamente enigmatica, ya
gue esta mucho mas intimamente relacionada con nuestras
vivencias que nuestra consciencia exterior. Lo elaboramos todo
desde el punto de vista de su fecundidad para nuestra siguiente



vida. Al haber comprendido esto, nuestro trabajo durante el
suefio consiste en saber lo que podemos hacer de nosotros. Si
nuestra alma se vuelve mas enérgica y poderosa o si tenemos que
hacernos reproches, las vivencias experimentadas de este modo
las elaboramos de tal manera que se vuelvan fructiferas para
nuestra vida. Asi comprenderan, mis queridos amigos, que la vida
entre el dormirse y el despertar es de suma importancia y que
tiene una repercusion muy profunda en lo que constituye el
enigma del hombre.

De la conferencia dada en Berlin, 16 de noviembre 1915 GA 157b

La formacion del destino y la vida post-mortem

El suefio del adulto y el mundo de los Angeles

Todo el dia hemos vivido con la consciencia despierta; ahora
estamos dormidos. Eso quiere decir que durante el suefo
nuestros cuerpos fisico y etéreo solo dependen de si mismos y que
sus efectos son los mismos que los del mundo mineral y vegetal.
Sin embargo, durante todo el dia hemos estado pensando,
durante todo el dia han pasado representaciones por nuestro ser
gue en nuestros cuerpos fisico y etéreo han dejado sus huellas.
Por la mafiana no nos acordariamos de las experiencias hechas en
nuestra existencia terrenal si no subsistieran las huellas de
impresiones producidas y que emergen en la memoria. Esas
huellas estan dentro de lo que durante la noche permanece en el
lecho y de lo que el hombre se ha alejado. Es sobre todo en el
cuerpo etéreo donde ocurre algo muy particular: el resonar,
respirar, revibrar y reondular de lo que el hombre ha estado
pensando desde la mafana hasta la noche mientras estaba
despierto.

Fijémonos en los que en una determinada zona de la tierra estan
durmiendo, - en principio teniendo en cuenta uUnicamente los

10



cuerpos etéreos-: lo que teje y vive en esos cuerpos etéreos como
resonancia de todo lo que esos hombres dormidos en una zona de
la tierra han estado pensando. Son las imdagenes de lo que durante
las horas diurnas ha sucedido en la tierra.

Y aquellos seres flotando arriba y abajo se ocupan durante
nuestras horas de suefio de lo que como huellas subsiste en
nuestro cuerpo etéreo. Es lo que se convierte en su mundo. Se
convierte en su mundo constituido por |la experiencia que estan
haciendo. Y nosotros comprendemos con profunda devocidn el
hecho de que hemos abandonado nuestro cuerpo en el lecho —
ahi esta. En su interior lleva las huellas de la vida diurna. En ese
campo estan los frutos de tu vida pensante del dia. Es el campo al
que entran los seres de la tercera jerarquia, los Angeles ,
Arcangeles y Arcai. Mientras tu estas fuera de tus cuerpos fisico y
etéreo, ellos vivencian dentro de él lo que los hombres han
vivenciado en sus representaciones durante sus horas despiertas.

Contemplamos con profunda devocidén alguna de esas zonas de la
tierra en la que los cuerpos humanos se encuentran abandonados
durante el suefio y donde los Angeles , Arcangeles y Arcai se
dirigen hacia lo que tiene lugar como resonancia de la vida diurna.
Vemos una maravillosa vida desarrollandose ante nosotros; una
vida que transcurre entre las entidades de la tercera jerarquia y
las huellas que hemos dejado de nuestra vida pensante.
Contemplamos ese campo y percibimos coOmo estamos colocados
como hombres en el cosmos espiritual: dandoles trabajo a los
angeles para nuestras horas de suefo mientras estamos
despiertos. Efectivamente es asi que mientras estamos despiertos
les damos trabajo a los angeles para nuestras horas de suefio.

Y ahora es cuando comprendemos algo respecto a nuestro mundo
de pensamientos. Comprendemos que esos pensamientos que
nos pasan por la cabeza contienen los frutos que introducimos en
nuestros propios cuerpos fisico y etéreo y que los angeles recogen

11



durante el periodo nocturno para transportarlos al cosmos e
incorporarlos al acontecer universal.

Y comprendemos algo mas. Mientras observamos que las
entidades de la tercera jerarquia, los Angeles , Arcangeles y Arcai
salen flotando de las entidades de la segunda jerarquia y de su
actuar, nos damos cuenta de que detrds de ese tejer aparecen
unos seres de especial majestuosidad y grandeza para acompaiar
los actos de |la segunda jerarquia. Contemplamos la formacion de
las entidades de la segunda jerarquia, pero vemos gque como
desde atras algo distinto se va introduciendo en ese tejer y vivir
de la segunda jerarquia, y pronto nos percatamos de como lo
hace, entrando en parte de manera fulminante en el tejer y vivir
de la segunda jerarquia. El impacto llega incluso hasta el lado
oculto de la tierra y tiene que ver no con lo que permanece
postrado en el lecho, sino con lo que ha salido de nuestra
organizacion del yo y del cuerpo astral. Contemplamos ese campo
y comprendemos nuestra situacion como hombres dentro del
cosmos espiritual. Comprendemos gque mientras estamos
despiertos les damos trabajo a los angeles para nuestras horas de
suefio. Es asi, mientras estamos despiertos les damos trabajo a los
angeles para nuestras horas de suefo.

Y ahora es cuando comprendemos algo relacionado con nuestro
mundo de pensamientos. Es lo siguiente: los pensamientos que te
pasan por la cabeza contienen los frutos que integras en tus
propios cuerpos fisico y etéreo y que los angeles recogen por la
noche con el fin de llevarlos al universo e incorporarlos a los
procesos cosmicos. Y como aquello que permanece postrado en
el lecho se puede contemplar como si fuera un campo en el que
los Angeles, Arcéangeles y Arcai recogen el fruto de nuestros
pensamientos diurnos para incorporarlo a los procesos césmicos,
asi también podemos observar cdmo los seres de la segunda
jerarquia, los Exusiai, Dynamis y Kyriotetes junto con los de la
primera, los Serafines, Querubines y Tronos se ocupan de nuestro
cuerpo astral y nuestro Yo.

12



El iniciado, en su rememoracion matinal dice: ahi es donde he
vivido con mi Yo y mi cuerpo astral desde que me quedé dormido
hasta que me he despertado. Me senti como entretejido, como
integrado en el obrar conjunto de los Serafines, Querubines,
Tronos y los Kiriotetes, Dynamis y Exusiai. Me encuentro dentro y
desde alli contemplo mis cuerpos fisico y etéreo y encima veo la
actividad tejedora de las entidades de la tercera jerarquia, los
Angeles, Arcangeles y Arcai, que cuidan el fruto de mis
pensamientos. Sé que estoy en union con las entidades de la
primera y segunda jerarquia y encima del cuerpo que he
abandonado contemplo en poderosas nubes espirituales el tejery
obrar de la tercera jerarquia.

Conferencia dada en Dornach, 27 de junio de 1924, GA 236

Consideraciones esotéricas de las relaciones karmicas, tomo Il

13



Segunda Parte

Citas acerca del sueino del niho

Nos encontramos aqui con una notable diferencia existente entre
el sueno del nifio y el del adulto. El nifio percibe el mundo de otra
manera que el adulto y su relacion con el mundo circundante es
otra. También lleva las impresiones de otra manera al suefio y su
relacion con el mundo espiritual es totalmente distinta. La
comprension de esta situaciéon puede llevar a una nueva actitud
pedagdgica.

Los ninos aprenden a dormir

Llama la atencién el hecho de que el nifio, al comienzo de su
existencia, no es capaz de llevar a cabo la correcta alternancia
entre el sueno y la vigilia propia del ser humano; un hecho que,
desde el punto de vista espiritual, parece estar en contradiccion
con el orden universal exterior. Visto desde fuera, por supuesto
gue se puede decir: el nino duerme muy bien; duerme mucho mas
gue los mayores; entra en la vida dormido. — Sin embargo, aun no
domina lo que interiormente constituye la base del sueiio y la
vigilia. El nifo tiene muchas vivencias en el plano fisico. Utiliza sus
miembros, come, bebe y respira. Sin embargo, sus multiples
actividades en el plano fisico, la alternancia entre suefo vy vigilia,
todo lo que experimenta en el plano fisico — lo que ve con los ojos,
lo que oye con los oidos, lo que hace con sus manitas, como
mueve las piernitas — todo eso que vivencia en el plano fisico no
es capaz de llevarlo al mundo espiritual, elaborarlo alli y volver a
traer al plano fisico el resultado de ese trabajo. Su suefo se
caracteriza precisamente por ser distinto al de los adultos. En el
suefo del adulto se elabora preferentemente lo que el hombre
experimenta entre el despertar y el dormirse. El nifio aun no es
capaz de llevar al suefio lo que experimenta entre el despertar y

14



el quedarse dormido y por eso mientras duerme entra en el orden
cdsmico de tal manera que no trae sus experiencias hechas en el
mundo fisico. Es lo que tiene que aprender mediante la educacién
correcta: llevar, durante el suefio, las experiencias hechas en el
plano fisico a la actividad del espiritu animico o del alma espiritual.
Como maestros o educadores, al nifio no le podemos ensefiar
nada relacionado con el mundo superior, puesto que sus
contenidos le entran en el intervalo entre el dormir y el despertar.
Solo podemos aprovechar el tiempo que el hombre pasa en el
plano fisico de tal manera que poco a poco esté en condiciones de
llevar al mundo espiritual lo que hacemos con él y que debido a
esa aportacion pueda retornar al mundo fisico con la fuerza que
le proporciona el mundo espiritual, con el fin de que sea un
verdadero ser humano en el plano fisico.

De la conferencia dada en Dornach, 19 de agosto de 1919, GA 293

El estudio del ser humano

Los efectos del suefio en el nino pequeio

Se puede observar también que el nifo duerme de otra manera
gue la persona en la que se va a convertir después de la segunda
denticion. Aunque la diferencia no es tan evidente, si que existe.
Pues hasta los siete afos el nifio no puede enviar con la misma
fuerza a su estado de sueno — al estado propio del alma entre el
dormir y el despertar — lo que como fuerzas animicas le envia mas
tarde. Pues esas fuerzas aun estan ocupadas con lo fisico, es decir
con el organismo del cuerpo. Por ello, el nifio aun no envia al
estado de suefio conceptos de nitidos contornos. Aun envia al
estado de suefo conceptos de contornos poco nitidos,
representaciones poco contorneadas. Pero esas representaciones
menos contorneadas tienen la particularidad de abarcar la
realidad animico-espiritual mejor que los conceptos de contornos
precisos.

15



Eso es importante: cuanto mas contorneados sean nuestros
conceptos durante la vigilia, menos enviamos al estado de suefio
para poder captar alli las realidades. Es por eso por lo que en
muchos casos el nifio se traiga del suefio un determinado
conocimiento de la realidad espiritual. Eso termina en la misma
medida en que en la segunda denticidn se liberen las fuerzas
caracterizadas y aparezcan conceptos bien contorneados que
tienen su repercusion en el suefio. Los conceptos de contornos
precisos empafnan la mirada a las realidades espirituales entre las
cuales vivimos desde que nos dormimos hasta que nos
despertamos.

Lo dicho puede comprobarse a través de la contemplacion
suprasensible en cuanto ésta desarrolle la fuerza a menudo
caracterizada; caracterizada también en mis obras “Ciencia
Oculta” y “éCémo se alcanza el conocimiento de los mundos
superiores?”. Cuando la contemplacidn suprasensible se convierta
en fuerza imaginativa, es decir cuando aparezcan imagenes de las
gue sabemos que se basan en realidades espirituales, es cuando
poco a poco llegamos a ver aquellas realidades espirituales en
cuyo centro nos encontramos durante el suefio y entonces
podemos comprender la diferencia existente entre el nifio
dormido antes y después de los siete anos. Entonces podemos ver
que en cierta manera se empafa la vision de aquello que en la
imaginacion, hasta cierto grado, vuelve a presentarse con toda
claridad, la contemplacion de las realidades espirituales en cuyo
centro nos encontramos entre el dormir y el despertar.

Conferencia dada en Dornach, 7 de agosto de 1921, GA 206

Evolucion humana, alma y espiritu cdsmicos

En el primer periodo de su vida, siendo un nifo muy pequeio, el
hombre entra dormido en la vida terrenal. No se puede uno referir
solo al tiempo en que el nifo esté completamente dormido, de tal

16



manera que se vea también desde fuera que esta durmiendo, sino
gue en realidad hay que referirse a todo el periodo que con la
consciencia normal no se recuerda. A la observacion exterior
puede dar la impresion de que el nino esta despierto; lo que
sucede en la consciencia, sin embargo, se desarrolla de tal manera
que mas tarde no se recuerda. Y todo lo que el nifio experimenta
sin que mas tarde se acuerde de ello es el periodo en que el
hombre entra en la vida terrenal durmiendo.

Sin embargo, écuantas cosas se desarrollan en ese estado de
suefio al comienzo de la vida terrenal del hombre? Son sobre todo
tres las cosas que debemos tener en cuenta si queremos
comprender los efectos de lo que el hombre trae de su existencia
preterrenal, entretejiéndolo en su existencia fisica de manera
oscura para él, oscura como el sueno. Son tres las cosas que el
hombre tiene que aprender de manera distinta a la de los
animales ...Lo primero es aprender a andar. El hombre entra en el
mundo terrenal como un ser que no sabe andar, que primero
tiene que adquirir esta capacidad. En segundo lugar, el hombre
tiene que adquirir la capacidad de hablar y la tercera es el pensar.

Conferencia dada en Berna, 6 de abril de 1923, GA 224

El alma humana en su relacion con las individualidades divino-
espirituales

Es solo en los primerisimos afos de la infancia , hasta que el nifo
llega a tener uso de razon, hasta la época a la que podemos
retroceder con la memoria, que el sueifo aparece en el cuerpo
infantil como brotando y prosperando. Pero muy pronto, al poco
tiempo de entrar en la vida y perceptible al vidente, comienza el
lento morir del cuerpo fisico; la muerte solo constituye el ultimo
acto de ese morir. Lo que ocurre es que | suefio sirve para
compensar las fuerzas gastadas. Pero esa compensacion es

17



incompleta; el resto siempre constituye una pequefa parte de la
causa de muerte.

Conferencia dada en Tubinga, 16.02.1913, GA 140

Investigaciones ocultas acerca de la vida entre la muerte y un
nuevo nacimiento

Los Angeles en el suefio del nifio

Hasta los siete afos, lo que como resonancia existe en el alma
infantil desde que se queda dormida hasta el despertar, depende
en alto grado del entorno humano. En el alma infantil resuena
desde que se duerme hasta que se despierta lo que como
manifestacion animica, volitiva y mental se expresa en las
palabras pronunciadas por el padre, la madre y el resto de su
entorno y que son escuchas por el nifio. El alma infantil esta
completamente entregado a lo que los corazones, a lo que las
almas del entorno humano expresan mediante sus palabras. Los
sentimientos experimentados por el nifo se relacionan de una
manera mucho mas intima con el habla de los mayores; los
sentimientos, los impulsos volitivos y los pensamientos se
relacionan de manera mucho mas intima con los sonidos. Pues el
nino esta totalmente entregado a todas las vivencias de su
entorno.

Ya no es tanto el caso en la segunda época de la vida humana,
desde los siete hasta los catorce anos; aunque en gran medida
sigue siendo asi. Pero con la pubertad, hacia los catorce ahos,
comienza algo muy particular: a partir de entonces, lo que resuena
en el alma dormida procedente de las palabras, quiere, por su
propia naturaleza, establecer una relacion con el mundo
espiritual.

18



Es algo realmente notable. Podria decirse que hasta los siete afos
el nifo, incluso durante el sueio, quiere comunicarse con lo que
oye en las palabras pronunciadas por las personas de su entorno;
en cierta manera también desde los siete hasta los catorce afnos,
solo que se centra mas bien en la vida animica del entorno,
mientras que hasta los siete afios se centra mas en los aspectos
externos de la vida. Pero después de los catorce afos, después de
la pubertad, comienza para el alma dormida del hombre Ia
necesidad de comunicarse con el el mundo espiritual respecto a
lo que sigue estando presente durante el sueiio como resonancia
del habla. Como ya hemos dicho, se trata de un hecho realmente
notable. En la vida normal los hombres no son conscientes de ello,
pero durante el sueifo aparece la necesidad de que en la vida
animica resuene el habla de la vida terrenal de tal manera que
esa resonancia de la vida hablada le sea agradable al mundo de
los arcangeles.

Asi, puede realmente afirmarse que el hombre tiene la necesidad
de comunicarse con el mundo de los arcangeles a través de
aquello que durante el estado de suefo le queda como resonancia
del habla terrenal exterior.

Conferencia dada en Dornach, 11 de marzo de 1923, GA 222

El impulso del acontecer histdrico-universal

19



Es maravilloso observar como los niflos, hasta el momento en que
son afectados por el materialismo, se acercan durante el suefio
como volando hacia sus angeles, cdmo se unen durante el suefio
con los angeles. Asi, podemos afirmar que durante el suefio
buscamos aquellos mundos de los que procedemos, con el fin de
aprender aqui el pensar como hombres entre hombres; pero eso
solo es posible por el idealismo, por la espiritualizacion del mundo
de las ideas.

Conferencia dada en Praga, 28 de abril de 1923, GA 224

El alma humana en su relacion con las individualidades divino-
espirituales

Lo que durante la vigilia esta presente en el hombre como fuerzas
y que desde la voluntad produce los movimientos es lo durante el
suefio cuidan los seres pertenecientes a la jerarquia de los Arcai.

Al llegar a comprender esa situacion, al ver que entre el dormir y
el despertar, los seres de la siguiente jerarquia por encima del
hombre, los Angeles, Arcangeles, Arcai, se acercan al Yo y al
cuerpo astral y, en realidad, al ser humano entero,
comprendemos también lo que ocurre en el nifio pequefio al
aprender las tres actividades del andar, hablar y pensar. Al entrar
el nifo en la dinamica de la vida, en el andar y agarrar, llegamos a
ver que son los Arcai los que traen lo aprendido por el hombre
entre la muerte y el nuevo nacimiento en su relacién con los seres
animico-espirituales, y que como reflejo se manifiesta en el andar
del nifo. El movimiento puramente espiritual desarrollado entre
seres animico-espirituales durante la muerte y un nuevo
nacimiento, los Arcai lo plasman en una imagen cuando el nifio
aprende a andar.

20



Los Arcangeles traen aquello que el hombre experimenta entre la
muerte y el nuevo nacimiento en la revelacidn, plasmandose su
actuacion en el aprendizaje del habla. Los Angeles traen las
fuerzas desarrolladas por el hombre al componerse su cuerpo
etéreo a partir de la sustancia etérea de todo el universo. Son ellos
los que traen esas fuerzas, plasmando su reflejo en los drganos del
pensar formados plasticamente de tal manera que, a partir del
habla, el nifio aprenda a pensar.

Conferencia dada en Oslo, 18 de mayo de 1923, GA 226

El ser humano y su destino. La evolucidon del mundo

La formacion del destino durante el suefio

Durante la vigilia ordinaria, nuestros pensamientos se refieren en
general a las cosas del mundo exterior. Estas permanecen en
nuestra memoria, constituyendo el contenido comun de nuestra
vida animica. Sin embargo, no constituyen mas que la superficie
de nuestra vida animica. Detrds de ese nivel del pensar se
encuentra una vida animica mucho mas profunda. Durante la
vigilia, lo que experimentamos como nuestro pensar lo
experimentamos en el cuerpo etéreo, en el cuerpo de las fuerzas
formativas. Pero lo que ocurre detras, en el cuerpo astral y en el
Yo, solo puede experimentarse al penetrar conscientemente en
los sucesos a los que el Yo y el cuerpo astral estan sometidos al
estar separados de los cuerpos fisico y etéreo durante el suefio.
En esos momentos se va preparando el karma del futuro. Ese
hecho no se nos revela durante el dia por los pensamientos
externos que se encuentran en el cuerpo etéreo. Pero en las
profundidades del alma se esta entrelazando, también durante el
dia, conlo que se encuentra en la voluntad inconsciente y dormida
como el karma del pasado. De esa manera se puede sefialar con
mucha precision el karma del hombre.

21



Pero existe la siguiente particularidad. Para la observacion
karmica es especialmente interesante el periodo de la primera
infancia del hombre. Las decisiones del nifio nos parecen
completamente aleatorias, pero no lo son. Pues las decisiones
volitivas del niflo imitan lo que hay en su entorno. Ya hice
referencia al hecho de que el nifio es en su totalidad un érgano
sensorio, percibiendo interiormente cada gesto, cada movimiento
de las personas de su entorno. Cada gesto, cada movimiento, sin
embargo, lo percibe con su significado moral, de modo que en un
padre colérico el nifio tiene la percepcion de la inmoralidad que
puede acompafar a laira. El nino percibe en los gestos mas sutiles
de su entorno los pensamientos de las personas. Por ello, no
deberiamos permitirnos nunca tener pensamientos impuros e
inmorales en presencia de un nifio, diciendo: mentalmente nos lo
podemos permitir, porque el nifio no se entera. — No es verdad,
especialmente en los primeros afios. El nifio es un buen
observador e imitador de su entorno. Lo Illamativo, lo
eminentemente interesante, sin embargo, es que el niflo no imita
todo, sino que hace una seleccién; y la hace de una manera
realmente complicada.

Imaginense que en el entorno del nifio vive, por ejemplo, un padre
irreflexivo e iracundo que hace toda una serie de cosas que, bien
miradas, no son correctas. El nifio, al ser enteramente 6rgano
sensorio, tiene que asimilar todas esas cosas, igual que el ojo, que
tampoco puede defenderse, tiene que ver lo que hay en su
entorno. Sin embargo, el nifo solo asimila las cosas mientras esta
despierto. Luego se queda dormido. Los niflos duermen mucho. Y
entonces, estando dormido, el nifo hace una selecciéon. Lo que
quiere asimilar, lo envia desde el alma a su cuerpo. Lo que no
quiere asimilar lo expulsa durante el suefio al mundo etéreo, de
modo que el nifio solo asimila en su corporalidad aquello para lo
gue esta predestinado por su karma. La influencia del destino
gueda especialmente patente en los primeros afios de la infancia.

22



La duracion del sueio

Hay personas a las que les cuesta enlazar una palabra con la otra.
Al encontrar una persona asi, retrocediendo a su infancia,
descubrimos que sus educadores o sus padres le dejaron dormir
demasiado tiempo durante la época en que se esta desarrollando
el andar. Pero supongamos que el nifo duerme demasiado poco
tiempo, es decir que no se procura que el nino duerma el
suficiente tiempo necesario para los ninos. Lo extraifio que ocurre
entonces en el interior es que el nifilo no domina por completo sus
piernas. En lugar de andar, bambolea. En lugar de dominar la
sucesion de las palabras con el alma, las palabras se le pierden; las
frases se descomponen. No es lo mismo que no encontrar las
palabras; en ese caso hay demasiada fuerza, por lo que no se llega
a la palabra siguiente. En el caso al que me estoy refiriendo hay
demasiado poca fuerza; la palabra siguiente no se encuentra en la
corriente continua del alma, sino que se espera tratando de
atraparla. Llevada esa circunstancia al extremo se expresa en una
manera tartamudeante de hablar. Si en una persona se encuentra
la disposicion al tartamudeo, especialmente a los veinte o los
treinta anos, uno puede estar seguro de que de niifo en la época
en que estaba aprendiendo a hablar no pudo dormir lo suficiente.

Conferencia dada en Oslo, 19 de mayo de 1923, GA 226

El Ser Humano y su Destino

La santidad del suefio

Y finalmente quisiera hacer hincapié en un pensamiento, un
sentimiento que sirva de ayuda para el alma: por desgracia, hoy
en dia en nuestra moderna vida materialista, a mucha gente le
resulta dificil sentir algo que atenue la triste época de pruebas,
pero que no solo deberia ser atenuada — lo cual es dificil si el
materialismo continda con tanta fuerza como ahora -, sino que

23



deberia ser potenciada mucho y cada vez mas. En nuestra época
materialista, a mucha gente le resulta extraordinariamente dificil
sentir lo que quisiera llamar “la santidad del sueifio”. Constatamos
un fendmeno cultural de largo alcance al darnos cuenta, con la
suficiente sensibilidad, de que la inteligencia reinante en la
humanidad carece de todo respeto por la santidad del suefio. No
pretendemos criticar estas cosas, tampoco se mencionan en el
sentido de que llevan a un ascetismo irrealizable. Tenemos que
vivir con el mundo, pero tenemos que vivir con él reconociéndolo.
iCuanta gente que dedica las ultimas horas del dia a asuntos
puramente materialistas, se entrega luego al suefo sin desarrollar
la sensacién — porgue las convicciones materialistas se lo impiden
— de que el suefio nos une al mundo espiritual, el suefio nos
transporta al mundo espiritual! Poco a poco los hombres deberian
por lo menos desarrollar alguna sensibilidad al decir: me voy a
dormir; hasta el despertar mi alma estara en el mundo espiritual.
Alli se encontrara con el guia de mi vida terrenal, presente en el
mundo espiritual, flotando alrededor de mi cabeza; alli se
encontrara con el genio. Y al despertarme habré tenido el
encuentro con el genio. Las alas de mi genio habran tocado mi
alma.

Conferencia dada en Berlin, 20 de febrero de 1917, GA 175

Las bases para el conocimiento del Misterio del Gélgota

La relacion del nifio con el mundo espiritual

El hombre trabaja en si mismo a partir de una sabiduria que no se
encuentra en él. Esa sabiduria es mas poderosa y abarcadora que
toda la posterior sabiduria consciente. La sabiduria superior va
oscureciéndose en el alma cambiandola por la consciencia. Desde
el mundo espiritual se producen sus efectos en lo mas profundo
de la corporalidad, de modo que es por ella que el hombre forma
su cerebro a partir del espiritu. No en vano se dice que incluso el

24



mas sabio puede aprender de un nifio. Pues lo que trabaja en el
nino es la sabiduria que luego, mas tarde, no entra en la
consciencia y mediante la cual el hombre tiene algo asi como una
“comunicaciéon telefénica” con los seres espirituales, en cuyo
mundo se encuentra entre la muerte y un nuevo nacimiento. Algo
de ese mundo entra todavia en el aura infantil y alli el hombre,
como ser individual, se encuentra directamente sometido a la
direccion del mundo espiritual entero, al que pertenece. Las
fuerzas espirituales provenientes de ese mundo aun entran en el
nino. Pero dejan de hacerlo en el momento al que se llega con la
memoria. Esas fuerzas son las que capacitan al hombre de
establecer una determinada relacion con la gravedad. Son
también las que forman la laringe y el cerebro de tal manera que
sirva de instrumento vivo para la expresién de pensamientos,
sentimientos y actos de voluntad.

La direccion espiritual del ser humano y la Humanidad, capitulo 1,
GA 15

Traducido al espaiol por Aimut Rubow

25



