
 1 

Janet Ruffing - Guión del Powerpoint  
Mercy Education Conference , October 2018 

 
1. Reflexiones sobre la Espiritualidad para Educadores de la Misericordia para 

nuestros tiempos / Janet Ruffing, RSM, PhD 
 

2. Contemplar la gentileza de Dios  

 Jesús as la sabiduría encarnada 

 Un misticismo trinitario expresando la vida de la trinidad, fluyendo hacia 
nosotros, abarcándonos y llevándonos al tierno abrazo de Dios  

3. Cada persona desempeña su propio rol 

 Pero coopera en el de los demás con respeto y gentileza 

 No puede haber violencia, porque todas las actividades del Padre se 
hacen con gentileza y así es con el Hijo… Y con el Espíritu, la energía 
que los une es solamente ternura. 

4. Nadie puede imaginar el amor que vive en los tres. 

 Un fuego inmenso y poderoso que interrumpe siempre y que impulsa a 
Dios a crear. 

 Lo que extiende de esta relación es solo gentileza porque Dios da 
solamente lo que Dios es  

5. Imagen 
6. Algunos aspectos de la espiritualidad cristiana 

 Lo eternamente místico - guardado en el amor de Dios  

 La necesidad de cultivar prácticas específicas - acciones y actitudes que 
resisten el peor para que estemos disponibles a los propósitos suaves y 
misericordiosos de Dios 

7. Dentro de la cristiandad, nuestra experiencia más fundamental 

 Un Dios que se revele, se regala que nos abraza y nos invita a una 
relación con Dios mismo. 

 Nos hizo con una capacidad para percibir y experimentar ese misterio que 
nombramos Dios. 

8. Experiencias del Misterio y de la Divinidad 

 Son mediadas por la sacramentalidad del mundo natural. 

 La creación en si es la primera revelación de Dios y manifiesta una 
imitaciones de la divinidad por todas las grandes religiones, incluyendo 
las de la gente indígena.  

9. Estas respuestas pueden ser 

 Un sentido profundo de la presencia de Dios para nosotros 

 El ambiente natural se hace un lugar de comunión con el Divino.  

 o un pesar sobre la destrucción ecológica  
10. Este sentido de la Presencia es único por cada uno.  

 Puede surgir a cualquier momento en el ciclo de la vida de uno, de la 
temprana niñez y hasta la última parte de la vida.  

11. Reflexiona sobre tu propia historia espiritual. ¿Cuándo experimentaste a Dios 
por primera vez? 



 2 

 Un momento cuando te sentiste cerca a Dios/Jesús, acompañado(a) por 
la divinidad, en conversación/conexión con Dios, Sintiendo la Presencia 
de Dios 

12. Dios? 
13. La vida espiritual estabiliza  

 “Encontrar a Dios en todo” San Ignacio de Loyola 

 “Viviendo en la Presencia” Tilden Edwards 

 Momentos ‘dados’ en vez de algo que nosotros hacemos ocurrir 

 La comunidad de fe ayuda a nombrar estas experiencias, nos ayuda a 
encontrar compañeros 

 Provee guías, ejemplares y textos 
14. David Perrin, OMI 

 “La espiritualidad es una confluencia de las preocupaciones más 
profundas de la humanidad y la creencia en los valores transcendentales 
en un movimiento hacia el último cumplimiento en la vida.  El centro 
espiritual es el centro más profundo de la persona:  el lugar de entrega a 
la autenticidad y el amor. Es aquí que los seres humanos se abren al 
transcendente, sea lo que sea para el individuo.  Es aquí que los seres 
humanos experimentan su última realidad y donde están satisfechos sus 
deseos más profundos.” 

15. Los valores espirituales se expresan en obras 

 Las maneras en que uno actúa 

 creer 

 sentir 

 pensar 

 escoger 
16. Enraizado en una tradición rica y variada 

 Ofrece muchos recursros y revelaciones que no son disponibles cuando 
la espiritualidad se reduzca a un enfoque privatizado e individual de la 
vida espiritual. 

17. La espiritualidad es también un proceso de hacer sentido de algo 

 Frecuentemente, ocurre como una descripción narrativa 

 La oportunidad de compartir lleva a un entendimiento y posesión más 
profundos de las experiencias tanto como una conexión fruitiva con otros.  

18. Maneras compartidas de hacer sentido 

 Las escrituras 

 Las tradiciones de los santos y otros ejemplares 

 Las doctrinas de justicia social 

 Éticas 

 Tradiciones de la espiritualidad y de los cultos 

 Comunión de los Santos 
19.  Algunas definiciones de las prácticas 

 “la persona espiritual es él/la que se interese en y se dedique a 
interactuar ingeniosamente con el mundo, y que dé forma ingeniosa a su 
propio ser, y que forme su vida a ser algo bonito.” Francis Baur, OFM 



 3 

 “La vida espiritual es la gracia porque se la tiene que cultivar diariamente 
.. es también trabajo, ejercicio planificado y un desarrollo consiente de la 
vida que cree, que espera, que ama…”  Karl Rahner, SJ  

20. Kathleen Fisher 
    Marcas de ascetismo en una época ecológica 

 Una espiritualidad ecológica enraíza el ascetismo en el amor por el 
cuerpo y por la creación  

 El ascetismo cristiano nos prepara para la transformación del espíritu. 

 Practicas ascéticas no son un fin en si mismo, sino un modo de encarnar 
el reino de Dios y liberarnos para amar y trabajar. 

 La comunidad provee un balance y un apoyo para el ascetismo y para el 
crecimiento espiritual. 

 Ambos, la renunciación y la celebración caracterizan el ritmo de la 
existencia cristiana. 

21. [ver la imagen abajo] 
22. imagen de un árbol - prácticas contemplativas 
23. la empatía y la no violencia  
24. Evaluación crítica de los medios sociales  

 Deuestra que desde 2007  ha interrumpido y reducido los hábitos de la 
conversión y la capacidad de tener empatía y la no violencia. 

 tanto como un decrecimiento de la practica de conversación y la 
capacidad de comprender las emociones humanas. Sherry Turkle, 
Reclaiming Conversation: The Power of Talk in a Digital Age, 2015. 

25.  La compasión 

 Surge de un corazón generosa y empática  

 Resulta generalmente de haber experimentado unas respuestas 
empáticas al sufrimiento … lo que engendra en nosotros una respuesta al 
sufrimiento de otro.  

 Se espera que nosotros también desarrollamos la capacidad de ser 
compasivos también hacia nuestro propio sufrimiento.  

26.  La Misericordia es también una acción eficaz. 

 respondiendo al sufrimiento de otro y nos lleva a reducir las causas de 
ese sufrimiento, si sea posible.    

27. En las escuelas de la Misericordia, todos viven esta bienaventuranza: “Felices 
los compasivos, porque obtendrán misericordia.”   

 
28.  La no violencia es una extensión indispensable de la Misericordia 

 
29. La familia es el espacio indispensable en el que los cónyuges, padres e hijos, 

hermanos y hermanas aprenden a comunicarse y a cuidarse unos a otros de 
modo desinteresado, y donde los desacuerdos o incluso los conflictos deben ser 
superados no con la fuerza, sino con el diálogo, el respeto, la búsqueda del bien 
del otro, la misericordia y el perdón… la alegría se propaga al mundo y se irradia 
a toda la sociedad …. una ética de coexistencia pacífica entre las personas y 
entre los pueblos no puede basarse sobre la lógica del miedo, de la violencia y 
de la cerrazón, sino sobre la responsabilidad, el respeto y el diálogo sincero”  



 4 

POPE FRANCIS, “La no violencia:  un estilo de política para la 
paz,”NONVIOLENCE: A STYLE OF POLITICS FOR PEACE,” NO. 5, 1 enero 
2017. 

30. Para que una comunidad entera abrace un estilo de educación no violente se 
requiere: una reflexión personal y una educación en la comucación no violente y 
métodos de intervenir en conflictos verbales y físicos.  

31. Marshall Rosenberg, La comunicación non violente: el idioma de la vida 

 Este proceso les enseña a todos a escuchar sus propias emociones y 
necesidades interiores  y reconocer correctamente las de otros, para que 
podamos tomar responsabilidad por nuestras acciones, pensamientos y 
emociones. 

 Es difícil mantenerse constante en tiempos cuando hay tanto discurso 
público de odio y la denigración de muchos grupos en nuestra sociedad. 

32.  Sherry Turkle--  Soledad y reflexión de si mismo 

 Si llenamos cada momento de ‘vacío’ usando el teléfono, hemos gastado 
los momentos que hubiéramos pasado en reflexión personal 

 Los educadores pueden invitar períodos breves para tener esa 
introspección y consciencia personal. (Ruffing) 

33.  Nancy Small, Aprovechando los momentos no violentos /Seizing the Nonviolent 
Moments 
El "más" de la no violencia no debe confundirse con el "más" que se anhela en 
nuestra sociedad que lo tiene todo, un hambre voraz por adquirir más cosas, 
más riqueza y más poder. El "más" de la no violencia consiste en generar más 
de lo que es la paz. Más amor. Más comprensión. Más relaciónes correctas. 
Somos testigos del "más" de la no violencia cuando que luchamos por más 
libertad, más justicia, más integridad, más paz. Cuanto más luchamos por la paz, 
más fortalecemos la espiritualidad de la no violencia. Y cuanto más 
transformamos la sociedad.”” 18  

34. Lidiando con la ira. 
El acto de aprender a interrumpir una situación violenta requiere un 
entrenamiento y práctica y una evaluación precisa de la situación en sí. 

35. La deshumanización comienza con el lenguaje. 
La deshumanización es una respuesta a motivos conflictivos. Queremos dañar a 
un grupo de personas, pero va en contra de nuestro instinto como miembros de 
una especie social dañar, matar, torturar o degradar a otros seres humanos. 
David Smith explica que hay inhibiciones muy profundas y naturales que nos 
impiden tratar a otros como si fueran animales, juegos o depredadores 
peligrosos. La "deshumanización" es una forma de subvertir esas inhibiciones  

36. Brene Brown 
El proceso de deshumanización ha alimentado innumerables actos de violencia, 
violaciones de derechos humanos, crímenes de guerra y genocidios. Hace 
posible la esclavitud, la tortura y la trata de gente. Deshumanizar a otros es el 
proceso por el cual aceptamos las violaciones contra la naturaleza humana, el 
espíritu humano y, para muchos de nosotros, las violaciones contra los principios 
centrales de nuestra fe.” 



 5 

37. Aún más preocupante, Brown dice que todos somos vulnerables a la práctica 
lenta e insidiosa de deshumanizar, por lo tanto, todos somos responsables de 
reconocerlo y detenerlo. Detenerlo requiere "rehumanizar" e invertir el proceso 
con palabras e imágenes. Brown entiende que nos estamos acercando cada vez 
más a un mundo donde el discurso político e ideológico se ha convertido en un 
ejercicio de deshumanización. Y las redes sociales son las principales 
plataformas de este comportamiento.  

38. Finalmente, la deshumanización y la responsabilidad de las personas se 
excluyen mutuamente. Brown 

 
99 Espíritu tierno, asegúranos de que la animosidad turbulenta  
y la violencia de este tiempo se puedan disminuir cuando nosotros 
expresamos tu amor en nuestras actitudes y acciones.  
Dios amable, teje tu paz a través de líderes de naciones  
cuyo gobierno apoya y alienta la dominación sobre otros seres humanos.  
Sabiduría tierna, guíanos en los caminos de paz y reconciliación.  
Espíritu tierno, llénanos de amor, alegría, paz, paciencia, amabilidad, gentileza.  
Dios tierno, amplia nuestra empatía y llénanos con tu compasión. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 6 

Imagen para #21 

Prácticas Espirituales 

 Metas para mejorar la vida          Ayuda para reconocer, rechazar, 
resistir 

1. Comprensión propia, o explorar los bordes de la psique o la 
conciencia 

 
Prácticas como la dirección espiritual, la 
manifestación del corazón, el registro diario, la 
autoobservación durante el ayuno, el examen de la 
conciencia, el trabajo con los sueños, la meditación 
de la conciencia, la soledad, la terapia, pasar 
tiempo en entornos naturales y el silencio 

1. Patrones inconscientes de atracción 
o repulsión. 

2. Control de las agendas adictivas y atenuantes del sexo, el 
poder, las posesiones. 

1.  
Prácticas como votos religiosos, abstinencia 
periódica de diversas actividades o sustancias, 
limosna, ayuno, simplicidad de vida, solidaridad con 
los pobres, compasión, consumo limitado para 
apoyar la sostenibilidad del planeta para todos, 
humildad para los que tienen el poder y 
autoafirmación. Para los oprimidos, hospitalidad, 
justicia social 
 

2. Acondicionamiento cultural, 
necesidades, anexos, límites. 

3. Recolectar y enfocar la energía lejos del cuidado 
excesivo del cuerpo o su negligencia.  
Prácticas como el ayuno, el ejercicio aeróbico, los 
ejercicios de relajación, los retiros, la práctica de un 
arte (música, poesía, danza, pintura, etc.), pasar 
tiempo en la naturaleza, alterar los patrones de 
sueño, reflexionar, leer en serio o aprender, 
soledad, cambiar el horario de uno, programas de 
doce pasos, 

 

3. Distracción, entretenimiento, 
condicionamiento cultural, disipación 
de energía. 

 

4. Intensificación y concentración de la conciencia 
que nos permiten convertirnos en libertad para 
amar y trabajar.  
 
Prácticas como la oración, la contemplación, la 
contemplación ignaciana y los ejercicios 
espirituales, la meditación sobre los misterios 
cristianos, la atención plena, la vida sacramental, la 
adoración y la celebración, toda forma de ejercicio 
espiritual, el cultivo de las virtudes. 

4. Un enfoque que no está en la 
realidad última o en los valores que 
defendemos 

 


