
1 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
PARASHAH 13 SHEMOT | ÊXODO 1:1 - 6:1 

Proibida toda reprodução lucrativa – utilizar sobre permissão. 

 

Para mais informações pode nos localizar por meio de nossa página web www.emcshalom.com 
Também através de nosso canal no Youtube EMC Shalom Internacional e nos escrever no nosso correio: 

emcshalom@gmail.com 
 

Aliot da Torah:  
 
1. 1:1-17 
2. 1:18-2:10 
3. 2:11-25 
4. 3:1-17 
5. 3:18-4:17 
6. 4:18-31 
7. 5:1-6:1 
8. Maftir: 5:22-6:1 

 
Haftara: Yirmeyahu (Jeremias) 1:1 – 2:3  
 
Brit HaJadashah: Hillel (Lucas) 1:1 – 2:20  
 
Leituras adicionais do Brit HaJadashah: 
Matitiahu (Mateus) 12:26, Hilel (Lucas) 20:37, 
Yojanan (João) 8:58, Maaseh (Atos) 7:17-35, 
Ivrim (Hebreus) 11:23-27 
 
SHEMOT significa: “Nomes" 
 

Primeira aliah, 1:1-17 

1:1-7 "São estes os nomes dos filhos de 

Israel, que entraram com Yaakov a 
Mitzraim (Egito), cada um com a sua 
família: Reuven, Shimon, Levi, Yehudah, 
Yissachar, Zvulun, Binyamin, Dan, Naftali, 
Gad e Asher. Todas as pessoas, pois, que 
descenderam de Yaakov foram setenta; 
Yosef, porém, estava em Mitzraim. Faleceu 
Yosef, e todos os seus irmãos, e toda 
aquela geração. Mas, os filhos de Israel 
foram fecundos, e aumentaram muito, e se 
multiplicaram, e grandemente se 
fortaleceram, de maneira que a terra se 
encheu deles." – Assim como YHVH havia 
prometido por meio de Yaakov e Yosef, o 
povo se multiplicou a ponto de encher a terra 
do Egito. No nível de Remez, podemos 
entender que esta é uma representação 
profética do que aconteceria mais tarde, 
quando os filhos de Israel se dispersassem e 
enchessem a terra. O Egito é uma tipologia 

do “mundo”, e de fato isso marca que os filhos 
de Israel encheriam toda a terra de uma 
maneira surpreendente. A palavra 
“poderoso”, em hebraico “atzam” (עצם) 
(Strong #6105), significa: forte, poderoso, 
maior, valente; é acompanhada pela palavra 
“meod” (מעד) (Strong #3966), que significa 
de maneira grandiosa, grande, vasto, 
grandemente, incontável, maior, muito, 
muitíssimo, muitíssimo mais, muito 
numeroso, extremamente, entre outros. O 
curioso aqui é que essa palavra aparece 
repetida duas vezes com a mesma ideia. Ou 
seja, ela se repete duas vezes em sequência, 
de forma redundante, dando a ideia de algo 
extremo. Poderíamos concluir que eles 
dobrariam o número de egípcios. Outro ponto 
a se entender sobre essa palavra “meod”, no 
povo hebreu, é que também era 
extremamente forte. 

1:9 “O qual disse ao seu povo: Eis que o 
povo dos filhos de Israel é muito, e mais 
poderoso do que nós.” – Em vista da 
multiplicação excessiva dos israelitas e com 
a ascensão ao poder de um novo faraó que 
não conhecia Yosef (Êxodo 1:8), surgiu um 
certo temor de uma possível aliança com o 
inimigo que colocaria em risco a estabilidade 
do reino, levando a pensamentos de 
extermínio. Notamos também a afirmação 
feita aqui com as palavras “mais numerosos” 
e “mais fortes”, confirmando o comentário 
anterior sobre a palavra dupla “meod” no 
versículo 7. Esta história tem sido repetida 
muitas vezes ao longo da história. Sempre 
houve um espírito antissemita que levou às 
maiores atrocidades contra o povo escolhido 
de YHVH. O triste é que ele tem sido exposto 
em grau excessivo dentro do cristianismo. 
Podemos citar as grandes Cruzadas, a obra 
de Martinho Lutero "Sobre os Judeus e Suas 
Mentiras", especialmente o capítulo 11. Um 
dos argumentos é que os judeus mataram 
Cristo, e é por isso que tantos males os 
atingiram. A questão é: qual Cristo eles 

Entra no nosso canal de 
Telegram (escaneia o 

código QR) 

  

http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalom@gmail.com


EMC SHALOM INTERNACIONAL 

2 

negaram no Egito ou no reino de Susã, na 
época de Ester e Mordecai? 

1:12 “Mas quanto mais os afligiam, tanto 
mais se multiplicavam, tanto mais 
cresciam; de maneira que se enfadavam 
por causa dos filhos de Israel.” – Mesmo 
em circunstâncias difíceis e adversas, YHVH 
sempre cumpre a Sua palavra. Além disso, 
isso demonstra que, quanto mais o inimigo 
tenta nos exterminar, mais nos 
multiplicaremos. Eles jamais conseguirão 
eliminar a descendência de Abraão da face 
da terra.  Mishlê (Provérbios) 19:21 “Muitos 
propósitos há no coração do homem, porém 
o conselho de YHVH permanecerá, para 
sempre”  

1:17 “As parteiras, porém, temeram a 
Elohim e não fizeram como o rei do Egito 
lhes dissera, antes conservaram os 
meninos com vida.” – Uma maneira de 
controlar o crescimento populacional é 
controlando a taxa de natalidade. Era isso 
que o Faraó queria implementar. Mas as 
parteiras de Israel sabiam que isso ia contra 
a Torá de YHVH e que o mandamento era 
multiplicar e encher a terra. Muitas vezes nos 
encontraremos em encruzilhadas como essa. 
Devemos decidir se obedeceremos aos 
homens ou a YHVH. Se obedecermos aos 
homens, receberemos as recompensas 
deles, pois o homem desaparece e logo é 
esquecido. Tehilim (Salmos) 103:15-16 
“Quanto ao homem, os seus dias são como a 
erva, como a flor do campo assim floresce. 
Passando por ela o vento, logo se vai e o seu 
lugar não será mais conhecido.” Matitiahu 
(Mateus) 10:41 “Quem recebe um profeta em 
qualidade de profeta, receberá galardão de 
profeta, e quem recebe um tzadik (justo) na 
qualidade de justo, receberá galardão de 
tzadik (justo).” Mas se obedecermos a YHVH, 
receberemos a recompensa de YHVH, que 
não passa nem desaparece. Devarim 
(Deuteronômio) 28:1-2 “E SERÀ que, se 
ouvirdes a voz de YHVH, teu Elohim, tendo 
cuidado de guardar todos os seus mitzvot 
(mandamentos) que eu hoje te ordeno, YHVH 
teu Elohim te exaltará sobre todas as nações 
da terra. E todas estas bênçãos virão sobre ti 

e te alcançarão, quando ouvires a voz de 
YHVH, teu Elohim.” A quem você 
obedecerá?  

 

Segunda aliah, 1:18 – 2:10 

1:20-21 “E Elohim favoreceu as parteiras; 
e o povo se multiplicou e chegou a ser 
muito poderoso. E sucedeu que por haver 
as parteiras temido Elohim, Ele prosperou 
suas famílias” – YHVH sempre recompensa 
Seus servos obedientes. Nenhum ganho 
neste mundo se compara aos ganhos que 
receberemos na era vindoura, quando 
Yeshua for revelado. Nunca desobedeça a 
YHVH por nada que lhe seja oferecido neste 
mundo! Mordejai (Marcos) 10:29-30 “E 
Yeshua, respondendo, disse: Em verdade 
vos digo que ninguém que há, que tenha 
deixado casa, ou irmãos, ou irmãs, ou pai, ou 
mãe, ou mulher, ou filhos, ou campos, por 
amor de mim e das Boas Notícias, que não 
receba cem vezes mais, já no olam hazeh 

(neste tempo), em casas, e irmãos, e irmãs, e 
mães, e filhos, e campos, com perseguições; 
e no olam habah (século futuro) a vida eterna.” 

1:22 “Então ordenou Faraó a todo o seu 
povo, dizendo: A todos os filhos que 
nascerem lançareis no rio, mas todas as 
filhas guardareis.” – Como não conseguiam 
obrigar as parteiras a cumprirem a ordem, os 
egípcios decidiram tomar as rédeas da 
situação. Essa nova estratégia consistia em 
eliminar os meninos, pois seriam os futuros 
guerreiros do povo. Desde os tempos antigos, 
vemos como a estratégia de destruir nações 
tem sido executada por meio das crianças. 
Hoje, isso continua, mas agora ocorre dentro 
das famílias, permitindo que as crianças 
cresçam sem o conhecimento do Eterno. 
Hoshea (Oséias) 4:6a “Meu povo é destruído 
por falta de conhecimento”. 

2:2 “E a mulher concebeu e deu à luz um 
filho: e, vendo que ele era formoso, 
escondeu-o três meses” – Esta mulher da 
tribo de Levi, decidiu fazer algo por seu filho, 
então ela o escondeu. Ela queria impedir que 
seu filho sofresse o mesmo destino que os 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

3 

outros. Hoje, entendemos que foi YHVH 
quem colocou esse sentimento nessa mulher, 
pois Ele tinha planos para essa criança, 
entendendo a sintaxe do versículo que 
implica algo muito especial que existia na 
criança. Vemos uma imagem semelhante na 
vida de Yeshua. Seus pais tiveram que 
escondê-lo porque Herodes queria matá-lo. 
Da mesma forma, ele ordenou a morte de 
todas as crianças daquela região. Esta 
passagem inicia um novo panorama 
profético, no qual Mosheh é o protagonista 
como “MESSIAS DE ISRAEL E COMO 
PROFETA DE YHVH”. No decorrer da vida 
deste profeta, devemos compreender 
padrões que nunca havíamos considerado na 
época da concepção; não apenas o ministério 
de Mosheh, mas também a visão profética 
que ele dá para todos nós: 

1. Ele é o único profeta que é comparado 
com Yeshua. Devarim (Deuteronômio) 
18:18 “eis que suscitarei um profeta do 
meio de seus irmãos, como tu, e porei as 
minhas palavras na sua boca, e ele lhes 
falará tudo o que eu lhe ordenar.” 

2. Ele está destinado a morrer desde o 
nascimento, assim como Yeshua. 

3. Cresce para ser rei. Yeshua é Rei. 

4. Liberta-nos da escravidão. Assim como 
Yeshua nos libertou da dispersão entre as 
nações. Nosso Egito. 

5. Ele é enviado pelo Pai Eterno. Yeshua 
também é enviado. 

6. Ele morre antes de entrar na Terra 
Prometida. Yeshua morreu para nos levar 
à Terra Prometida, à descendência de 
Abraão, um evento que ainda 
aguardamos. 
 

2:3 “Não podendo, porém, mais escondê-
lo, tomou uma arca de juncos, a revestiu 
com barro e betume; e, pondo nela o 
menino, a pôs nos juncos à margem do 
rio” – Embora a situação tenha piorado, essa 
mulher não desistiu, mas continuou lutando 
pela vida de seu filho. Um ponto interessante 

nesse versículo é a palavra "piche", um 
composto derivado da destilação de alcatrão 
e materiais orgânicos como carvão e 
madeira. Este composto é citado em 
Bereshit (Gênesis) 6:14 como o 
impermeabilizante usado para a arca de 
Noah, “Kofer” (כ  do Strong #3724 que (רֶפֹּ
significa cobrir, expiar ou perdoar com uma 
raiz e “Kafar” (כ  Strong #3722, que (רַפָּ
significa: expiação, purificar, perdoar, 
propício, purificar. Acontece, meu querido 
irmão, que essas palavras estão diretamente 
ligadas à palavra”Propiciatório” (ת רֶ   do (כַפֹּ
Strong #3727, possui relativamente a mesma 
raiz “KAPORET”: Cobertura da Arca Sagrada. 
Lugar de expiação pelos pecados no 
Tabernáculo. Por que tanta ênfase nesses 
detalhes idiomáticos?A resposta é simples. 
Ao caminharmos como a Casa de Israel, isso 
corresponde à nossa necessidade de 
conectar cada detalhe da Torá com os 
eventos do Messias Yeshua e Seu plano 
redentor para as doze tribos de Israel. Assim 
como a Arca de Noah foi construída para 
salvar a semente incorruptível após o 
julgamento conhecido como “O DILÚVIO”, 
este menino Mosheh, que seria salvo das 
águas, o fez em um barco coberto com 
KAFAR (pronuncia-se: expiação, redenção). 
Isso faz sentido com a missão que Mosheh 
teria de libertar os escravos israelitas do Egito 
e ser o líder de sua “redenção”. Um desenho 
vívido e humano, que as Escrituras chamam 
de “sombra profética das coisas que viriam”. 
Continuemos a trocar informações proféticas, 
com o único propósito de preencher nossas 
mentes com o pleno conhecimento da 
sabedoria de YHVH, dada àqueles que, com 
coração de reis, descobrem todos os seus 
segredos. Mishlê (Provérbios) 25:2 “A glória 
de Deus está nas coisas encobertas; mas a 
honra dos reis, está em descobri-las.” Ao 
inter-relacionar essas informações com o 
ministério de Mosheh, vemos paralelos 
impressionantes de como as palavras 
hebraicas eram as peças que mantinham o 
quebra-cabeça unido até a chegada da 
redenção final, Yeshua HaMashiach. EMC 
SHALOM INTERNATIONAL como um 
ministério da Casa de Israel, convida você a 
analisar as explicações de um documento tão 
excelente quanto a Torá de YHVH e a 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

4 

considerar detalhes como a relação entre 
Mosheh e seu irmão Aarão, “primeiro sumo 
sacerdote de Israel” (Aarão,  אהרון  בן  Aharón). 
Vemos na forma hebraica a palavra aron: 
Arca, caixa; que pronunciamos “aron” (א  (וןֹרָ ּ
do Strong #727, o que nos leva a concluir que 
Mosheh é o irmão da arca. Isso deveria nos 
encher de ainda mais preocupação quando 
entendemos que a arca era a caixa de 
madeira de acácia revestida de ouro, onde as 
duas tábuas de pedra, o Ômer de maná e a 
vara de Arão que floresceu — um símbolo 
inconfundível do Evangelho completo — 
seriam colocadas. As duas tábuas com os 
mandamentos representam a Torá, o Ômer 
de maná representa o pão que desceu do 
céu, Yeshua HaMashiach, e a combinação 
desses dois traz o espírito da ressurreição, 
que é representado na vara de Arão que 
floresceu (a vara que ressuscitou). Este é o 
conceito que usamos em EMC quando 
dizemos que pregamos um evangelho 
completo. Sabemos que Mosheh foi quem 
recebeu a aliança do Eterno YHVH 
TZEVAOT, tornando-se um vaso (arca ou 
caixa) de todo o conhecimento da Torá, 
porque, além das duas tábuas, a ele foram 
mostrados absolutamente todos os desígnios 
celestiais. Exatamente como está escrito 
Ivrim (Hebreus) 8:5 “Os quais servem de 
exemplo e sombra das coisas celestiais, 
como Mosheh divinamente foi avisado, 
estando já para acabar o tabernáculo; porque 
foi dito: Olha, faze tudo conforme o modelo 
que no monte se te mostrou.” Esse mesmo 
Mosheh, figura alegórica do Messias Yeshua, 
seria o portador das "Palavras", juntamente 
com a profecia que se cumpriria nele. 

 “YESHUA É A PALAVRA VIVA”. Yojanan 
(João) 1:1” No princípio era a Palavra, e a 
Palavra era com YHVH. E a Palavra era 
YHVH”. Yojanan (João) 1:14a “E a Palavra 
se fez carne, e habitou entre nós, e vimos a 
sua Kavod.” Contudo, não nos esqueçamos 
do propósito deste comentário: ver como a 
palavra KAFAR (brea = expiação, redenção) 
se reflete em Mashiaj. Consideremos que a 
raiz desta palavra é a mesma que KAPORET 
= PROPICIATÓRIO. Vaikrá (Levítico) 16:2 
Disse, pois, YHVH a Moshe: Diz a Arão que 

não entre no santuário todo o tempo, para 
dentro do véu, diante do propiciatório que 
está sobre a arca, para que não morra; 
porque eu aparecerei (Shekinah) na nuvem 
sobre o propiciatório. Ivrim (Hebreus) 9:5 
“E sobre ela estavam os Keruvim (querubins) 
representando a Shejinah, que cobria a arca 
com sua sombra, mas agora não é o 
momento de falar deste detalhe.” Romanos 
3:25a “YHVH deu para Yeshua como 
Kapparah (propiciação) pelos pecados, por 
meio da plenitude da fé com respeito ao 
sacrifício de Sua morte sangrenta. Este 
assegurou a justiça de YHVH.” Yojanan Alef 
(1 João) 2:2” E Ele é a Kapparah 
(propiciação) pelos nossos pecados; e não 
somente pelos nossos, mas também pelos de 
todo mundo.” Yojanan Alef (1 João) 4:10 
“Nisto está o amor, não em que nós tenhamos 
amado a YHVH, mas que Ele nos amou a 
nós, e enviou seu Filho para ser Kapparah 
(propiciação) pelos nossos pecados.” Você 
deve ter notado que temos usado a palavra 
Kaparah como reconciliação para dar uma 
maior compreensão da obra redentora do 
Messias Yeshua. Isso porque a palavra Kafar 
 que também pode ser lida como Kiper ,(פרַכ)
כ) יפִּ  que se traduz como descobrir ou ,(רֵּ
reconciliar, é a raiz da qual vem a palavra 
kipur ou kipurim, referindo-se à festa de Yom 
Kippur. Se esse é o dia do perdão, também é 
o dia da reconciliação! 

 

Terceira aliah, 2:11-25 

2:11 “E aconteceu naqueles dias que, 
sendo Moshe já homem, saiu a seus 
irmãos, e atentou para suas cargas; e viu 
que um egípcio feria a um hebreu, homem 
de seus irmãos.” – Vemos que nesta 
passagem as palavras “seus irmãos” são 
repetidas duas vezes, referindo-se aos 
hebreus. Isso nos mostra duas possíveis 
interpretações: 

1. Que Mosheh sempre soube de suas 
origens e, portanto, se sentia com um 
deles. 

2. Mosheh não sabia de suas origens, mas 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

5 

sentia uma paixão ardente por esse povo 
e não sabia como explicá-la. 

O mesmo aconteceu com muitos de nós. 
Mesmo sem entendermos o motivo dessa 
afinidade com a nação de Israel, ou porque 
fizemos de seus conflitos os nossos, algo no 
fundo nos dizia que eles eram nossos irmãos. 

2:14 “O qual disse: Quem te tem posto a ti 
por maioral e juiz sobre nós? Pensas 
matar-me, como mataste o mitsrita 
(egípcio)? Então temeu Moshe, e disse: 
Certamente este negócio foi descoberto.” 
– Neste versículo existem dois assuntos 
importantes:  

1. O pecado diminui nossa autoridade. 
Quando Mosheh decide confrontar e 
corrigir o erro cometido contra seu irmão, 
este o leva a sério por causa de seu 
pecado anterior. E isso, por sua vez, gera 
medo. 

2. Mosheh não é reconhecido por quem ele 
realmente é. Essencialmente, a primeira 
pergunta que lhe fazem é, em outras 
palavras: "Que autoridade tem sobre 
nós?", visto que as palavras "príncipe" e 
"juiz" aludem a posições de autoridade. 

Da mesma forma, em sua primeira vinda, 
Yeshua não foi reconhecido entre os 
principais líderes religiosos de sua época por 
quem ele realmente era. Assim como 
Mosheh, em uma ocasião, quando lhe 
perguntaram com que autoridade ele fazia o 
que fazia, cf. Hilel (Lucas) 20:2 “E falaram-
lhe, dizendo: Dize-nos, com que autoridade 
fazes estas coisas? Ou, quem é que te deu 
esta autoridade?” 

 

Quarta aliah, 3:1-17 

3:2 “Apareceu-lhe o Malaj (Anjo) de YHVH 

numa chama de fogo, no meio de uma 

sarça; Mosheh olhou, e eis que a sarça 

ardia no fogo e a sarça não se 

consumia." – A expressão “O Anjo de 

YHVH” refere-se a uma das manifestações 

visíveis de YHVH. Como visto anteriormente 

na bênção que Yaakov dá sobre seus netos, 

ele chama YHVH de “o Anjo que me 

resgatou”. Bereshit (Gênesis) 48:16 “O anjo 

que me livrou de todo o mal, abençoe estes 

rapazes, e seja chamado neles o meu nome, 

e o nome de meus pais Abraão e Isaque, e 

multipliquem-se como peixes, em multidão, 

no meio da terra.” Uma palavra que queremos 

explicar mais claramente, em termos de sua 

alegoria, é "a sarça". Sua principal 

característica é ser um arbusto espinhoso. 

Esses espinhos apontam ligeiramente para 

dentro; ou seja, se colocássemos a mão entre 

os galhos, não haveria perigo, pois, a mão 

seguiria a direção do crescimento dos 

espinhos. O problema surge quando paramos 

de nos mover e decidimos voltar. Seríamos 

feridos, cortados e picados várias vezes, pois 

estaríamos indo contra a direção dos 

espinhos. Isso alude à maneira como aquelas 

setenta almas de Israel foram levadas para o 

melhor do Egito durante um período de 

grande fome. Quem rejeitaria uma oferta tão 

soberana de bem-estar? Mas esse foi o 

caminho suave para entrar na sarça ardente 

chamada Egito. O grande problema surgiu de 

seu rápido crescimento, e eles foram contidos 

pela dura escravidão e em meio à servidão. 

As diretrizes para a liberdade que YHVH 

estabeleceu por meio de Mosheh trouxeram 

consigo o desafio de aumentar sua produção 

e trabalho antes de deixar a dura escravidão 

no Egito. 

3:5 "YHVH continuou: Não te chegues para 

cá; tira as sandálias dos pés, porque o 

lugar em que estás é terra santa." – Aqui 

vemos um fato interessante, pois em nenhum 

lugar das Escrituras há instruções específicas 

para tirar os sapatos dos pés, a menos que 

se esteja em um lugar santo. Há apenas um 

outro exemplo em Yehoshua (Josué) 5:15 

"Respondeu o Comandante do exército do 

YHVH a Yehoshua: Descalça as sandálias 

dos pés, porque o lugar em que estás é santo. 

E fez Yahushua assim”. Esta passagem 

estabelece uma relação direta entre aquele 

que falou na sarça ardente e este 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

6 

comandante do exército de YHVH. Ele não é 

um anjo, pois nenhum anjo permite que um 

homem se prostre diante deles. E as 

escrituras hebraicas validam essa 

informação, visto que em espanhol é 

impossível perceber essa conexão, pois 

Josué é o cumprimento imediato da 

promessa feita a Mosheh de suscitar um 

profeta dentre vós, Israel, dentre vossos 

irmãos. Devarim (Deuteronômio) 18:18, “Eis 

lhes suscitarei um profeta do meio de seus 

irmãos, como tu, e porei as minhas palavras 

na sua boca, e ele lhes falará tudo o que eu 

lhe ordenar. Vemos que Josué, assim como 

Mosheh dividiu as águas em duas, teve a 

presença do Anjo de Adonai, que lhes 

apareceu com a instrução de removerem as 

sandálias. Mosheh teve a tarefa de instruir o 

povo, conduzindo-os através de um banho 

ritual de reconciliação e deixando-os à 

entrada. Mas foi Josué, filho de Num quem os 

conduziu à terra prometida. Este Josué é uma 

prefiguração do nosso Messias Yeshua. O 

nome Yeshua é escrito em hebraico com as 

letras yud, shin, vav, ayin (י  e o nome ,(ועּשֵׁ

Josué em hebraico também é encontrado 

com essas mesmas quatro letras. Isso está 

registrado no livro de Nehemiah (Neemias) 

8:17 “Josué, filho de Num”, ( ן־נוּן בִּ  (יֵשׁוּעַ 

Yehoshua Ben Num. Mosheh, que representa 

Torá, foi suficiente para alcançar a terra 

prometida, mas aquele que os conduz à terra 

prometida, é Josué, que representa Yeshua. 

Agora, quem era esse Comandante do 

Exército de YHVH? Yehoshua (Josué) 5:14 

"Respondeu ele: Não; sou comandante do 

exército do YHVH e acabo de chegar. Então, 

Yehoshua se prostrou com o rosto em terra, 

e o adorou, e disse-lhe: Que diz meu Amo ao 

seu servo?"  Um dos esclarecimentos mais 

significativos é dado pelo próprio contexto da 

conversa entre Yehoshua e este Comandante 

dos Exércitos de YHVH. Yehoshua (Josué) 

6:2 “Então, disse YHVH a Yehoshua: Olha, 

entreguei na tua mão Yericho (Jericó), o seu 

rei e os seus valentes." Isto define poderosa 

e gloriosamente em Hitgalut (Apocalipse) 

19:10-16 "Prostrei-me ante os seus pés para 

adorá-lo. Ele, porém, me disse: Vê, não faças 

isso; sou conservo teu e dos teus irmãos que 

mantêm o testemunho de Yeshua; adora a 

YHVH. Pois o testemunho de Yeshua é o 

Ruaj da profecia. Vi o céu aberto, e eis um 

cavalo branco. O seu cavaleiro se chama Fiel 

e Verdadeiro e julga e peleja com justiça. Os 

seus olhos são chama de fogo; na sua 

cabeça, há muitos diademas; tem um nome 

escrito que ninguém conhece, senão ele 

mesmo. Está vestido com um manto tinto de 

sangue, e o seu nome se chama a “PALAVRA 

DE YHVH”; e seguiam-no os exércitos que há 

no céu, montando cavalos brancos, com 

vestiduras de linho finíssimo, branco e puro. 

Sai da sua boca uma espada afiada, para 

com ela ferir as nações; e Ele mesmo as 

regerá com cetro de ferro e, pessoalmente, 

pisa o lagar do vinho do furor da ira de YHVH, 

Elohim Todo-Poderoso. Tem no seu manto e 

na sua coxa um nome inscrito: DOS REIS REI 

E AMO DOS SENHORES." Amém! Aleluia!  

3:6 "Disse mais: Eu sou o Elohim de teu 
pai, o Elohim de Abraão, o Elohim de 
Yitzjak e o Elohim de Yaakov. Mosheh 
escondeu o rosto, porque temeu olhar 
para Há ‘Elohim." – O esplendor da glória de 
YHVH era tão grande que Mosheh teve medo 
de contemplá-la. O Eterno se apresenta como 
o Elohim de seus ancestrais, então pode-se 
inferir disso que Mosheh conhecia YHVH. 
Talvez seu conhecimento não fosse muito 
profundo, mas, sem dúvida, ele ao menos já 
tinha ouvido falar Dele. Estamos no mesmo 
processo de aprendizado que Mosheh 
vivenciou por meio do chamado que recebeu. 
E é imprescindível que aprendamos cada vez 
mais a cada dia, para que assim como 
Mosheh teve o privilégio de estar face a face 
com Ele, nós também possamos estar 
preparados para dizer: Iyov (Job) 42:5 “Eu te 

conhecia só de ouvir, mas agora os meus 
olhos te veem.” 

3:12, “Respondeu-lhe Elohim: certamente 
eu serei contigo; e isto te será por sinal de 
que te enviei: quando houver tirado do 
Egito o meu povo, servireis a Elohim neste 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

7 

monte.” - O Midrash vê aqui uma referência 
ao Messias. O que significam essas 
palavras? Os sábios da antiguidade dizem 
que é simbólico da primeira libertação, 
porque com um “anoji” Israel entrou no Egito, 
como está escrito: "Irei contigo ao Egito, e 
com um anoji te farei voltar de lá, Bereshit 
(Gênesis) 46:4 “E descerei contigo ao Egito, 
e certamente te farei tornar a subir, e Yosef 
porá a sua mão sobre os teus olhos. “É 
também simbólico da redenção final, como 
está escrito: Eu “anoji” os curarei e os 
salvarei. (Na era do Messias). De fato, o 
Nome do Messias é Emanuel em Yeshayahu 
(Isaías) 7:14, “Portanto o mesmo YHVH vos 
dará um sinal: Eis que a virgem conceberá, e 
dará à luz um filho, e chamará o seu nome 
Emanuel. “Que significa: Emanuel (Emanuel) 
“Deus está conosco”. E Ele falará em nome 
de Elohim e como Elohim. Certamente é 
correto que Yeshua agiu com a autoridade de 
Deus, pregando que: “Ninguém viu o Pai 
senão aquele que é de Deus; somente Ele viu 
o Pai. Quem me vê vê aquele que me 
enviou… Eu e o Pai somos um… Venham a 
mim… Aprendam de mim… Eu sou o 
caminho, a verdade e a vida.” Filipenses 2:1, 
“E toda a língua confesse que Yeshua 
HaMashiaj é o Senhor, para glória de Deus 
Pai.” Colossenses 1:16-17, “Porque nele 
foram criadas todas as coisas que há nos 
céus e na terra, visíveis e invisíveis, sejam 
tronos, sejam dominações, sejam 
principados, sejam potestades. Tudo foi 
criado por ele e para ele. E ele é antes de 
todas as coisas, e todas as coisas subsistem 
por ele”. 1 Timóteo 6:16, “Aquele que tem, 
ele só, a imortalidade, e habita na luz 
inacessível; a quem nenhum dos homens viu 
nem pode ver, ao qual seja honra e poder 
sempiterno. Amém.” Ivrim(Hebreus) 1:3 “O 
qual, sendo o resplendor da sua glória, e a 
expressa imagem da sua pessoa, e 
sustentando todas as coisas pela palavra do 
seu poder, havendo feito por si mesmo a 
purificação dos nossos pecados, assentou-se 
à destra da majestade nas alturas.” 

 

 

As declarações “EU SOU” do Messias 
Yeshua 

- “Yeshua disse a ele: ‘Sou eu quem está 
falando com você’” Yojanan (João 4:26) 

- “Eu sou o pão da vida. Quem vem a mim 
jamais terá fome, e quem crê em mim jamais 
terá sede.” Yojanan (João 6:35) 

- “Mas ele lhes disse: ‘Vocês são daqui 
debaixo; eu sou lá de cima. Vocês são deste 
mundo; eu não sou deste mundo.” Yojanan  
(João 8:23) 

- “Respondeu-lhes Yeshua: ‘Digo-lhes a 
verdade: Antes que Abraão existisse, eu sou.” 
Yojanan (João 8:58) 

- “Enquanto estou no mundo, sou a luz do 
mundo.” Yojanan (João 9:5) 

- “Disse-lhes Yeshua novamente: ‘Digo-lhes a 
verdade: Eu sou a porta das ovelhas.’” 
Yojanan (João 10:7) 

- “Dizeis: ‘Blasfemas!’, porque eu vos disse: 
‘Eu sou o Filho de Deus.” Yojanan (João 
10:36) 

- “Disse-lhe Yeshua: ‘Eu sou a ressurreição e 
a vida. Quem crê em mim, ainda que morra, 
viverá.” Yojanan  (João 11:25) 

- “Disse-lhes Yeshua: ‘Eu sou o caminho, a 
verdade e a vida. Ninguém vem ao Pai senão 
por mim.’” Yojanan (João 14:6) 

- “Eu sou a videira verdadeira, e meu Pai é o 
agricultor.” Yojanan (João 15:1) 

- “Quando o vi, caí a seus pés como morto.” 
Então Ele pôs a Sua mão direita sobre mim e 
disse: “Não tenha medo; EU SOU o primeiro 
e o último.” (Apocalipse 1:17) 

3:14-15 "Disse Elohim a Mosheh: “Ehieh 
asher Ehieh” EU SOU O QUE SOU. Disse 
mais: Assim dirás aos filhos de Israel: 
Ehieh EU SOU me enviou a vós outros. 

Disse Elohim ainda mais a Moshe: Assim 
dirás aos filhos de Israel:  יהוה YHVH o 

Elohim de vossos pais, o Elohim de 
Abraão, o Elohim de Yitzjak e o Elohim de 
Yaakov, me enviou a vós outros; este é o 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

8 

meu nome eternamente, e assim serei 
lembrado de geração em geração." –Aqui, 
o Eterno se apresenta por Seu nome. Não por 
apelidos, não por títulos baseados em Suas 
ações ou em alguma área de Sua obra, mas 
por Seu próprio Nome: YHVH. A partir desta 
passagem, podemos inferir que Mosheh não 
tinha restrições em pronunciar o Nome do 
Altíssimo, visto que o usou diante de seu povo 
para que soubessem que YHVH realmente o 
havia enviado. Isso mostra que a tradição de 
não mencionar este Santíssimo Nome não se 
origina da Torá, mas foi desenvolvida 
posteriormente dentro do Judaísmo. Em Emc 
Shalom International,ensinamos que: Ehieh 
asher Ehieh não é realmente uma palavra, é 
uma expressão, e é a mais bela expressão 
que Elohim usou para que possamos 
compreendê-Lo. Quando Sua Majestade 
chama Mosheh, no meio de seu discurso 
Mosheh pergunta a Elohim: Qual é o Seu 
nome?, mas em vez de o Eterno usar YHVH, 
Adonai ou qualquer outro de Seus nomes, o 
que Ele usa é a expressão: Shemot (Êxodo) 
3:14, “E disse Elohim a Mosheh: Eu SOU O 
QUE SOU. Disse mais: "Assim dirás aos 
filhos de Israel: eu sou me enviou a vós”. Mas 
o que significa "Eu Sou Quem Sou"? Em 
hebraico, isso é "Ehieh asher ehieh", mas não 
se traduz como "Eu sou quem eu sou". Essa 
expressão é muito mais sublime. A palavra 
ehieh (אהיה) é a forma futura do verbo "ser", 
que em sua forma infinitiva é conhecido como 
lihiot (הִל  ,e se traduz como: ser, existir ,(ותֹיְ 
ter, ocorrer, acontecer, tornar-se (algo), 
transformar-se em algo. A palavra Asher (  ר
א  ּ ָ  vem do binian piel (estruturas (שֵׁ 
morfológicas em hebraico que indicam como 
um verbo é conjugado e qual o seu 
significado), em hebraico leAsher ( רֵ שַ אְל), e 
se traduz como: confirmar, aprovar, autorizar, 
dar consentimento, dar aprovação. Ehieh 
asher ehieh é uma expressão da gloriosa 
magnificência do Rei do universo. Podemos 
combinar cada significado da palavra ehieh e 
cada significado da palavra asher para 
ampliar nossa visão dessa expressão ehieh 
asher ehieh, Elohim existe de acordo com a 
sua existência, Elohim se torna algo de 
acordo com a conformidade daquilo que é 
convertido. 

Em outras palavras, Ele pode se tornar o que 
Ele quiser. É por isso que Ele não deu a 
Mosheh apenas um nome, porque queria que 
Mosheh e o povo hebreu entendessem que a 
magnificência do Seu ser não se limita a uma 
única qualidade, mas sim a uma pluralidade 
de qualidades em um só Elohim. Algo 
maravilhoso acontece quando dizemos: Ele é 
aquele que era, aquele que é e aquele que 
será. Aqui, as palavras hebraicas são usadas: 
היה  והוה   haiah vehoveh veihieh, que - ויהיה 
também descendem da expressão dirigida a 
Mosheh: ehieh asher ehieh. Dessa forma, Ele 
não apenas “era, é e será”, mas “tornou-se, 
torna-se e se tornará” o que Ele desejar para 
cumprir o propósito que tem para o Seu povo. 
Para explorar este tópico com maior 
profundidade, recomendamos assistir: “As 
Curiosidades da Haftará: Yitro” no canal do 
YouTube de EMC Shalom International. 
Vemos claramente que todos os outros 
nomes divinos são derivados e foram 
nomeados como resultado de algum ato ou 
feito maravilhoso da parte de Deus. Entre os 
nomes e títulos de Deus no Tanakh e na Brit 
HaJadashah (isto é, em referência a Yeshua), 
existem aproximadamente setenta nomes de 
Deus. Todos esses nomes são derivados, 
exceto o TETRAGRAMA, que não expressa 
nenhum atributo, mas simplesmente 
"Existência" e nada mais; sua existência 
absoluta, o que implica que Ele sempre 
existirá. Lembremos o que Deus diz a 
Mosheh em Êxodo, capítulo 6, versículos 2 e 
3: “Então Deus falou a Mosheh e disse: ‘Eu 
sou YHVH. Apareci a Abraão, a Isaque e a 
Jacó como El Shaddai, mas pelo meu nome, 
YHVH, não me revelei a eles.’” Pode-se dizer, 
então, que o Tetragrama e “Eu Sou o que Sou 
(ehieh asher ehieh)” são absolutos, únicos, 
inefáveis e ocultos, como veremos adiante. É 
importante notar que a tradução “Eu Sou o 
que Sou (ehieh asher ehieh)” não é, em si, a 
tradução correta, mas sim uma aproximação 
dela. É por isso que observamos que nas 
traduções hebraicas eles não o transliteram 
para o espanhol, mas simplesmente o 
escrevem em sua fonética: EHIEH ASHER 
EHIEH. 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

9 

Foi o próprio Mosheh quem quis conhecer o 
Seu Nome; o Nome que aponta para a 
essência única de Deus. Até então, Deus lhe 
havia falado do Deus dos patriarcas; e, 
portanto, Mosheh quis aprofundar-se na ideia 
da profundidade de Deus, perguntando qual 
era o Seu Nome, a essência desse Nome e o 
seu significado. Se olharmos para a história, 
veremos que a forma latinizada, Jeová, 
começou a ser usada dessa maneira a partir 
do século XIII por um monge chamado 
Raimundo Martini, da ordem dominicana. Ele 
a utilizou em seu livro "Pugeu Fidei", de 1270. 
A maneira mais apropriada de pronunciá-lo 
em hebraico é pronunciando as quatro letras 
YUD, HE, VAV, HE. Se levássemos em 
consideração o texto de Atos 2:2 “E 
acontecerá que todo aquele que invocar o 
nome do Senhor será salvo.” Se observarmos 
atentamente sua forma hebraica, o profeta 
Joel 2:32, não diz: “Senhor, senão YHVH, em 
duas palavras o tetragrama ou Nome 
Sagrado. Também em Romanos 10:9 " Se 
você confessar com a sua boca que Yeshua 
é o Senhor e crer em seu coração que Deus 
o ressuscitou dentre os mortos, será salvo." 
Em vez de dizer: “Yeshua é o Senhor”, deve 
dizer: “Yeshua é YHVH”.  Mateus 3:3 “Porque 
este é o referido por intermédio do profeta 
Isaías: Voz do que clama no deserto: 
Preparai o caminho do Senhor, endireitai as 
suas veredas." Em vez de dizer: Prepara o 
caminho do SENHOR, dizer, prepara o 
caminho de YHVH. (Isaías 40:3). Hebreus 
1:8 “mas acerca do Filho: O teu trono, ó Deus, 
é para todo o sempre; e: Cetro de equidade é 
o cetro do seu reino." Este texto pertence ao 
Salmo 45:6 que diz:” Teu trono, Elohim, é 
para sempre e eterno; cetro de equidade é o 
cetro do teu reino.” Da mesma forma, 
devemos considerar a expressão “GLÓRIA” 
(Kavod); às vezes, ela é designada como “luz 
criada”, que Deus traz sobre um lugar para 
magnificá-lo milagrosamente; “A glória do 
Senhor estava sobre o monte Sinai” (Êxodo 
24:16). “E a glória do Senhor encheu o 
tabernáculo” (Êxodo 40:34). Outros anunciam 
sua essência, ou sua verdadeira realidade: 
“Mostra-me a tua glória” (Êxodo 33:18). A 
resposta foi: “Não pode o homem ver minha 
face e seguir vivendo (20)”. Assim, 
indicando que esta Glória é a Sua essência; 

e falamos da Sua “Glória” para exaltá-Lo. Às 
vezes, “KAVOD” designa a glorificação de 
Deus por todas as pessoas; ou melhor, que 
tudo fora d'Ele O homenageia e O glorifica: 
Tehilim (Salmo) 150:6 “Que tudo o que tem 
fôlego louve a YHVH.” Pois a verdadeira 
glorificação é aprender a compreender a Sua 
grandeza; portanto, quem percebe a Sua 
grandeza e a Sua perfeição já O glorifica na 
medida da sua compreensão. “O homem, em 
particular, O louva com palavras, para tornar 
evidente o que alcançaram em seu intelecto 
e para compartilhá-lo com outros e com 
aqueles que não O conhecem.” Os seres 
inanimados também O glorificam de certa 
forma; como se indicassem com sua natureza 
o poder e a sabedoria Daquele que lhes deu 
a existência, e isso os leva a glorificá-Lo, seja 
em palavras ou em silêncio, se forem seres 
desprovidos de fala. Temos, por exemplo: 

“Todos os meus ossos dirão: ‘Quem é 
como tu, YHVH?’” (Salmo 35:10) “Quando 
cantaram de alegria todas as estrelas da 
manhã, e todos os filhos de Deus exultam 
de júbilo?” (Jó 38:7). Como também foi dito: 
“Toda a terra está cheia da sua glória” 
(Isaías 6:3); “E a terra está cheia da sua 
glória” (Habacuque 3:3). Pois o louvor é 
chamado de “KAVOD”, de acordo com o que 
foi dito: “Deem glória a YHVH nosso Deus” 
(Jeremias 13:16). A palavra hebraica 
“LEOLAM” (לֹּעְל  que é escrita sem a letra ,ם ָּ
“vav”) pode ser pronunciada de forma 
diferente e lida como “LEALEM”, que 
significa: “OCULTAR” (Oculto). Este 
Midrash (comentário) reflete a própria 
essência da tradição de Israel a respeito da 
pronúncia do inefável Nome de Deus, que, 
portanto, é superior a toda compreensão e 
expressão humana. Agora, se observarmos a 
Brit HaJadashah (Novo Testamento), vemos 
Yeshua confirmando Sua identidade nos 
diversos cenários de Seu ministério, bem 
como Sua divindade, e O vemos reafirmando 
o que Ele verdadeiramente é: “Eu sou o Alef 
e o Tav, o princípio e o fim, diz o Senhor, 
aquele que é, que era e que há de vir, o 
Todo-Poderoso.” (Apocalipse 1:8). Neste 
texto temos sete expressões que denotam 
Plenitude, Existência, Absoluto, Essência, 
Eternidade e Glória. Seria como a repetição 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

10 

de “EU SOU O QUE SOU” do Tanakh em 
Êxodo 3:14; Isaías 41:4; 44:24; 45:21; 46:9-
12, Amós 3:14 e Provérbios 30:4. Ao longo 
dos Evangelhos, encontramos Yeshua 
expressando esta mesma palavra em 
situações especiais, que acabamos de 
revisar. Sabemos que Deus tem Seus 
segredos, como está escrito em Devarim 
(Deuteronômio) 29:29, “As coisas 
encobertas pertencem ao Senhor nosso 
Deus, porém as reveladas nos pertencem 
a nós e a nossos filhos para sempre, para 
que cumpramos todas as palavras desta 
lei.” E também que Ele, em Sua misericórdia 
e graça, quer nos mostrar alguns deles para 
nosso melhor entendimento e orientação em 
nossa vida de fé. É por isso que vemos a 
grande relação entre o Tetragrama, “Eu Sou 
o Que Sou”, e as expressões de Yeshua nas 
declarações “EU SOU”, que estão 
registradas nos Evangelhos onde o 
“Absoluto” de Deus é claramente declarado, 
sem mostrar quaisquer atributos; apenas Sua 
“Essência”. 

34:16 Vai, e ajunta os anciãos de Israel e 
dize-lhes: YHVH, Elohim de vossos pais, o 
Elohim de Abraão, de Itzjak e de Yaakov, 
me apareceu, dizendo: Certamente vos 
tenho visitado e visto o que vos é feito no 
Egito.” - Mosheh trouxe aos anciãos de Israel 
uma mensagem de esperança. Essa 
mensagem essencialmente comunicava a 
eles que seu Elohim, o Elohim de seus 
ancestrais, estava cuidando deles e, acima 
de tudo, que Ele sabia o que eles estavam 
passando. A palavra usada para "visitou" é 
"pacád" (פ  :Strong's #6485, que significa) (דַקָּ
visitar, supervisionar, etc.). Mas o que é 
notável é que essa palavra é repetida duas 
vezes de forma redundante. Isso sugere que 
Ele sabia não apenas por saber, mas também 
para agir. A mensagem anunciava ao povo 
que YHVH em breve acabaria com essa 
opressão e os conduziria à liberdade. 

 

 

 

Quinta aliah, 3:18 – 4:17 
 
4:12 “Vai, pois, agora, e eu serei com a tua 
boca e te ensinarei o que hás de falar.” - 
Aqui, YHVH está dizendo a Mosheh duas 
coisas: 

1. Que ele não deveria se preocupar com 
sua falta de eloquência, porque Ele 
cuidaria das palavras que ele teria que 
dizer. 

 
2. Que tanto Mosheh quanto os líderes de 

Israel deveriam saber que a mensagem 
era de YHVH e não apenas palavras 
motivacionais de Mosheh. 

 
4:16 “E ele falará por ti ao povo; e 
acontecerá que ele te será por boca, e tu 
lhe serás por Elohim”. - YHVH definiu 
claramente os papéis e responsabilidades de 
Mosheh e Arão. Eles tinham funções 
diferentes, níveis de influência diferentes e 
ministérios diferentes. Mas eram irmãos e 
dependiam um do outro. Isso nos ensina que, 
embora possamos ter ministérios ou funções 
diferentes no Reino, somos irmãos e 
precisamos uns dos outros. Romanos 12:4-
12 “Porque assim como em um corpo temos 
muitos membros, e nem todos os membros 
têm a mesma operação, Assim nós, que 
somos muitos, somos um só corpo em 
Mashiaj, mas individualmente somos 
membros uns dos outros. De modo que, 
tendo diferentes dons, segundo a graça que 
nos é dada, se é profecia, seja ela segundo a 
medida da fé; Se é ministério, seja em 
ministrar; se é ensinar, haja dedicação ao 
ensino; Ou o que exorta, use esse dom em 
exortar; o que reparte, faça-o com 
liberalidade; o que preside, com cuidado; o 
que exercita misericórdia, com alegria. O 
amor seja não fingido. Aborrecei o mal e 
apegai-vos ao bem. Amai-vos cordialmente 
uns aos outros com amor fraternal, 
preferindo-vos em honra uns aos outros. Não 
sejais vagarosos no cuidado; sede fervorosos 
no espírito, servindo a YHVH; Alegrai-vos na 
esperança, sede pacientes na tribulação, 
perseverai na oração;”  
 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

11 

Sexta aliah, 4:18-31 

4:19 “Disse também o YHVH a Moshe, em 
Midiã: Vai, torna para a Mitsraim, porque 
são mortos todos os que procuravam tirar-
te a vida." – YHVH acalmou os temores de 
Mosheh, pois ele temia a sentença de morte 
que pairava sobre ele no Egito. Da mesma 
forma, Yosef recebeu uma mensagem de 
Yeshua para retornar do Egito. Matitiahu 
(Mateus) 2:19-21” Tendo Herodes morrido, 
eis que um malaj (anjo) de YHVH apareceu 
em sonho a Yosef, em Mitzraim, e disse-lhe: 
Dispõe-te, toma o menino e sua mãe e vai 
para a terra de Eretz-Israel; porque já 
morreram os que atentavam contra a vida do 
menino. Dispôs-se ele, tomou o menino e sua 
mãe e regressou para a terra de Eretz-
Israel."   

4:22 “Dirás a Paroh: Assim diz YHVH: 
Israel é o meu primogênito”. – A 
primogenitura é uma posição de autoridade e 
não uma condição de nascimento. Em outras 
palavras, o primogênito é aquele que está 
acima dos outros. Exemplo: Esaú e Yaakov. 
Esaú nasceu primeiro, mas Yaakov era o 
primogênito. Bereshit (Gênesis) 25:22-23 “E 
os filhos lutavam dentro dela; então disse: Se 
assim é, por que sou eu assim? E foi 
perguntar a YHVH. E YHVH lhe disse: Duas 
nações há no teu ventre, e dois povos se 
dividirão das tuas entranhas, e um povo será 
mais forte do que o outro povo, e o maior 
servirá ao menor.”  

4:25 "Então, Tziporah tomou uma pedra 
aguda, cortou o prepúcio de seu filho, 
lançou-o aos pés de Moshe e lhe disse: 
Sem dúvida, tu és para mim esposo 
sanguinário." – O fato de você ser escolhido 
não significa que você tem licença para 
pecar. Mosheh não havia cumprido o Brit Milá 
(circuncisão) e, portanto, sua vida estava em 
perigo. Mas graças a YHVH, que levanta 
esposas que são auxiliadoras adequadas 
para os homens. Se não fosse por Tziporah e 
sua visão espiritual, teria sido um fim 
catastrófico para Mosheh. 

4:31   "E o povo creu; e, tendo ouvido que 
YHVH havia visitado os filhos de Israel e 
lhes virá a aflição, inclinaram-se e o 

adoraram." – Um brilho de esperança surgiu 
nos corações dos Filhos de Israel quando 
souberam que YHVH se lembrava deles. O 
mesmo acontece quando os Filhos de Israel, 
escravizados por Roma hoje, são informados 
de que seu Elohim se lembra deles e que Ele 
não se esquece de Sua aliança e promessas 
ao Seu povo. 

 

Sétima aliah, 5:1 – 6:1 

5:1 “Depois, foram Mosheh e Arão e 
disseram a Paroh: Assim diz o YHVH, 
Elohim de Israel: Deixa ir o meu povo, para 
que me celebre uma festa no deserto." – O 
pedido de YHVH foi direto. Ele solicitou a 
libertação de Israel com um propósito claro e 
definido: para que pudessem adorá-Lo. 
YHVH estava libertando Seu povo para 
estabelecer um reino de sacerdotes e uma 
nação santa. Shemot (Êxodo) 19:5-6 “Agora, 
pois, se diligentemente ouvirdes a minha voz 
e guardardes a minha aliança, então, sereis a 
minha propriedade peculiar dentre todos os 
povos; porque toda a terra é minha; vós me 
sereis reino de kohanim (sacerdotes) e nação 
santa. São estas as palavras que falarás aos 
filhos de Israel."  Hitgalut (Apocalipse) 1:6 
“e nos constituiu reino, kohanim (sacerdotes) 
para YHVH seu Pai, a ele a glória e o domínio 
pelos séculos dos séculos. Amém!" Também 
queremos compartilhar com vocês um pouco 
da vida de um crente que foi verdadeiramente 
liberto da escravidão romana. “Ele é um 
crente que celebra as FESTAS DO ETERNO 
YHVH” Caso contrário, amado irmão, você 
permanece na escravidão, e o tirano ainda 
exerce domínio sobre você. 

5:3 “Eles prosseguiram: O Elohim dos 
hebreus nos encontrou; deixa-nos ir, pois, 
caminho de três dias ao deserto, para que 
ofereçamos sacrifícios ao YHVH, nosso 
Elohim, e não venha ele sobre nós com 
pestilência ou com espada.” – Ninguém 
que se opôs a Israel escapou de sérias 
consequências. Por isso, Mosheh e Arão 
advertiram o Faraó sobre as consequências 
de impedir a saída de Israel do Egito. 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

12 

5:20-21 “Quando saíram da presença de 
Paroh, encontraram Mosheh e Aarão que 
estavam à espera deles; e lhes disseram: 
Olhe o YHVH para vós outros e vos julgue, 
porquanto nos fizestes odiosos aos olhos 
de Paroh e diante dos seus servos, dando-
lhes a espada na mão para nós destroem.” 
– Não há vitória sem luta. Não há bênção sem 
provação. Às vezes, YHVH permite que a 
situação se torne difícil para nos mostrar o 
Seu poder. Em certa ocasião, Yeshua e Seus 
discípulos encontraram um cego, como 
narrado em Yojanan (João) 9:1-3 
"Caminhando Yeshua, viu um homem cego 
de nascença. E os seus talmidim (discípulos) 
perguntaram: Rabi, quem pecou, este ou 
seus pais, para que nascesse cego? 
Respondeu Yeshua: Nem ele pecou, nem 
seus pais; mas foi para que se manifestem 
nele as obras de YHVH."  

______________ 

Fim da Parashah 
 
 

Glossário: 

- Aliah: Subida, subir. 

- Brit HaJadashah: Pacto Renovado. 

- Drash: Terceiro nível de interpretação do 

PaRDéS, o aplicável e subjetivo da 

mensagem. 

- Haftarah: Comentário dos profetas. 

- Jumash: Nome de uma Toráh que contém 

comentários rabínicos. 

- Kadosh: Santo. 

- Parashah: porção semanal da Toráh. 

- Parashot: Plural de Parashah. 

- Peshat: O literal do texto. 

- Remez: comentário alegórico 

- Tanak: Antigo Pacto  

- Torah: Instruções, Pentateuco, Lei. 

Nota de edição EMC: É importante destacar 

neste ponto, na esperança de que todos 

aqueles que iniciam o estudo da parashah 

tenham clareza quanto ao recurso utilizado 

por nossos leitores: o Midrash. Trata-se de 

um comentário sobre os rabinos mais 

proeminentes da história da literatura 

israelense e sobre aqueles que ocupposições 

de destaque em sua compreensão literária da 

Torah. Isso nos permite obter perspectivas 

mais amplas sobre o significado implícito e 

subjetivo da mensagem profética das 

Escrituras Hebraicas. Contudo, o leitor e 

estudante da Torá tem necessariamente a 

obrigação de concordar com essas 

referências. 

O material bíblico e os recursos utilizados 

neste documento são, em geral, da Versão 

Nazarena Israelita (NVI), que é utilizada em 

primeiro lugar ao citar cada texto bíblico em 

negrito e será o versículo a ser comentado. 

As ilustrações para esses textos seguem a 

doutrina estabelecida em EMC SHALOM 

INTERNATIONAL como um ministério de 

Raízes Hebraicas, da qual se originam os 

Quatro Pilares. 

Pilar 1. YESHUA é YHVH. 

Pilar 2. Pronunciando Seu Nome YHVH. 

Pilar 3. Guardar Seus Mandamentos. 

Pilar 4. Suas promessas são apenas para 

ISRAEL. 

Cada um desses pilares doutrinários está 

estabelecido, como diz Efésios 2:20, “pois o 

próprio YESHUA é o nosso FUNDAMENTO”. 

Da mesma forma, defendemos e explicamos 

esses pilares na pregação do único 

evangelho proclamado pelos primeiros 

emissários. A Bíblia Messiânica Israelita de 

Kadosh (BKIM), que também faz parte dos 

versículos citados nos comentários, é 

utilizada devido à sua linguística inovadora e 

palavras hebraicas restauradas, bem como 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

13 

porque todos os textos são comparados com 

os documentos de Qumran. Este material 

estará sempre sujeito à avaliação constante 

pelas autoridades do ministério, enquanto 

nos esforçamos diariamente para esclarecer 

qualquer coisa que possa estar sujeita a erros 

de interpretação, interesses pessoais ou 

congregacionais, ou simplesmente erro 

humano. Outros documentos utilizados nesta 

parashá são: a Bíblia, a Peshitta e o Livro de 

Yashar. 

_________________________ 

Fim da Parashah 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Os comentários destes textos obedecem a 
doutrina estabelecida em EMC SHALOM 
INTERNACIONAL como Ministério de 
Raízes Hebraicas. E onde partem os quatros 
pilares, que defendemos e expomos na 
pregação do único evangelho. Que os 
primeiros emissários (shlijim-apóstolos), 
pregaram com um só propósito. Restaurar o 
Reino de Israel. Atos 1:16 dirigido aos 
destinatários, estabelecidos em Santiago 1:1 
e 1 Pedro 1:1. “A CASA DE PERDIDA DE 
ISRAEL” 

O mesmo Rabi Shaul, (Shaliaj Paulo), 

emissário por excelência, para todos os 

gentis, sabia de antemão, que seu foco de 

alcance era somente as doze tribos, 

dispersas. Chamadas “ovelhas perdidas da 

casa de Israel”. (Melo Há Goyim) “Os justos 

das Nações”. Atos 26:7. E o cumprimento 

desta mesma promessa, que as doze tribos 

esperam obter, firmemente, fazendo seus 

atos de adoração, noite e dia. Apesar disto, 

em relação a essa esperança, que diante da 

sua majestade, que estou sendo acusado 

pelos judeus.  

PD: Este documento é comentado semanal e 
ao vivo, direto em nossas classes por internet 
cada Shabbat de 11:00 da manhã as 13:00 
horas, através de www.zoom.com e ID para 
ingressar no canal de EMC SHALOM 
INTERNACIONAL é: ID: 463 703 1177 
 
Nota importante: a chave é mudada 
regularmente; favor de ficar pendente nos 
chats da aplicação Telegram onde você 
poderá conhecer. Se você não estiver 
nenhum dos nossos chats, manda e-mail 
emcshalomint@gmail.com solicitando o 
acesso.  
 
Nosso único desejo é que através deste 
material sua descendência seja abençoada 
por um entendimento superior das escrituras; 
saindo do evangelho subjetivo, e as vezes 
quase místico de hoje. O objetivo desta 
mensagem, é uma maior certeza idiomática, 
envolto em seu ambiente cultural respectivo, 
concedendo-nos maior solidez interpretativa 

http://www.zoom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com


EMC SHALOM INTERNACIONAL 

14 

dos textos.  
 
Todos os crentes no Elohim da Bíblia, têm em 
comum denominador, um só desejo. De 
estabelecer um avivamento, tão poderoso 
que traga a presença do Rei dos reis e 
estabeleça Seu Reino de uma vez e para 
sempre. Todavia, o único que irá trazer isto a 
congregação dos santos de Israel é” A 
HISTÓRIA BIBLICA”. Voltar ao fundamento e 
a forma inicial da FÉ HEBRAICA.  
E este documento, assim como a classe da 
Toráh, e cada Shabbat, é isso, conhecer a 
história espiritual de um povo, Israel, é viver 
sabendo que somos a continuação e a 
conclusão, desta grande história de amor. 

Estamos muito agradecidos por tua 
contribuição ao nosso ministério. Está nos 
permitindo ir a maior excelência. 

https://www.PayPal.me/emcshalom  

 

SHALOM LEKULAM! 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

 

 

Entra no nosso canal de 
Telegram (escaneia o 

código QR) 

  

https://www.paypal.me/emcshalom


EMC SHALOM INTERNACIONAL 

15 

 

 

 

 

 


