EMC SHALOM INTERNACIONAL
PARASHA 41 PINJAS | NUMEROS 25:10 — 30:1

Prohibida toda reproduccion lucrativa - Utilizar bajo permiso.

Para mas informacién puede ubicarnos por medio de nuestra pagina web www.emcshalom.com
también a través de nuestro canal en YouTube EMC Shalom Internacional
y puedes escribirnos a nuestro correo emcshalomint@gmail.com

Aliyot de la Torah:

25:10 - 26:4

26:5-51

26:52 - 27:5

27:6-23

28:1-15

28:16 - 29:11

29:12 - 30:1 (V. Castellanas
29:40)

Maftir: 29:35 - 30:1 (V. Castellanas
29:40)

NookrwhE

o

Haftarah: Melakhim Alef (1 Reyes) 18:46 -
19:21

Brit Hadashah: Matityah (Mateo) 26:1-30;
Mordekhay (Marcos) 14:1-26; Lucas 22:1-20;
Yohanan (Juan) 2:13-22 y Yohanan (Juan)
15:1-17:26.

PINJAS significa “Boca de serpiente”.

La porcién escritural de esta semana trata
acerca de la reaccion de uno de los hombres
mas ilustres de los hijos de Israel en tiempos
de Mosheh: Pinjas, que significa “Boca de
serpiente”, quien movido por el celo del honor
de YAHVEH, actu6 de forma Unica para tratar
un caso grave que ponia en peligro la
existencia misma del pueblo hebreo. El
Eterno premia su accién. Esta porcion
también nos ensefia acerca de la justa
demanda hecha por las hijas de Zelofehad,
en relacion con la porcion de tierra dada a sus
descendientes. Y, por ultimo, se nos informa
de la eleccion de lehoshta (Josu€) como
sucesor de Mosheh, asi como lo concerniente
acerca de las leyes de los sacrificios para las
festividades.

Primera aliy4, 25:10 - 26:4

25:11 “Pinjas, hijo de Elazar hijo de Ahardn
el sacerdote, ha apartado mi ira de los

Ingresa a nuestro canal de
Telegram (escanea el
cédigo QR)

por mi, de modo que no barri al pueblo
yisraelita en mi celo”. — Esta parasha relata
el momento en el que Zimri, un lider de la
Tribu de Shimén (una de las tribus mas
reducidas en numero a causa de su
recurrente desobediencia), protagonizé ese
deplorable episodio al caer presa de la
tentacion, hasta el punto de la desvergiienza
al exhibirse publicamente en un acto sexual
con una de las princesas de Midian. Los
hebreos impactados no sabian como
proceder ante semejante muestra de descaro
por parte de este lider. Si bien, en el lugar de
los hechos estaban presentes Mosheh,
Elazar el hijo de Aharén y los Ancianos, fue
Pinjas (Finés), nieto de Aharén y el mas joven
de todos los congregados, quien tomé la
iniciativa y actu6 como correspondia en este
caso. El obro en el caso de Zimri, como el
dictamen haldjico que dice: “Quienes celan el
honor del Eterno, se hacen cargo de él (del
pecador causante de la deshonra).

Dice en Yahudah (Judas) 1:11 “jAy de ellos!
Porque han seguido el camino de Qayin; por
recompensa se lanzaron en el error de Bilam
y perecieron en la insurreccion de Qoraj”
(VIN). Entonces, al consultarlo con Mosheh,
se le dijo: “Quien lee la carta, sea él el
emisario para ejecutar su contenido”. Al
escuchar estas palabras de Mosheh, Pinjas
(Finés) tomo de inmediato su lanza y atraveso
a Zimri junto con su concubina. De este
evento podemos aprender que hay
situaciones respecto de las cuales los lideres
pueden llegar a guardar silencio y sentirse
incapaces en momentos tan decisivos y no
saber como actuar. En estos casos guardar
silencio da la idea de que ya nada se puede
hacer. Estas posturas de silencio en el
liderazgo pueden desencadenar situaciones
aun peores. El silencio es tomado como
excusa para mantenerse al margen de la
situacion. Una persona que teme a YHVH, sin
importar si es lider o no, debe tener el valor y


http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com

la sabiduria para actuar oportunamente en
una cuestion determinada siempre a favor de
la Honra del Eterno y de la Santidad del
Pueblo. Esta situacion nos permite mirar en
diferentes direcciones:

1. Hacia los lideres de la congregacién:
Los lideres no siempre tienen todas las
herramientas a su alcance para solucionar
conflictos.

2. Hacia el pueblo: El pueblo siempre es un
conglomerado que estd esperando y
demandando acciébn de parte de sus
lideres.

3. Hacialos trasgresores: Los trasgresores
creen siempre que estan bien, o que lo
sucedido no dafa a nadie; que, por formar
parte de una colectividad, se les debe dar
la libertad de hacer “todo” lo que deseen.

4. Hacia YHVH: No por mencionarlo de
tltimo es el menos importante; por el
contrario, puesto de ultimo en este analisis
para resaltar como sello la “Autoridad
Divina_de YAHVEH”, Quien en Su
soberania demanda Justicia, Orden y
Cumplimiento del precepto establecido en
“Su TORAH”, por lo que ElI mismo
continda siendo la fuente de sabiduria a la
gue debemaos recurrir para solucionar todo
tipo de conflictos.

Es deber de cada siervo del Eterno, proteger
el honor de los lideres y hacer todo lo posible
para respaldar y aumentar la influencia de
ellos ante el pueblo.

25:12 “Dile, pues, que yo le doy mi alianza
de amistad”. — Veamos este texto en la
Version Textual: Bemidbar (Nimeros) 25:12
Por tanto anuncia: “He aqui Yo establezco un
pacto de paz con El,” (BTX3). ¢ Qué significa
este pacto de paz? Yejezgel (Ezequiel)
34:25-28 “Estableceré con ellos un pacto de
paz, y haré que desaparezcan de la tierra las
fieras dafiinas, de modo que habiten seguros
en el desierto y duerman en los bosques a
ellos y a los alrededores de mi colina daré
bendicion. Haré descender la lluvia a su
tiempo; seran lluvias de bendicidon. Los
arboles del campo daran su fruto, y la tierra
entregara sus productos. Estaran seguros en
su propio suelo, y sabran que soy Yahweh

EMC SHALOM INTERNACIONAL

cuando yo rompa las coyundas de su yugo y
los libre de mano de los que se aprovechan
de ellos. Ya no seran mas una presa para las
naciones, ni los devoraran las fieras de la
tierra. Habitaran seguros, y no habra quien
los espante” (VIN). La referencia a un “Pacto
de Paz” indican el establecimiento de una
alianza y un sacerdocio eterno. Lo que se hizo
con este hombre representa lo que el Adon
hizo con nosotros. Pinjas no era hijo de
Aharén; fue hecho su hijo por Elohim. El
Eterno honré su valor y su celo contra el
pecado haciéndolo Kohen. En este tiempo
hay muchos que desean abandonar el
pecado y servir a Elohim como esta
establedido segun la Torah. Por esto el
Eterno continda haciendo con ellos “Pacto
de Paz” Yirmeyah (Jeremias) 31:33-34
“Pero ésta sera la alianza que haré con la
Casa de Yisrael después de aquellos dias,
declara Yahweh: Pondré mi Torah en su
interior y la escribiré en su corazén. Entonces
yo seré su Elohim, y ellos serdn mi pueblo. Ya
no necesitardn ensefiarse unos a otros y
decirse unos a otros: “Hazle caso a Yahweh”;
porque todos ellos me haran caso, desde el
mas pequefo de ellos hasta el mas grande,
declara Yahweh. Porque yo perdonaré su
iniquidad y no me acordaré mas de su pecado”
(VIN).

25:13 “Sera para él y sus descendientes
después de él una alianza de sacerdocio
perpetuo, porque él tomo6 accion celosa en
favor de su Elohim, haciendo asi expiacion
por los yisraelitas”. — Por causa de su
accion en pro de la justicia y del bien comun,
que resulté en el fin de la plaga, el Eterno
declar6 por boca de Mosheh: “Yo (YHVH), le
otorgo Mi Pacto de Paz”. Pinjas, quien es
figura por este caracter de “Celo por la Honra
de YHVH”, “Espiritu de Celo por YHVH”y todo
lo concerniente a El, era el mismo espiritu de
Eliyahu HaNavi (Elias ElI'Navi), Yojanan el
Inmersor y claro estdq, en Yeshua mismo:
Yojanan (Juan) 2:17 Sus talmidim se
recordaron después que el Tanaj dice: "El
celo por tu casa me devorara” (BKIM);
Tehilim (Salmo) 69:9 “Porque me consume
el celo por tu Casa y los reproches de los que
te insultaban cayeron sobre mi” (VIN).



25:14 “El yisraelita que mataron, al que
mataron con la mujer midyanita, se
[lamaba Zimri hijo de Salu, capitan de una
casa ancestral shimonita.” — La tribu de
Shimén tenia serios problemas de caracter,
los cuales les hacian propensos a caer en la
insubordinacion, la insolencia y el desenfreno
de la lujuria. El ejemplo desconcertante de su
jefe produjo mucho pecado entre ellos; la
plaga que vino sobre los hijos de Israel hizo
morir a muchos, particularmente de la tribu de
Shimon. Esto se puede apreciar al comparar
los dos ultimos censos, en donde se ve una
reduccion considerable en esa tribu.

25:19 (26:1 Versiéon Castellana) “Cuando
paso la plaga, Yahweh le dijo a Mosheh y
a Elazar hijo del sacerdote Aharén”. — En
este pasuk vemos como YHVH destaca la
importancia de la plaga antes del censo. Esto
nos ensefia que la plaga tiene mucho que ver
con el resultado del censo. La leccién sigue
siendo esta: “No_espere alguien que haya
deshonrado con su pecado al Eterno, que
vivira exento de las maldiciones que acarrea
dicho acto”. Devarim (Deuteronomio) 28 es
un capitulo que nos permite dimensionar, con
toda claridad, lo que viene del ABBA
KADOSH, que ha establecido:

- Para los que le obedecen: Devarim
(Deuteronomio) 28:1-2 “Ahora bien, si
escuchas a Yahweh tu Elohim, para
observar fielmente todos sus
mandamientos que yo te ordeno hoy,
Yahweh tu Elohim te pondr4d muy por
encima de todas las naciones de la tierra.
Todas estas bendiciones vendran sobre ti
y se realizaran, si le haces caso a la
palabra de Yahweh tu Elohim...” (VIN) y
asi hasta el versiculo 14.

- Para los que no le obedecen: Devarim
(Deuteronomio) 28:15-16 “Pero si no
obedeces a Yahweh tu Elohim para
observar fielmente todos sus
mandamientos y leyes que yo te ordeno
hoy, todas estas maldiciones vendran
sobre ti y se realizaran: Maldito seras en
la ciudad y maldito seras en el campo...”
(VIN) y asi hasta el versiculo 68.

EMC SHALOM INTERNACIONAL

Segunda aliya, 26:5-51

26:5 “Reuvén, el primogénito de Yisrael.
Descendientes de Reuvén: [De] Janokh, la
familia de los janokhitas; de Palu, la familia
de los paluitas”. — Observamos en esta
porcidbn una variacion considerable en el
namero resultante para cada tribu, al
momento de comparar entre el primer y el
segundo censo. Siete de las tribus crecieron;
el aumento mas notable en los casos de
Menasheh (de 32.200 a 52.700) y Biniamin
(de 35.400 a 45.600), ejemplo de tribus
bendecidas como resultado de su obediencia.
En contraste con lo anterior, vemos cinco
tribus que menguaron: Reuvén (de 46.000 a
43.730); Shimén (de 59.300 a 22.200); Gad
(de 45.650 a 40.500); Efraim (de 40.500 a
32.500); y Neftali (de 53.400 a 45.000). La
diferencia mas notable es el caso de la tribu
de Shimoén que perdi6 mas del 60% de su
poblacion desde su primer censo. Esto se
debid sin duda a que muchos de los hombres
de Shimén apoyaron e imitaron a Zimri en su
pecado: Bemidbar (Numeros) 25:14; vy
fallecieron en la mortandad: Bemidbar
(Numeros) 25:9 “Los que murieron de la
plaga sumaron veinticuatro mil” (VIN).
Recordemos las palabras de Rab Shadl
cuando dijo en Romiyim (Romanos) 2:12
“Todos los que han pecado fuera del marco
de la Tordh moriran fuera del marco de la
Toréh; y todos los que han pecado dentro del
marco de la Torah, seran juzgados por la
Torah” (BKIM).

26:10 “Después de eso la tierra abrié su
boca y se los tragé con Qoraj, cuando
murié aquel bando, cuando el fuego
consumié a los doscientos cincuenta
hombres, y vinieron a ser un escarmiento”.
— Es decir, “se convirtieron en una sefal’.
Esta ultima porcién del versiculo, la Torah
enmarca el hecho de que en el caso de Q0raj
el Eterno coloco dicha sentencia como senial
y memoria para que no se acercase ningun
hombre ante Su presencia con aires de
grandeza e insubordinacion, dejando
establecido con este acto, que el final de los
que se rebelan en contra del sacerdocio,
lideres o pastores seran castigados con gran
severidad.




26:14 “Esos son las familias de los
shimonitas; veintidés mil doscientos”. —
Escrito estd en Bemidbar (Numeros) 1:23
“Los inscritos de la tribu de Shimon: cincuenta
y nueve mil trescientos” (VIN). Al comparar
estos dos textos vemos que la tribu de
Shiméon habia perdido 37.100 personas
desde el primer censo. Esta tribu fue
severamente dafiada por la plaga, dado que
su jefe habia abierto una brecha por medio de
su pecado con Kozbi, la mujer madianita.
Mosheh también se habia unido a una mujer
madianita, Tsiporah, pero habia una gran
diferencia entre la unién con ella'y la union por
causa de Baal-Peor. La esposa de Mosheh
mostraba sefiales de obediencia a la fe de
Israel, pero las mujeres madianitas, que en
esta ocasion se acercaron a los hijos de Israel,
los engafaron para que se entregaran a la
idolatria. Los madianitas eran descendientes
de la unién que hubo entre Avraham y su
tercera esposa Qeturah: cf. Bereshit
(Génesis) 25:1-6 “Prole de Avraham y
Qeturah”.

Este censo ensefia al pueblo que YHVH es
Soberano. A pesar de las pérdidas debido al
levantamiento desafiante encabezado por
Qoéraj (Kéraj - Coré), el desastre de las
serpientes, la calamidad de Bilam y este
episodio con Zimri, a pesar de todo esto, la
causa del Eterno siguié adelante. Esto lo
veremos en Bemidbar (NUmeros) 26:52-56,
como YHVH continla bendiciendo a Su
pueblo. Concluimos entonces que la causa
del Eterno es grande y magnifica; que
enfrentamos debilidades, tentaciones,
limitaciones y falta de experiencia; que un
censo nos puede recordar las duras
realidades de la vida. También aprendemos
que al mirar al Eterno escucharemos
claramente las palabras del Mashiaj Yeshua
cuando nos exhortdé en Lucas 12:32 “iNo
tengan temor, pequefio rebafio, puesto que
su Padre ha resuelto darles el Reino!” (BKIM).

Tercera aliya, 26:52 - 27:5

26:52-56 “Yahweh le habl6o a Mosheh y le
dijo: “Entre estos se repartira la tierra en

EMC SHALOM INTERNACIONAL

parcelas, segun los nombres enlistados;
con los grupos mas grandes aumenta la
parcela, a los grupos mas pequefios les
reduces la parcela. A cada uno se le
asignara su parte segun su inscripcion. La
tierra, sin embargo, debe dividirse por
sorteo; y el sorteo se hara de acuerdo con
los listados de sus tribus ancestrales.
Cada porcion se asignara por sorteo, sea
para grupos grandes o pequenos”.
Ademas de determinar el nimero de hombres
disponibles para el servicio militar, este censo
se usO también para determinar la porcion de
tierra que corresponderia a cada tribu. Las
tribus méas grandes debian recibir una
herencia mas grande. Algunos ven un
conflicto entre esta afirmacion en el v.54 y el
mandato en el v.55 en el que la reparticion
debia ser por sorteo. Veamos el texto de
Bemidbar (NUmeros) 33:54 “Se repatrtiran la
tierra entre ustedes por sorteo, clan por clan;
a los grupos mas grandes auméntales su
parte, a los grupos mas pequefios reduceles
su parte. Dondequiera que caiga la suerte de
alguno, eso serd suyo. Tendran sus
porciones segun sus tribus ancestrales” (VIN).
Aqui se indica que el tamafio de la heredad
se fija segun la poblacién de la tribu, mientras
que la ubicacién geografica de su porcion se
fijla por sorteo; esclareciendo asi cualquier
confusion. La maxima regla de la bendicion
es la que nos ensefid Yeshta en Matityah
(Mateo) 25:29 “Porque todos los que tienen
algo, se les dara mas, para que tengan mas
gue suficiente; pero al que no tiene nada, aun
lo que tiene se le quitara” (BKIM).

26:57 “Esta es la inscripcion de los lewitas
por sus familias: de Guershén, la familia
del guershonita; de Qehat, la familia del
gehatita; de Merari, la familia del merarita”.
— Si bien a la tribu de Levi no le seria
asignada tierra alguna, a sus integrantes se
les otorgaria cuarenta y ocho ciudades
distribuidas por todo el territorio. Recordemos
que de esta tribu procedian todos los
maestros de la Torah que educaban al pueblo
de Israel, segun confirma Devarim
(Deuteronomio) 33:10a “Ellos ensefiaran a
Ya'akov tus estatutos, a Yisra'el tu Torah”
(BKIM), y respaldado por Bemidbar



(Nimeros) 35:2-8 “Da instrucciones al
pueblo yisraelita para que asigne, de las
propiedades que se les repartieron, poblados
para que habiten los lewitas, también les
asignarén a los lewitas tierra de pastoreo
alrededor de sus poblados. Los poblados
seran suyos para que los habiten, y los pastos
seran para el ganado que posean y todas sus
demas bestias. Los pastos de los poblados
gue ustedes les asignaran a los lewitas se
extenderan mil codos 450 metros fuera de la
muralla del poblado alrededor. Ustedes
mediran novecientos metros fuera del
poblado al lado oriental, novecientos al lado
sur, novecientos al lado occidental,
novecientos al lado norte, con el poblado en

el centro. Ese sera el pasto para sus poblados.

Los poblados que ustedes asignen a los
lewitas comprenderan las seis ciudades de
refugio que han de asignar para que huya a
ellas un homicida, a las que agregaran
cuarenta y dos poblados. Asi que el total de
poblados que ustedes asignaran a los lewitas
sera de cuarenta y ocho poblados, con sus
pastos. Al asignar poblados de las
propiedades de los yisraelitas, tomen mas de
los grupos mas grandes y menos de los mas
pequefios, de modo que cada uno asigne
poblados a los lewitas en proporcion a la parte
que recibe.” (VIN)

26:58 “Estos son las familias de Lewi: la
familia del livnita, la familia del jevronita, la
familia del majlita, la familia del mushita, la
familia del qorajita. Qehat engendré a
Amram”. — El rastro del pecado se vislumbra
en esta descripcidon gue revela la ausencia,
en este censo, de dos familias completas y
parte de una tercera de la tribu de Levi.
Posiblemente sus jefes habian fallecido sin
dejar hijos, victimas del pecado de seduccion
en el que habian caido. Aun siendo levitas,
muchos de ellos no fueron exentos de esta
tentacion, asi como tampoco de las
consecuencias funestas por haber caido en
ella.

26:59 “La esposa de Amram se llamaba
Yokhébed hija de Lewi, que le naci6 a Lewi
en Mitsrayim [Egipto]; ella tuvo de Amram

aAhardony Mosheh, y su hermana Miryam”.

— En este pasaje tenemos:

EMC SHALOM INTERNACIONAL

- Amram en hebreo (nanv) del Strong
#6019 de la raiz “rum” (o) del Strong
#7311 y “am” (ny) del Strong #5971 que
significa “Pueblo Elevado”.

- Yokhébed, hija de Levi, en hebreo (T22ir)
del Strong #3115; de (ain') del Strong
#3068 y “kabad” (T23) del Strong #3513
gue significa “Honrada de YHVH”.

- Dio a luz a Aharon. Arén en hebreo
(1nax) hermano Mosheh, en hebreo
(nwn) del Strong #4872 de la raiz
‘masha” (nwn) del Strong #4871 que
significa “Rescatado del agua”.

Elohim a través de Mosheh fue el dador de la
ley que estaba en el Arca. Esto habla de lo
que Elohim hizo con estos hombres: El
pueblo de Israel fue elevado al ser honrado
por YHVH. La honra consistia en ser los
portadores del sacerdocio y de la Torah:
Romiyim (Romanos) 9:4-5 “Ellos son
yisraelitas y a ellos pertenecen la adopcion, la
gloria, las alianzas, la promulgacion de la
Torah, el culto y las promesas; de ellos son
los patriarcas; y del linaje de ellos proviene el
Mashiaj, quien esta sobre todas las cosas.
Bendito sea Elohim por los siglos. Amén”
(VIN). Esto no basté para honrar este pueblo,
sino que se le dio mas. Se le dio la
oportunidad de que el Mesias viniera de alli,
el cual es Elohim sobre todos.

26:60 “A Aharon le nacieron Nadav y Avihd,
Elazar e Itamar”. — Para todo estudiante de
Torah le resulta sorprendente en estos
versiculos finales de Bemidbar (NUmeros)
26, al percatarse que, mientras todos los hijos
de Aharon figuran en la narracion, igual
vivientes y los que murieron, los de Mosheh
no figuran para nada. Ante este hecho
podemos inferir, que se debe a que los hijos
de Mosheh no tuvieron “renombre” y por lo
tanto fueron incluidos numéricamente,
aungue no nominalmente en la tribu de Levi.
Tampoco figura Hur, el hijo de Miryam, segun
los Midrashim, muerto en el episodio del
“Becerro de Oro”.

26:64 “Entre estos no habia ni uno de los
inscritos por Mosheh y Aharon el



sacerdote cuando registraron a los
Yisraelitas en el desierto de Sinay”. — El
versiculo 64 nos informa, que en este censo
no figuré ningdn hombre mayor de veinte
afos que hubiere sido censado después de la
salida de Mitsradyim en el desierto de Sinai.
Acota Rashi: “Que las mujeres de la
generacion salida de Mitsrayim (Egipto), no
fueron afectadas por el decreto de ‘muerte en
el desierto’, por no haberse rebelado contra la
Voluntad Divina. Agrega que mientras los
hombres de aquella generacion repudiaron la
Tierra Prometida y querian volver a Mitsrayim
(Egipto), las mujeres la anhelaban vy
deseaban asentarse en ella”. Por eso a
renglon seguido la Torah nos relata el pedido
de las hijas de Tselofejad (de familia
menashita), que clamaon por tener una
posesion territorial en el seno de Israel.

Cuarta aliy4, 27:6-23

27:4 “;Que su clan no pierda el nombre de
nuestro padre simplemente porque no
tuvo un hijo! jDanos una propiedad entre
los parientes de nuestro padre!”. — Aqui
hay un asunto de legislacion en cuanto a la
herencia de la tierra de Israel. Las diferentes
porciones de la tierra de Israel fueron
entregadas s6lo a los varones. Los hijos
varones heredaban la porcién de tierra que
habia recibido su padre. Cuando una hija se
casaba obtenia el beneficio de la herencia de
Su esposo. En este caso habia cinco hijas de
Tselofejad que reclamaban la herencia de su
padre. La idea original fue la de que cada uno
de los varones de los hijos de Israel, que a
partir de los 20 aflos y que hubiera salido
Mitsrayim, tuviera una herencia en la Tierra
Prometida. Los conversos no tenian el
derecho de heredar la tierra. Este plan fue
aplazado hasta la siguiente generacion y en
este caso Tselofejad, que habia muerto en el
desierto, no tenia hijos que pudieran obtener
una porcién en la Tierra Prometida. Las cinco
hijas se presentaron ante Mosheh vy le
explicaron la situacion. Mosheh consulté al
Eterno para saber qué hacer en este caso y
en otros casos cuando no habia varones
herederos.

EMC SHALOM INTERNACIONAL

27:7-8 “La alegacion de las hijas de
Tselofejad es justa; debes darle una
propiedad hereditaria entre los parientes
de su padre, transfiérele la parte de su
padre. Ademés, héablale al pueblo
yisraelitalo siguiente: Siun hombre muere
sin dejar un hijo, ustedes transferirdn su
propiedad a su hija”. — YHVH contesta y
dice que cuando no hay hijos, las hijas
heredan la tierra. La identidad iahudita se fija
principalmente por la madre, pero la herencia
tribal y de la tierra viene por via del padre.

27:15-23 Mosheh le hablé a Yahweh y le
dijo: “Que Yahweh, fuente del aliento de
toda carne, nombre a alguien sobre la
comunidad, que salga delante de ellos y
entre delante de ellos, y que los saque y
los entre, de modo que la comunidad de
Yahweh no sea como ovejas que no tienen
pastor”. Y Yahweh le respondié a Mosheh:
“Escoge a Yahoshua hijo de Nun, un
hombre inspirado y pon tu mano sobre él.
Haz que se pare delante de Elazar el
sacerdote y delante de toda la comunidad
y comisiénalo a la vista de ellos. Invistelo
con una parte de tu autoridad, para que
toda la comunidad yisraelita obedezca.
Pero él se presentara a Elazar el sacerdote,
guien buscard en su favor la decision del
Urim delante de Yahweh. Por esas
instrucciones entraran, él y todos los
yisraelitas, toda la comunidad”. Mosheh
hizo como Yahweh le habia mandado.
Tomo aYahoshuay lo hizo pararse delante
de Elazar el sacerdote y delante de toda la
comunidad. Le puso las manos encima y
lo comision6, como habia hablado
Yahweh mediante Mosheh”. — El v.17
contiene los detalles del liderazgo que
Mosheh desea y le ruega al Eterno que le
muestre por quién sea este hombre. Estos
rasgos mencionados aqui en la busqueda de
un lider son los que debemos buscar, tanto
para nosotros como en los lideres del pueblo
de Elohim:

1. El que los dirija al salir al campo de
batalla. Es decir, el lider debe estar en la
ofensiva. El pueblo desea ver un lider
entre ellos. ElI verdadero lider no
permanece detras evitando los riesgos,



sino que va al frente dando ejemplo.

2. Un lider que los haga regresar. Que su
guia los lleve al éxito: Debe ofrecer
proteccion al pueblo en su estrategia.

3. Que no seacomo un rebafio sin pastor.
Que tenga el caracter de un pastor, el
caracter de Elohim: cf. Tehilim (Salmo)
23 “Melodia de David”.

V.18a Y Yahweh le respondi6 a Mosheh:
“Escoge a Yahoshua hijo de Nun”. lehoshua
(»win') del Strong #3091, que se forma por
las palabras: (nin') Strong #3068 y “yasha”
(ver) Strong #3467 que significa: YHVH
Salva. Esto es un anuncio profético de que se
levantaria un sucesor, uno como Mosheh el
cual que seria “YHVH Salvando”.

lehoshua (Josué) es un tipo del Mesias, el
cual seria el pastor y lider que anhelaba
Mosheh de una manera perfecta: Yojanan
(Juan) 10:11-14 “Yo soy el buen pastor; el
buen pastor pone su vida por las ovejas. Pero
el asalariado, que no es el pastor, y a quien
no le pertenecen las ovejas, cuando ve que
viene el lobo, abandona las ovejas y huye; y
el lobo arrebata y esparce las ovejas. Huye
porque es asalariado, y a él no le importan las
ovejas. Yo soy el buen pastor y conozco mis
ovejas, y las mias me conocen” (VIN). Como
lehoshlia, nosotros debemos expresar el
caracter de Elohim en nosotros mismos e
imitar a Yeshta en todo: Filipiyim
(Filipenses) 2:5-30 “Haya en ustedes esta
manera de pensar que hubo también en el
Mashiaj Yeshua: Existiendo en forma divina,
El no considero la usurpacion de ser igual a
Elohim; sino que se despoj6 a si mismo,
tomando forma de siervo, haciéndose
semejante a los hombres; y hallandose en
condicion de hombre, se humillé a si mismo
haciéndose obediente hasta la muerte, iy
muerte en el madero! Por lo cual también
Elohim lo exaltd hasta lo sumo y le otorgé el
Nombre que estad sobre Todo Nombre; para
gue en el nombre de Yeshua se doble toda
rodilla de los que estan en los cielos, en la
tierra y debajo de la tierra; y toda lengua
confiese que Yeshua el Mashiaj es Soberano,
para gloria de Yahweh el Padre. De modo que,

7

EMC SHALOM INTERNACIONAL

amados mios, asi como han obedecido
siempre, no solo cuando yo estaba presente,
sino mucho mas ahora en mi ausencia,
ocupense en su salvacion con respeto y
reverencia; porque Elohim es el que produce
en ustedes tanto el querer como el hacer,
para cumplir su buena voluntad. Haganlo todo
sin murmuraciones y contiendas, para que
sean irreprensibles y sencillos, hijos de
Elohim sin mancha en medio de una
generacion torcida y perversa, en la cual
ustedes resplandecen como lumbreras en el
mundo, reteniendo la palabra de vida. Asi yo
podré gloriarme en el dia del Mashiaj de que
no he corrido ni he trabajado en vano. Al
contrario, aunque hayan de derramarme
como libacion sobre el sacrificio y servicio de
su fe, me gozo y me regocijo con todos
ustedes. De igual modo, gocense también
ustedes y regocijense conmigo. Espero en el
Maestro Yeshua enviarles pronto a Timoteo,
para que yo también me reanime al saber
cOmo estan ustedes; pues no tengo a nadie
gue se interese por ustedes con tanto animo
y sinceridad. Porque todos buscan sus
intereses personales, no lo que es de Yeshua
el Mashiaj. Ya conocen la reputacion de
Timoteo, que como hijo a padre ha servido
conmigo en la Buena Noticia. Por lo tanto,
espero enviarlo en cuanto yo vea como van
mis asuntos; pero confio en el Maestro que yo
también iré pronto a ustedes. Sin embargo,
también crei necesario enviarles a Epafrodito,
mi hermano, colaborador y compafero de
milicia 'y mensajero de ustedes vy
suministrador de mis necesidades, ya que él
los afioraba a todos ustedes y estaba
angustiado porque ustedes habian oido decir
que él estaba enfermo. Pues en verdad
estuvo enfermo de muerte, pero Elohim tuvo
misericordia de él; y no solamente de él, sino
también de mi, para que yo no tuviera tristeza
sobre tristeza. Por lo tanto, lo envio con mas
urgencia, para que se vuelvan a gozar al verlo
y yo esté libre de preocupacion. Asi que
recibanlo en el Maestro con todo gozo y
tengan en alta estima a hombres como él;
porque a causa de la obra del Mashiaj estuvo
cercano a la muerte, arriesgando su vida para
completar lo que faltaba en el servicio de
ustedes a mi favor” (VIN).



Analizando un poco méas a fondo el v.18
“Escoge a Yahoshua hijo de Nun, un hombre
inspirado, y pon tu mano sobre él.”: vemos
gue lehoshua (Josué):

- Habia servido como ayudante fiel de
Mosheh: cf. Shemot (Exodo) 24:13;
Shemot (Exodo) 32:17; Shemot (Exodo)
33:11; Bemidbar (Niameros) 11:28.

- Habia sido un lider militar en la guerra
contra Amalek: cf. Shemot (Exodo) 7:8-
23.

- Habia sido ejemplo de coraje y fe: cf.
Bemidbar (NUmeros) 14:6-9; Bemidbar
(Numeros) 14:38; Bemidbar (NUmeros)
26:65.

- Al nombrarlo sucesor de Mosheh, el
Eterno describe a lehoshua (Josué) como
un hombre en quien habia espiritu. Esto lo
establece como un hombre de valor y
capacidad para liderar. Entendiendo que,
en el Antiguo Pacto, cada habilidad
especial se consideraba como una
evidencia de la presencia y la dotacion del
Espiritu de Santidad, podemos considerar
gue lehoshua (Josué) era un hombre en
quien estaba presente esta dotacion
divina: cf. Devarim (Deuteronomio) 34:9;
comp. Bereshit (Génesis) 41:38;
Shemot (Exodo) 31:1-7; Shemot
(Exodo) 35:30; Shemot (Exodo) 36:1.

El hecho del Espiritu de Santidad estar con
lehoshua (Josué) es lo que le da la capacidad
para actuar como general y lider. Aun asi, el
liderazgo de lehoshua (Josué) no es igual al
de Mosheh. Mientras que Mosheh hablaba
con el Eterno cara a cara: Bemidbar
(NUmeros)12:6-8, lehoshua (Josué) debe
consultar con el Sumo Sacerdote Eleazar
para determinar la voluntad de YHVH, en
cuanto a cuando salir y cuando volver de la
batalla: Bemidbar (Numeros)27:21. La
doctrina  de la autodeterminacion e
independencia en ocasiones nos priva del
placer y privilegio de consultar al Eterno a
través del consejo solicitado a nuestros
pastores. Cuidémonos de esto; puesto que, el
ser voluntarioso y duefios de nuestras

EMC SHALOM INTERNACIONAL

decisiones, nos puede estar llevando a
caminos que no son los establecidos por el
Eterno para nuestras vidas. Esto nos lo
muestra Mishlé (Proverbio) 14:12 “Un
camino puede parecerle derecho al hombre,
pero al final es un camino a la muerte” (VIN);
Mishlé (Proverbio) 16:25 “Un camino puede
parecerle derecho al hombre, pero al final es
un camino de muerte” (VIN).

Quinta aliy4, 28:1-15

28:2 Manda al pueblo yisraelita y diles:
“Sean puntuales en presentarme en sus
tiempos sefalados las ofrendas de comida
gue me corresponden, como ofrendas
encendidas de olor grato para mi”. — El
Eterno considerd necesario repetir ahora la
ley de los sacrificios. Esta era una generacion
nueva, a la que le preocupaba mantenerse “a
cuentas” con el Eterno, para garantizar asi la
victoria en la guerra contra sus enemigos. Al
sacrificio diario se le llamaba “Holocausto
Continuo” (provean aroma fragante para mi)’;
en la actualidad, el momento en el que se nos
pide Tesalonigim Alef (1 Tesalonicenses)
5:17 “oren sin cesar” (VIN). Por lo menos lo
hemos de priorizar cada mafana y cada
anochecer, puesto que es un deber de cada
redimido el de ofrendar oraciones vy
alabanzas solemnes a YHVH. Aqui nada se
agrega; sino que el vino vertido en la ofrenda
para la libacibn sea vino superior, para
ensefarnos a servir al Eterno con lo mejor
gue tengamos. Era a su vez, una figura de la
sangre del Mashiaj Yeshua, la cual fue
derramada como ofrenda para la libacion del
sacrificio y servicio de nuestra fe, dandonos
este un modelo sacrificial, que bien supo
seguir Rab Shaul, demostrado con su vida de
servicio y expresado en su epistola a los
Filipiyim (Filipenses) 2:17 “En verdad, si,
aunque mi sangre fuese derramada como
ofrenda de libacion sobre el sacrificio y
servicio de su fe, todavia estaré gozoso y me
regocijaré con todos ustedes” (BKIM).
Regocijémonos en el Eterno cada dia pese a
las circunstancias, sirviendo con prontitud a
los que aman y obedecen Su Santo Nombre.




28:3 Diles: “Estas son las ofrendas
encendidas que ustedes deben presentar
a Yahweh: Como ofrenda quemada regular,
cada dia, dos corderos de un afo, sin
tacha”. — ElI “Korban Tamid” (Sacrificio
Continuo) de los dos corderos al dia, fue
costeado por el medio shékel que el pueblo
dio una vez al afilo como tributo para el
Templo. El sacrificio de la mafiana cubria los
pecados cometidos durante la noche y el
sacrificio de la tarde cubria los pecados que
habian sido cometidos durante el dia. En el
caso nuestro, la casa de Efraim, tenemos en
Yeshua y en Su sacrificio, todo lo necesario
como pueblo injertado a Israel. La confesion
de nuestros pecados en completo Teshuvah
(arrepentimiento), son cubiertos por esa
redencion. La Escritura nos dice en Romiyim
(Romanos) 10:8-9 “Mas, ¢;qué dice? "La
palabra esta cerca de ti, en tu boca y en tu
corazon"; esto es, la palabra acerca de la
confianza que nosotros proclamamos, a
saber, que si confesaras publicamente con tu
boca que Yeshua es el Amo y confiaras en tu
coraz6n que YAHWEH le levantd de los
muertos, seras salvo” (BKIM).

28:4-8 “Ofreceran un cordero en la
mafiana y el otro cordero lo ofreceran
entre las dos tardes. Y como ofrenda de
comida, habra un décimo de efah [dos
kilos] de harina selecta mezclada con un
cuarto de hin [un litro] de aceite exprimido,
la ofrenda quemada regular instituida en el
Monte Sinay, una ofrenda ardiente de olor
grato a Yahweh. La libacién con ella sera
de un cuarto de hin [un litro] con cada
cordero, que se derramara en el recinto
sagrado como ofrenda de licor a Yahweh.
El otro cordero lo ofreceras entre las dos
tardes, preparando la misma ofrenda de
comida y libacion que por la mafiana una
ofrenda encendida de olor grato a
Yahweh”. — Los Vv.3-8 contienen Ila
prescripcion del “Korban ha’Tamid”. Este
consistia en sacrificios rituales que se
ofrecian uno en la mafiana y el otro al
atardecer. Se debe recalcar que estos
sacrificios no tenian caracter expiatorio, sino
gue se ofrecian en agradecimiento por todo lo
gue diariamente el pueblo del Eterno recibia

EMC SHALOM INTERNACIONAL

de FEl. Es valido agregar que todo lo
concerniente al sacrificio fue ordenado por la
Torah, Unicamente después del episodio del
Becerro de Oro. Los sacrificios rituales
tuvieron por finalidad, desarraigar de nosotros
en la peregrinacion por el desierto, los malos
pensamientos. En este tiempo nuestras
oraciones diarias cumplen con el mismo fin.
El ideal no es incurrir en error y luego expiarlo
mediante un sacrificio (u oracion) como bien
se expresa en Tehilim (Salmo) 141:2 “Deja
gue mi oracién sea como incienso delante de
ti, mis manos levantadas, como el sacrificio
de la tarde” (BKIM). Por eso los sacrificios de
accion de gracias, son los que cobran mayor
importancia para YHVH. Llegan a decir los
sabios del Talmud: “Los versiculos referentes
al ‘Korban Tamid’ (Sacrificio Perpetuo) son,
cada uno, pasuk hacolél iotér batorah’ -uno
de los que mas abarcan entre todos los
versiculos de la Toradh-". Pues lo espontaneo
y voluntario es lo méas loable en la vida del
siervo del Eterno. Nuestra llegada al altar hoy
en dia es con nuestros labios; alli reposa el
sacrificio diario presentado a YAHVEH:
Hoshea (Oseas) 14:2 “Traigan palabras y
vuelvan a Yahweh. Diganle: “Perdona toda
culpa y acepta lo que es bueno; en vez de
becerros te ofrendaremos de nuestros labios”
(VIN).

28:9-10 “En el dia del Shabat: dos
corderos de un afio sin tacha, junto con
dos décimas [cuatro kilos] de harina
selecta mezclada con aceite como ofrenda
de comiday con lalibacién apropiada, una
ofrenda quemada para cada Shabat, en
adicién ala ofrenda quemada regular y su
libacion”. — Cada Shabat (Dia de Reposo),
ademas de los dos corderos ofrecidos para el
holocausto diario, habia que ofrecer otros.
Esto nos ensefia a redoblar nuestras
devociones en Shabat porque asi lo requiere
el deber del dia. El reposo, el sesar nuestras
actividades laborales y personales, debe
observarse para aplicarnos y concentrarnos
mas intimamente en la obra del Eterno, la
cual debe llenar todo el tiempo del dia de
Reposo, potenciando asi nuestro crecimiento
espiritual. El el v.11 “En sus novilunios
ustedes presentaran una ofrenda quemada a



Yahweh: dos toros de la manada, un carnero,
y siete corderos de un afo, sin tacha.” (VIN),
las ofrendas de las Lunas Nuevas (Rosh
Jodesh) demostraban gratitud por la
renovacion de las bendiciones terrenales;
cuando nos regocijamos en los regalos de la
Providencia Divina, debemos hacer fuente y
manantial de nuestro gozo el sacrificio de
Yeshua, esa gran dadiva de gracia especial.
El culto realizado en “Luna Nueva’, es
tipologia de las solemnidades de la Buena
Nueva a la que hemos sido llamados a
anunciar. Los textos que hablan de esta
importante celebracion, del Novilunio (Rosh
Jodesh), se encuentran en: Bemidbar
(NGmeros) 10:10; Shmuel Alef (1 Samuel)
20:5; Shmuel Alef (1 Samuel) 20:18;
Tehilim (Salmo) 81:3-5; Tehilim (Salmo)
104:19; Yeshayah (Isaias) 66:23; Yejezqel
(Ezequiel) 45:17; Qolosiyim (Colosenses)
2:16-17. Estudiémoslos y celebremos con
gozo esta festividad al sonido del Shofar. Al
final de este estudio semanal, haremos una
ampliacion de la celebracion de Rosh Jodesh.
El Seder se encuentra en nuestra pagina web,
para tener a la mano la guia de como
debemos ejecutar este “Mitzvot de
Primicias” en cada nuevo mes hebreo.

Sexta aliya, 28:16 - 29:11

28:26 “En el dia de las primicias, la Fiesta
de Shavuot [Semanas], cuando traigan
una ofrenda de grano nuevo a Yahweh,
observaran una ocasion sagrada: No
trabajaran en sus ocupaciones”. — Este es
otro de los nombres de la Festividad de
Shavuot: “Fiestade la Entrega de laTorah”:
Shemot (Exodo) 34:22 y Vaikra (Levitico)
23:12-13. Celebramos la “Entrega de la
Palabra del Eterno” que cautivd nuestras
vidas. Aqui esta escrito que la fiesta de las
semanas es “vuestra”. Esto nos ensefa que
las Fiestas no solamente son del Eterno,
Vaikra (Levitico) 23:2 “Hablale al pueblo
yisraelita y dile: Estos son mis tiempos
sefalados, los tiempos sefialados de Yahweh,
gque deberan proclamar como ocasiones
sagradas.” (VIN). YHVH comparti6 sus
MOEDIM (Fiestas) con Israel para ser

10

EMC SHALOM INTERNACIONAL

momentos de encuentro y de alegria delante
de El. Por eso estan mencionadas como
“vuestras fiestas sefialadas™ cf. Bemidbar
(Numeros) 29:39; Yojanan (Juan) 5:1;
Yojanan (Juan) 6:4; Yojanan (Juan) 7:2.

Séptima Aliy4, 29:12 - 30:1 (V. Castellanas
29:40)

29:13 “Presentaran una ofrenda quemada,
una ofrenda encendida de olor grato a
Yahweh: Trece toros de la manada, dos
carneros, catorce corderos de un afio,
seran sin tacha”. — En la Fiesta de Sukot se
sacrifican en total 70 toros, uno por cada una
de las naciones gentiles que existian
originalmente: cf. Bereshit (Génesis) 10 “La
descendencia de Néaj”. Asi que Sukot es la
“Fiesta de las Naciones”. En el reino milenial
del Mesias todas las naciones estaran
obligadas a celebrar Sukot, como esta escrito
en Zekharyah (Zacarias) 14:16-19:
“Finalmente, todos los que queden de todas
las naciones que vinieron a atacar a
Yerushalayim subiran todos los afios a adorar
al Rey, YAHWEH-Elohim Tzevaot, y a
guardar la Festividad de Sukot, Si alguna de
las familias de la tierra no sube a
Yerushalayim a adorar al Rey, YAHWEH-
Elohim Ha’Elyén, aun éstas, seran afadidas
a las otras. Si la familia de Mitsrayim no sube,
si rehusan venir, sobre ellos sera el
derribamiento con el que YAHWEH golpeara
a las naciones; cualquiera de ellas que no
suba a guardar la Festividad de Sukot. Este
sera el pecado de Mitsrdyim y el pecado de
todas las naciones que no suban a guardar la
Festividad de Sukot” (BKIM).

Si se hace la cuenta de la cantidad de
animales que fueron ofrecidos durante el
tiempo de los Dos Templos, sin contar las
ofrendas voluntarias y demas sacrificios
personales, se puede calcular en mas de un
millon de animales. Un millén de animales no
fueron suficientes para quitar los pecados del
pueblo de Israel. Nadie fue liberado de la
inclinacion al mal, como esta escrito en Ivrim
(Hebreos) 10:11 *Y ciertamente todo
sacerdote esta de pie, dia tras dia,



ministrando y ofreciendo muchas veces los
mismos sacrificios, que nunca pueden quitar
los pecados” (BDLA). Nadie fue hecho
perfecto por estos sacrificios, como esta
escrito en Ivrim (Hebreos) 10:

- V.1 “Pues ya que la Torah tiene la sombra
de los bienes futuros y no la forma misma
de las cosas, nunca puede, por los
mismos sacrificios que ellos ofrecen
continuamente afio tras afo, hacer
perfectos a los que se acercan” (BDLA).

Todos los sacrificios constituyen una
proyeccion profética hacia el sacrificio del
Mesias, que tiene la capacidad de quitar el
pecado del mundo y por medio del cual
tenemos acceso hasta el trono del mismisimo
cielo:

- V.14 “Porque con una sola ofrenda ha
perfeccionado para siempre a los
santificados.”,

- V.17 “Y NUNCA MAS ME ACORDARE
DE SUS PECADOS E INIQUIDADES...”,

- V.19-22. “Asi que, hermanos, siendo que
tenemos plena confianza para entrar al
Santisimo por la sangre de Yeshua,
mediante el camino nuevo y vivo que él
nos abrié a través del velo (es decir, su
cuerpo), y siendo que tenemos un gran
sacerdote sobre la casa de Yahweh,
acerguémonos con corazon sincero, con
la plena certidumbre de la fe, purificados
los corazones de mala conciencia, Yy
lavados los cuerpos con agua pura.” (VIN)

Entonces, hermanos, puesto que tenemos
confianza para entrar al Lugar Santisimo por
la sangre de Yeshua, por un camino nuevo y
vivo que El abri6 para nosotros por medio del
velo, es decir, Su carne y puesto que tenemos
un gran sacerdote sobre la casa de Elohim,
acerquémonos con corazon sincero, en plena
certidumbre de fe, teniendo nuestro corazon
purificado de mala conciencia y nuestro
cuerpo lavado con agua pura. jBaruj
Ha’Shem!

11

EMC SHALOM INTERNACIONAL

Mashiaj en esta Parasha

25:10-13 Pinjas recibe un pacto perpetuo
de paz para ser sacerdote. De semejante
manera Yeshua recibié su sacerdocio segun
el orden de Malki-Tsedek para la eternidad:
Ivrim (Hebreos) 7:17; Ivrim (Hebreos) 6:20;
Ivrim (Hebreos) 5:10.

25:13 Por la muerte de una persona
israelita hubo liberacion para el resto del
pueblo. De la misma manera la muerte de
Yeshua trajo redencion para lIsrael y todo
aquel que en El cree: Yohanan (Juan) 3:16;
Lucas 1:6-8; Romiyim (Romanos) 3:24;
Efesiyim (Efesios) 1:7; Ivrim (Hebreos)
9:12.

27:16 De la misma manera como
Yehoshla fue puesto sobre el pueblo de
Israel. Yeshua ha sido puesto por Ha’Shem
sobre los hijos de Israel y el mundo entero:
Lucas 2:34; Maaseh (Hechos) 10:42;
Qorintiyim Alef (1 Corintios) 3:11.

27:17 Yeshua es el buen pastor que Moshé
pidié que el Eterno diera a los hijos de
Israel. Matityah (Mateo) 26:31; Yohanan
(Juan) 10:11; Yohanan (Juan) 10:14;
Yohanan (Juan) 10:16; Ivrim (Hebreos)
13:20.

27:18 Yehoshua tenia el espiritu de
santidad. De la misma manera Yeshua
recibi6 el Espiritu del Eterno para el ejercicio
terrenal como el Ha’Mashia.

27:20 Yeshua tiene la dignidad del Padre
gue lo instalé en su ministerio: Ivrim
(Hebreos) 3:3.

27:21 Yeshuadalapalabra paraque entren
y salgan los hijos de Israel: Matityah
(Mateo) 19:17.

27:23 Yeshua es el sucesor eterno de
Moshé: Lucas 24:27; Lucas 24:44;
Yohanan (Juan) 5:46.

28:3-4 Yeshua es el sacrificio continuo que
esta presente delante del Eterno mafianay
tarde: Efesiyim (Efesios) 5:2.

28:9 Yeshua esta reflejado en todos los
sacrificios adicionales de todas las fiestas



sefaladas por el Eterno para los hijos de
Israel.

Conclusiones

En esta Parasha resaltan dos hombres que
establecieron pautas en Israel. Uno fue
elegido como Sacerdote y el otro como Lider
de la nacion, ambos debido a su fidelidad y
consagracion al Eterno. Seamos fieles a
Elohim pues nuestra fidelidad tiene
recompensa en este tiempo y en el venidero:
Mordekhay (Marcos) 10:29-30 Yeshua le
dijo: “En verdad les digo que no hay nadie que
haya dejado casa, o hermanos, o hermanas,
0 madre, o padre, o hijos, o campos, por
causa mia y de la Buena Noticia, que no
reciba cien veces mas ahora en este tiempo:
Casas, hermanos, hermanas, madres, hijos y
campos, aungque con persecuciones; y en la
era venidera, la vida eterna” (VIN); Maaseh
(Hechos)10:4 El, mirandole fijamente, y
atemorizado, dijo: “;Qué es, Sefior? Y le dijo:
Tus oraciones y tus limosnas han subido para
memoria delante de Dios” (RVR60); Maaseh
(Hechos)10:31 Y dijo: “Cornelio, tu oracion
ha sido oida, y tus limosnas han sido
recordadas delante de Dios” (RVR60)

En esta Parashd se encuentran los
mandamientos niumeros 380 — 385 de los
613:

380. Precepto de las leyes de herencia,
Bemidbar (Nameros) 27:8-9

381. Precepto de ofrecer la ofrenda continua
(Tamid) todos los dias, Bemidbar (Nameros)
28:2-3

382. Precepto de ofrecer la ofrenda de Musaf
en el Shabat, Bemidbar (NUumeros) 28:9

383. Precepto de ofrecer la ofrenda de Musaf
en el novilunio, Bemidbar (NUumeros) 28:11

384. Precepto de ofrecer la ofrenda de Musaf
en Shavuot, Bemidbar (NUmeros) 28:26

385. Precepto de escuchar el shofar en Yom
Teruah, Bemidbar (Numeros) 29:1

12

EMC SHALOM INTERNACIONAL

SEDER PARA ROSH JODESH (CABEZA
DE MES, LUNA NUEVA)

Antes de pensar en como celebrar (Halaja)
Rosh Jodesh, debemos tener clara la
importancia del por qué celebrar esta fiesta
mensual. Las palabras Rosh Jodesh traducen
‘Comienzo de Mes’, o ‘Cabeza de Mes’, y su
sefial estd dada por medio de la Luna,
marcando el comienzo de un nuevo ciclo
lunar, esta es la verdadera forma de medir el
tiempo de duracién de un mes. Es por eso
también que la expresion “Rosh Jodesh”
siempre es relacionada con la “Luna Nueva”.
Dice el Tehilim (Salmo) 104:19 “Hizo la luna
para marcar los tiempos; el sol sabe cuando
ponerse” (VIN). Este pasaje nos narra la
importancia de la luna en cuanto a los tiempos.
Por medio del nuevo ciclo que inicia en Rosh
Jodesh, la luna nos lleva a la contabilizacion
de un periodo de tiempo, que vuelve a
repetirse, siendo fundamental en el mismo
conteo de tiempos para marcar cada Moed
(Tiempo Sefalado): Bemidbar (Numeros)
10:10 *Y en sus ocasiones de regocijo, sus
festivales fijos y dias de luna nueva, ustedes
sonaran las trompetas sobre sus ofrendas
guemadas, un recordatorio de ustedes
delante de su Elohim; yo, Yahweh, soy su
Elohim” (VIN). Aqui podemos observar como
la celebracion de Rosh Jodesh, es un
mandamiento y se establece su celebracion
con ofrendas quemadas, y haciendo sonar los
shofares, asi como en las demas Fiestas
(Santas Convocaciones o Moedim). Los
sabios dicen que tocar el shofar en Rosh
Jodesh nos protege de ha’Satan.

De forma literal vemos que el sonido del
shofar en Rosh Jodesh, es una alarma de
recordatorio de Nuestro Elohim. Pero si lo
analizamos mejor y lo llevamos a un nivel mas
avanzado, en el versiculo nueve del mismo
pasaje, podemos ver la intencion de YHVH
para con nosotros a través del toque del
shofar, pues cada toque de shofar trae un
propésito especial, y es el de ser recordados
delante de nuestro Elohim; en otras palabras,
si obedecemos recordando a YHVH nuestro
Elohim cada Rosh Jodesh haciendo sonar el
Shofar, entonces por medio del mismo toque
de Shofar El nos va a recordar a nosotros y



nos va a librar del adversario, esto explica lo
gue dicen los sabios. El sonido del shofar es
una forma de recordar o convocar al Eterno,
para manifestar la necesidad de su pueblo en
un determinado momento, sea para liberacion
o para presentar ofrendas delante de El. El
comenzar un nuUevo mes, €S COmo Si
saliéramos a una batalla, y se toca el shofar
antes de ir, para avisar al Eterno que su
pueblo necesita su proteccion y liberacion.
Por medio de este toque de shofar,
anunciamos al Creador que iniciamos un
nuevo ciclo en el cual enfrentaremos
problemas y dificultades cotidianas, también
nos enfrentaremos a nuevas asechanzas del
adversario, quien busca nuestra caida, y
esperamos ser protegidos y fortalecidos, ante
todas estas circunstancias que
enfrentaremos. Aunque en Vaikra (Levitico)
23 no aparece ninguna referencia al Rosh
Jodesh entre las Santas Convocaciones,
cuando se habla de este dia se menciona al
mismo nivel de importancia: Bemidbar
(Numeros) 29:1-6. Vemos que, en medio de
las ordenanzas de los holocaustos de los dias
de Santa Convocacion, hay un mandamiento
del mismo tipo para el dia de Rosh Jodesh,
dia de la luna nueva. Aunque no aparece
textualmente que este sea un dia de Santa
Convocacion, a nivel remez podemos
entender que se debe hacer Santa
Convocacion, ya que se debia presentar
ofrendas quemadas. También en el Segundo
Libro de los Reyes encontramos de manera
implicita, que en ese dia de Rosh Jodesh se
hacia Santa Convocacion: Melakhim Bet (2
Reyes) 4:22-23 Después llamo a su esposo y
le dijo: “Por favor, manda uno de los criados y
una de las asnas, para que yo corra hacia el
hombre de ha'Elohim y regrese”. El pregunto:
“¢Para qué vas a verlo hoy? No es novilunio
ni Shabat”. Y ella respondié: “Todo estara
bien” (VIN). Podemos notar que, aunque la
intencion de la mujer era ir a donde el profeta
para llevar el asunto de la muerte de su hijo,
Su esposo no comprendié el motivo, ya que
solo se acostumbraba a ir a la convocacion
del Shabat y el Rosh Jodesh. Aqui
observamos que se asistia a la santa
convocacion, tanto en Shabat como en Rosh
Jodesh. El Tehilim (Salmo) 81 nos da una

13

EMC SHALOM INTERNACIONAL

idea de como debe celebrase este dia:
Canten gozosamente a Elohim, nuestra
fortaleza; canten con alegria al Elohim de
Yaaqov. Tehilim (Salmo) 81:2-3 Entonen la
cancion, toquen el pandero, el arpa
melodiosa y la lira. Toguen la trompeta en el
novilunio, en la lunallena, en el dia de nuestra
fiesta solemne” (VIN). Si miramos desde un
nivel SOD este capitulo, observamos desde
el v.6 hasta el 16, que el Eterno les recuerda
Su respuesta ante la obediencia a su voz, y
les reclama el no escuchar su voz. Ya que al
comienzo del texto se menciona el sonido del
shofar en las fiestas, escuchar este sonido es
una forma de escuchar su voz y cuando
escuchamos el sonido del shofar, se
despliega un gran movimiento espiritual, los
malajim se mueven a la orden que reciben de
la voz de Elohim y acuden a librar a su Pueblo
Kadosh. También el profeta Yeshayah
(Isaias) marca la relevancia del Rosh Jodesh,
haciendo un paralelo de como todo mortal se
postrara ante El: Yeshayah (Isaias) 66: 22-
23. En Yejezgel (Ezequiel) 46:1, vemos
también que, asi como en Shabat habia
convocacion, también en Rosh Jodesh se
hacia: Yejezqel (Ezequiel) 46:1 Esto es lo
que YAHWEH dice: “La puerta este del patio
interior sera cerrada en los seis dias de
trabajo, pero en Shabbat serd abierta, y en
Rosh-Hodesh ser& abierta” (BKIM).

Ademas, en el Nuevo Pacto observamos que
los creyentes en Yeshua, también celebraban
el Rosh Jodesh: Qolosiyim (Colosenses)
2:16 “Por tanto, que nadie los juzgue en
asuntos de comida o de bebida, o en cuanto
a dias de fiesta, lunas nuevas o dias de
reposo” (VIN). Asi como anteriormente, no
eéramos conscientes que habia que guardar el
Shabat, pero el Eterno por medio de su
misericordia, gradualmente nos dio la
capacidad y la libertad para poderlo observar
y guardar; de la misma forma si el Eterno nos
ha permitido tener revelaciéon y entender
sobre la importancia de celebrar el Rosh
Jodesh, debemos confiar que con su ayuda
lograremos guardar y honrar el Rosh Jodesh
como El desea que lo hagamos.



Puede encontrar el Seder de Rosh Jodesh
paso a paso en nuestra pagina web
www.emcshalom.com

Fin de |la Parasha.

Nuestros comentarios obedecen a la doctrina

establecida en EMC SHALOM
INTERNACIONAL como Ministerio de
Raices Hebreas y son pilares que

defendemos y exponemos en la predicacion
del Unico Evangelio que los primeros
emisarios (shlijim-apdstoles) pregonaron
con un solo proposito: Restaurar el Reino de
Israel. Maaseh (Hechos) 1:6 y dirigido a los
destinatarios  establecidos en laakov
(Santiago) 1:1y Kefa Alef (1 Pedro) 1:1 “LA
CASA PERDIDA DE ISRAEL”.

El mismo Rab Shaul (Shaliaj Pablo) emisario
por excelencia para todos los gentiles, sabia
de antemano que su foco de alcance era
solamente las doce tribus dispersas
llamadas “Ovejas perdidas de la casa de
Israel” [Melo Ha Goyim]: Los justos de las
naciones”, Maaseh (Hechos) 26:7. Es el
cumplimiento de esta misma promesa que
nuestras doce tribus esperan obtener,
resueltamente haciendo sus actos de
adoracion noche y dia; a pesar de esto, jes
en relacién con esta esperanza, su Majestad,
gue hoy soy acusado por los judios!

Este documento es comentado
semanalmente en vivo y en directo en
nuestras clases por internet, cada Shabat de
9:00 a.m. a 12:30 p.m. (Horario Este de EU)
a través de www.zoom.com y el ID para
ingresar al canal de EMC SHALOM
INTERNACIONAL es: ID 4637031177

Nuestro unico deseo a través de este material
es que tu y los tuyos sean mas que
bendecidos por un entendimiento superior de
las Escrituras; moviéndonos del mensaje
subjetivo de hoy y casi mistico, a lo objetivo

14

EMC SHALOM INTERNACIONAL

del mensaje, con una mayor certeza
idiomatica y envuelto en su ambiente cultural
respectivo, dandonos asi la mayor solidez
interpretativa de los textos.

Todos los creyentes en el Elohim de la Biblia
tienen un comdn denominador y un solo
deseo, el cual es establecer un
“avivamiento” tan poderoso que traiga la
presencia de El Rey de reyes y establezca su
Reino de una vez y para siempre; pero lo
anico que traera esto a la congregacion de los
santos de Israel es “LA HISTORIA BIiBLICA”,
el volver al fundamento y a la forma inicial de
la FE HEBREA.

Este documento, asi como la clase de Torah
de cada Shabat, estan orientadas hacia el
conocimiento de la historia espiritual de un
pueblo: “ISRAEL”; asi como a vivir con el
entendimiento de que somos la continuacion
y conclusion de esta hermosa historia de
amor.

Estamos muy agradecidos por sus aportes a
nuestro ministerio. Nos esta permitiendo ir
con mayor excelencia.
https://www.PayPal.me/emcshalom

iSHALOM LEKULAM!

Ingresa a nuestro canal de
Telegram (escanea el
coédigo QR)


http://www.emcshalom.com/
http://www.gotomeeting.com/
http://www.zoom.com/
http://www.gotomeeting.com/
https://www.paypal.me/emcshalom

