
1 

Ingresa a nuestro canal de 
Telegram (escanea el 

código QR) 

  

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
PARASHÁ 41 PINJÁS | NÚMEROS 25:10 – 30:1 
Prohibida toda reproducción lucrativa - Utilizar bajo permiso. 

 

Para más información puede ubicarnos por medio de nuestra página web www.emcshalom.com  
también a través de nuestro canal en YouTube EMC Shalom Internacional 

y puedes escribirnos a nuestro correo emcshalomint@gmail.com

 

Aliyot de la Toráh: 
 
1. 25:10 - 26:4 
2. 26:5-51 
3. 26:52 - 27:5 
4. 27:6-23 
5. 28:1-15 
6. 28:16 - 29:11 
7. 29:12 - 30:1 (V. Castellanas  

29:40) 
8. Maftir: 29:35 - 30:1 (V. Castellanas 

29:40)  

Haftaráh: Melakhim Álef (1 Reyes) 18:46 - 
19:21 

Brit Hadasháh: Matityah (Mateo) 26:1-30; 
Mordekhay (Marcos) 14:1-26; Lucas 22:1-20; 
Yohanán (Juan) 2:13-22 y Yohanán (Juan) 
15:1 - 17:26. 

 

PINJÁS significa “Boca de serpiente”. 

La porción escritural de esta semana trata 
acerca de la reacción de uno de los hombres 
más ilustres de los hijos de Israel en tiempos 
de Mosheh: Pinjás, que significa “Boca de 
serpiente”, quien movido por el celo del honor 
de YAHVÉH, actuó de forma única para tratar 
un caso grave que ponía en peligro la 
existencia misma del pueblo hebreo. El 
Eterno premia su acción. Esta porción 
también nos enseña acerca de la justa 
demanda hecha por las hijas de Zelofehad, 
en relación con la porción de tierra dada a sus 
descendientes. Y, por último, se nos informa 
de la elección de Iehoshúa (Josué) como 
sucesor de Mosheh, así como lo concerniente 
acerca de las leyes de los sacrificios para las 
festividades. 

 

Primera aliyá, 25:10 - 26:4 

25:11 “Pinjás, hijo de Elazar hijo de Aharón 
el sacerdote, ha apartado mi ira de los 

yisraelitas al desplegar entre ellos su celo 
por mí, de modo que no barrí al pueblo 
yisraelita en mi celo”. – Esta parashá relata 
el momento en el que Zimrí, un líder de la 
Tribu de Shimón (una de las tribus más 
reducidas en número a causa de su 
recurrente desobediencia), protagonizó ese 
deplorable episodio al caer presa de la 
tentación, hasta el punto de la desvergüenza 
al exhibirse públicamente en un acto sexual 
con una de las princesas de Midián. Los 
hebreos impactados no sabían cómo 
proceder ante semejante muestra de descaro 
por parte de este líder. Si bien, en el lugar de 
los hechos estaban presentes Mosheh, 
Elazar el hijo de Aharón y los Ancianos, fue 
Pinjás (Finés), nieto de Aharón y el más joven 
de todos los congregados, quien tomó la 
iniciativa y actuó como correspondía en este 
caso. Él obró en el caso de Zimrí, como el 
dictamen halájico que dice: “Quienes celan el 
honor del Eterno, se hacen cargo de él (del 
pecador causante de la deshonra).  

Dice en Yahudah (Judas) 1:11 “¡Ay de ellos! 
Porque han seguido el camino de Qayin; por 
recompensa se lanzaron en el error de Bilam 
y perecieron en la insurrección de Qóraj” 
(VIN). Entonces, al consultarlo con Mosheh, 
se le dijo: “Quien lee la carta, sea él el 
emisario para ejecutar su contenido”. Al 
escuchar estas palabras de Mosheh, Pinjás 
(Finés) tomó de inmediato su lanza y atravesó 
a Zimrí junto con su concubina. De este 
evento podemos aprender que hay 
situaciones respecto de las cuales los líderes 
pueden llegar a guardar silencio y sentirse 
incapaces en momentos tan decisivos y no 
saber cómo actuar. En estos casos guardar 
silencio da la idea de que ya nada se puede 
hacer. Estas posturas de silencio en el 
liderazgo pueden desencadenar situaciones 
aún peores. El silencio es tomado como 
excusa para mantenerse al margen de la 
situación. Una persona que teme a YHVH, sin 
importar si es líder o no, debe tener el valor y 

http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com


EMC SHALOM INTERNACIONAL 

2 

la sabiduría para actuar oportunamente en 
una cuestión determinada siempre a favor de 
la Honra del Eterno y de la Santidad del 
Pueblo. Esta situación nos permite mirar en 
diferentes direcciones:  

1. Hacia los líderes de la congregación: 
Los líderes no siempre tienen todas las 
herramientas a su alcance para solucionar 
conflictos. 

2. Hacia el pueblo: El pueblo siempre es un 
conglomerado que está esperando y 
demandando acción de parte de sus 
líderes.  

3. Hacia los trasgresores: Los trasgresores 
creen siempre que están bien, o que lo 
sucedido no daña a nadie; que, por formar 
parte de una colectividad, se les debe dar 
la libertad de hacer “todo” lo que deseen. 

4. Hacia YHVH: No por mencionarlo de 
último es el menos importante; por el 
contrario, puesto de último en este análisis 
para resaltar como sello la “Autoridad 
Divina de YAHVÉH”, Quien en Su 
soberanía demanda Justicia, Orden y 
Cumplimiento del precepto establecido en 
“Su TORÁH”, por lo que Él mismo 
continúa siendo la fuente de sabiduría a la 
que debemos recurrir para solucionar todo 
tipo de conflictos.  
 

Es deber de cada siervo del Eterno, proteger 
el honor de los líderes y hacer todo lo posible 
para respaldar y aumentar la influencia de 
ellos ante el pueblo. 

25:12 “Dile, pues, que yo le doy mi alianza 
de amistad”. – Veamos este texto en la 
Versión Textual: Bemidbar (Números) 25:12 
Por tanto anuncia: “He aquí Yo establezco un 
pacto de paz con Él,” (BTX3). ¿Qué significa 
este pacto de paz? Yejezqel (Ezequiel) 
34:25-28 “Estableceré con ellos un pacto de 
paz, y haré que desaparezcan de la tierra las 
fieras dañinas, de modo que habiten seguros 
en el desierto y duerman en los bosques a 
ellos y a los alrededores de mi colina daré 
bendición. Haré descender la lluvia a su 
tiempo; serán lluvias de bendición. Los 
árboles del campo darán su fruto, y la tierra 
entregará sus productos. Estarán seguros en 
su propio suelo, y sabrán que soy Yahwéh 

cuando yo rompa las coyundas de su yugo y 
los libre de mano de los que se aprovechan 
de ellos. Ya no serán más una presa para las 
naciones, ni los devorarán las fieras de la 
tierra. Habitarán seguros, y no habrá quien 
los espante” (VIN). La referencia a un “Pacto 
de Paz” indican el establecimiento de una 
alianza y un sacerdocio eterno. Lo que se hizo 
con este hombre representa lo que el Adón 
hizo con nosotros. Pinjás no era hijo de 
Aharón; fue hecho su hijo por Elohim. El 
Eterno honró su valor y su celo contra el 
pecado haciéndolo Kohen. En este tiempo 
hay muchos que desean abandonar el 
pecado y servir a Elohim como está 
establedido según la Toráh. Por esto el 
Eterno continúa haciendo con ellos “Pacto 
de Paz”: Yirmeyah (Jeremías) 31:33-34 
“Pero ésta será la alianza que haré con la 
Casa de Yisrael después de aquellos días, 
declara Yahweh: Pondré mi Torah en su 
interior y la escribiré en su corazón. Entonces 
yo seré su Elohim, y ellos serán mi pueblo. Ya 
no necesitarán enseñarse unos a otros y 
decirse unos a otros: “Hazle caso a Yahweh”; 
porque todos ellos me harán caso, desde el 
más pequeño de ellos hasta el más grande, 
declara Yahweh. Porque yo perdonaré su 
iniquidad y no me acordaré más de su pecado” 
(VIN). 

25:13 “Será para él y sus descendientes 
después de él una alianza de sacerdocio 
perpetuo, porque él tomó acción celosa en 
favor de su Elohim, haciendo así expiación 
por los yisraelitas”. – Por causa de su 
acción en pro de la justicia y del bien común, 
que resultó en el fin de la plaga, el Eterno 
declaró por boca de Mosheh: “Yo (YHVH), le 
otorgo Mi Pacto de Paz”. Pinjás, quien es 
figura por este carácter de “Celo por la Honra 
de YHVH”, “Espíritu de Celo por YHVH” y todo 
lo concerniente a Él, era el mismo espíritu de 
Eliyahu HaNavi (Elías El´Navi), Yojanán el 
Inmersor y claro está, en Yeshúa mismo: 
Yojanan (Juan) 2:17 Sus talmidim se 
recordaron después que el Tanaj dice: "El 
celo por tu casa me devorara” (BKIM); 
Tehilim (Salmo) 69:9 “Porque me consume 
el celo por tu Casa y los reproches de los que 
te insultaban cayeron sobre mí” (VIN). 



3 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

25:14 “El yisraelita que mataron, al que 
mataron con la mujer midyanita, se 
llamaba Zimrí hijo de Salú, capitán de una 
casa ancestral shimonita.” – La tribu de 
Shimón tenía serios problemas de carácter, 
los cuales les hacían propensos a caer en la 
insubordinación, la insolencia y el desenfreno 
de la lujuria. El ejemplo desconcertante de su 
jefe produjo mucho pecado entre ellos; la 
plaga que vino sobre los hijos de Israel hizo 
morir a muchos, particularmente de la tribu de 
Shimón. Esto se puede apreciar al comparar 
los dos últimos censos, en donde se ve una 
reducción considerable en esa tribu. 

25:19 (26:1 Versión Castellana) “Cuando 
pasó la plaga, Yahweh le dijo a Mosheh y 
a Elazar hijo del sacerdote Aharón”. – En 
este pasuk vemos como YHVH destaca la 
importancia de la plaga antes del censo. Esto 
nos enseña que la plaga tiene mucho que ver 
con el resultado del censo. La lección sigue 
siendo esta: “No espere alguien que haya 
deshonrado con su pecado al Eterno, que 
vivirá exento de las maldiciones que acarrea 
dicho acto”. Devarim (Deuteronomio) 28 es 
un capítulo que nos permite dimensionar, con 
toda claridad, lo que viene del ABBA 
KADOSH, que ha establecido:  

- Para los que le obedecen: Devarim 
(Deuteronomio) 28:1-2 “Ahora bien, si 
escuchas a Yahweh tu Elohim, para 
observar fielmente todos sus 
mandamientos que yo te ordeno hoy, 
Yahweh tu Elohim te pondrá muy por 
encima de todas las naciones de la tierra. 
Todas estas bendiciones vendrán sobre ti 
y se realizarán, si le haces caso a la 
palabra de Yahweh tu Elohim…” (VIN) y 
así hasta el versículo 14. 

- Para los que no le obedecen: Devarim 
(Deuteronomio) 28:15-16 “Pero si no 
obedeces a Yahweh tu Elohim para 
observar fielmente todos sus 
mandamientos y leyes que yo te ordeno 
hoy, todas estas maldiciones vendrán 
sobre ti y se realizarán: Maldito serás en 
la ciudad y maldito serás en el campo…” 
(VIN) y así hasta el versículo 68. 

Segunda aliyá, 26:5-51 

26:5 “Reuvén, el primogénito de Yisrael. 
Descendientes de Reuvén: [De] Janokh, la 
familia de los janokhitas; de Palú, la familia 
de los paluitas”. – Observamos en esta 
porción una variación considerable en el 
número resultante para cada tribu, al 
momento de comparar entre el primer y el 
segundo censo. Siete de las tribus crecieron; 
el aumento más notable en los casos de 
Menasheh (de 32.200 a 52.700) y Biniamin 
(de 35.400 a 45.600), ejemplo de tribus 
bendecidas como resultado de su obediencia. 
En contraste con lo anterior, vemos cinco 
tribus que menguaron: Reuvén (de 46.000 a 
43.730); Shimón (de 59.300 a 22.200); Gad 
(de 45.650 a 40.500); Efraim (de 40.500 a 
32.500); y Neftalí (de 53.400 a 45.000). La 
diferencia más notable es el caso de la tribu 
de Shimón que perdió más del 60% de su 
población desde su primer censo. Esto se 
debió sin duda a que muchos de los hombres 
de Shimón apoyaron e imitaron a Zimrí en su 
pecado: Bemidbar (Números) 25:14; y 
fallecieron en la mortandad: Bemidbar 
(Números) 25:9 “Los que murieron de la 
plaga sumaron veinticuatro mil” (VIN). 
Recordemos las palabras de Rab Shaúl 
cuando dijo en Romiyim (Romanos) 2:12 
“Todos los que han pecado fuera del marco 
de la Toráh morirán fuera del marco de la 
Toráh; y todos los que han pecado dentro del 
marco de la Toráh, serán juzgados por la 
Toráh” (BKIM).  

26:10 “Después de eso la tierra abrió su 
boca y se los tragó con Qóraj, cuando 
murió aquel bando, cuando el fuego 
consumió a los doscientos cincuenta 
hombres, y vinieron a ser un escarmiento”. 
– Es decir, “se convirtieron en una señal”. 
Esta última porción del versículo, la Toráh 
enmarca el hecho de que en el caso de Qóraj 
el Eterno colocó dicha sentencia como señal 
y memoria para que no se acercase ningún 
hombre ante Su presencia con aires de 
grandeza e insubordinación, dejando 
establecido con este acto, que el final de los 
que se rebelan en contra del sacerdocio, 
líderes o pastores serán castigados con gran 
severidad. 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

4 

26:14 “Esos son las familias de los 
shimonitas; veintidós mil doscientos”. – 
Escrito está en Bemidbar (Números) 1:23 
“Los inscritos de la tribu de Shimón: cincuenta 
y nueve mil trescientos” (VIN). Al comparar 
estos dos textos vemos que la tribu de 
Shimón había perdido 37.100 personas 
desde el primer censo. Esta tribu fue 
severamente dañada por la plaga, dado que 
su jefe había abierto una brecha por medio de 
su pecado con Kozbí, la mujer madianita. 
Mosheh también se había unido a una mujer 
madianita, Tsiporah, pero había una gran 
diferencia entre la unión con ella y la unión por 
causa de Baal-Peor. La esposa de Mosheh 
mostraba señales de obediencia a la fe de 
Israel, pero las mujeres madianitas, que en 
esta ocasión se acercaron a los hijos de Israel, 
los engañaron para que se entregaran a la 
idolatría. Los madianitas eran descendientes 
de la unión que hubo entre Avraham y su 
tercera esposa Qeturah: cf. Bereshit 
(Génesis) 25:1-6 “Prole de Avraham y 
Qeturah”.  

Este censo enseña al pueblo que YHVH es 
Soberano. A pesar de las pérdidas debido al 
levantamiento desafiante encabezado por 
Qóraj (Kóraj - Coré), el desastre de las 
serpientes, la calamidad de Bilam y este 
episodio con Zimrí, a pesar de todo esto, la 
causa del Eterno siguió adelante. Esto lo 
veremos en Bemidbar (Números) 26:52-56, 
como YHVH continúa bendiciendo a Su 
pueblo. Concluimos entonces que la causa 
del Eterno es grande y magnífica; que 
enfrentamos debilidades, tentaciones, 
limitaciones y falta de experiencia; que un 
censo nos puede recordar las duras 
realidades de la vida. También aprendemos 
que al mirar al Eterno escucharemos 
claramente las palabras del Mashíaj Yeshúa 
cuando nos exhortó en Lucas 12:32 “¡No 
tengan temor, pequeño rebaño, puesto que 
su Padre ha resuelto darles el Reino!” (BKIM).  

 

Tercera aliyá, 26:52 - 27:5 

26:52-56 “Yahweh le habló a Mosheh y le 
dijo: “Entre estos se repartirá la tierra en 

parcelas, según los nombres enlistados; 
con los grupos más grandes aumenta la 
parcela, a los grupos más pequeños les 
reduces la parcela. A cada uno se le 
asignará su parte según su inscripción. La 
tierra, sin embargo, debe dividirse por 
sorteo; y el sorteo se hará de acuerdo con 
los listados de sus tribus ancestrales. 
Cada porción se asignará por sorteo, sea 
para grupos grandes o pequeños”. – 
Además de determinar el número de hombres 
disponibles para el servicio militar, este censo 
se usó también para determinar la porción de 
tierra que correspondería a cada tribu. Las 
tribus más grandes debían recibir una 
herencia más grande. Algunos ven un 
conflicto entre esta afirmación en el v.54 y el 
mandato en el v.55 en el que la repartición 
debía ser por sorteo. Veamos el texto de 
Bemidbar (Números) 33:54 “Se repartirán la 
tierra entre ustedes por sorteo, clan por clan; 
a los grupos más grandes auméntales su 
parte, a los grupos más pequeños redúceles 
su parte. Dondequiera que caiga la suerte de 
alguno, eso será suyo. Tendrán sus 
porciones según sus tribus ancestrales” (VIN). 
Aquí se indica que el tamaño de la heredad 
se fija según la población de la tribu, mientras 
que la ubicación geográfica de su porción se 
fija por sorteo; esclareciendo así cualquier 
confusión. La máxima regla de la bendición 
es la que nos enseñó Yeshúa en Matityah 
(Mateo) 25:29 “Porque todos los que tienen 
algo, se les dará más, para que tengan más 
que suficiente; pero al que no tiene nada, aun 
lo que tiene se le quitará” (BKIM). 

26:57 “Esta es la inscripción de los lewitas 
por sus familias: de Guershón, la familia 
del guershonita; de Qehat, la familia del 
qehatita; de Merarí, la familia del merarita”. 
– Si bien a la tribu de Leví no le sería 
asignada tierra alguna, a sus integrantes se 
les otorgaría cuarenta y ocho ciudades 
distribuidas por todo el territorio. Recordemos 
que de esta tribu procedían todos los 
maestros de la Toráh que educaban al pueblo 
de Israel, según confirma Devarim 
(Deuteronomio) 33:10a “Ellos enseñarán a 
Ya'akov tus estatutos, a Yisra'el tu Toráh” 
(BKIM), y respaldado por Bemidbar 



5 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

(Números) 35:2-8 “Da instrucciones al 
pueblo yisraelita para que asigne, de las 
propiedades que se les repartieron, poblados 
para que habiten los lewitas, también les 
asignarán a los lewitas tierra de pastoreo 
alrededor de sus poblados. Los poblados 
serán suyos para que los habiten, y los pastos 
serán para el ganado que posean y todas sus 
demás bestias. Los pastos de los poblados 
que ustedes les asignarán a los lewitas se 
extenderán mil codos 450 metros fuera de la 
muralla del poblado alrededor. Ustedes 
medirán novecientos metros fuera del 
poblado al lado oriental, novecientos al lado 
sur, novecientos al lado occidental, 
novecientos al lado norte, con el poblado en 
el centro. Ese será el pasto para sus poblados. 
Los poblados que ustedes asignen a los 
lewitas comprenderán las seis ciudades de 
refugio que han de asignar para que huya a 
ellas un homicida, a las que agregarán 
cuarenta y dos poblados. Así que el total de 
poblados que ustedes asignarán a los lewitas 
será de cuarenta y ocho poblados, con sus 
pastos. Al asignar poblados de las 
propiedades de los yisraelitas, tomen más de 
los grupos más grandes y menos de los más 
pequeños, de modo que cada uno asigne 
poblados a los lewitas en proporción a la parte 
que recibe.” (VIN) 

26:58 “Estos son las familias de Lewí: la 
familia del livnita, la familia del jevronita, la 
familia del majlita, la familia del mushita, la 
familia del qorajita. Qehat engendró a 
Amram”. – El rastro del pecado se vislumbra 
en esta descripción que revela la ausencia, 
en este censo, de dos familias completas y 
parte de una tercera de la tribu de Leví. 
Posiblemente sus jefes habían fallecido sin 
dejar hijos, victimas del pecado de seducción 
en el que habían caído. Aun siendo levitas, 
muchos de ellos no fueron exentos de esta 
tentación, así como tampoco de las 
consecuencias funestas por haber caído en 
ella. 

26:59 “La esposa de Amram se llamaba 
Yokhébed hija de Lewí, que le nació a Lewí 
en Mitsráyim [Egipto]; ella tuvo de Amram 
a Aharón y Mosheh, y su hermana Miryam”. 
– En este pasaje tenemos:  

- Amram en hebreo ( מְרָםעַ  ) del Strong 
#6019 de la raíz “rum” (רוּם) del Strong 
#7311 y “am” (ם  del Strong #5971 que (ע 
significa “Pueblo Elevado”.  

- Yokhébed, hija de Leví, en hebreo (יוֹכֶבֶד) 
del Strong #3115; de (ַיְהוָֹה) del Strong 
#3068 y “kabád” (כָבֵד) del Strong #3513 
que significa “Honrada de YHVH”.  

- Dio a luz a Aharón. Arón en hebreo 
הֲרוֹן)  hermano Mosheh, en hebreo (א 
 del Strong #4872 de la raíz (משֶהַ)
“mashá” (מָשָה) del Strong #4871 que 
significa “Rescatado del agua”.  

Elohim a través de Mosheh fue el dador de la 
ley que estaba en el Arca. Esto habla de lo 
que Elohim hizo con estos hombres: El 
pueblo de Israel fue elevado al ser honrado 
por YHVH. La honra consistía en ser los 
portadores del sacerdocio y de la Toráh: 
Romiyim (Romanos) 9:4-5 “Ellos son 
yisraelitas y a ellos pertenecen la adopción, la 
gloria, las alianzas, la promulgación de la 
Torah, el culto y las promesas; de ellos son 
los patriarcas; y del linaje de ellos proviene el 
Mashíaj, quien está sobre todas las cosas. 
Bendito sea Elohim por los siglos. Amén” 
(VIN). Esto no bastó para honrar este pueblo, 
sino que se le dio más. Se le dio la 
oportunidad de que el Mesías viniera de allí, 
el cual es Elohim sobre todos. 

26:60 “A Aharón le nacieron Nadav y Avihú, 
Elazar e Itamar”. – Para todo estudiante de 
Toráh le resulta sorprendente en estos 
versículos finales de Bemidbar (Números) 
26, al percatarse que, mientras todos los hijos 
de Aharón figuran en la narración, igual 
vivientes y los que murieron, los de Mosheh 
no figuran para nada. Ante este hecho 
podemos inferir, que se debe a que los hijos 
de Mosheh no tuvieron “renombre” y por lo 
tanto fueron incluidos numéricamente, 
aunque no nominalmente en la tribu de Leví. 
Tampoco figura Hur, el hijo de Miryam, según 
los Midrashím, muerto en el episodio del 
“Becerro de Oro”. 

26:64 “Entre estos no había ni uno de los 
inscritos por Mosheh y Aharón el 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

6 

sacerdote cuando registraron a los 
Yisraelitas en el desierto de Sinay”. – El 
versículo 64 nos informa, que en este censo 
no figuró ningún hombre mayor de veinte 
años que hubiere sido censado después de la 
salida de Mitsráyim en el desierto de Sinaí. 
Acota Rashí: “Que las mujeres de la 
generación salida de Mitsráyim (Egipto), no 
fueron afectadas por el decreto de ‘muerte en 
el desierto’, por no haberse rebelado contra la 
Voluntad Divina. Agrega que mientras los 
hombres de aquella generación repudiaron la 
Tierra Prometida y querían volver a Mitsráyim 
(Egipto), las mujeres la anhelaban y 
deseaban asentarse en ella”. Por eso a 
renglón seguido la Toráh nos relata el pedido 
de las hijas de Tselofejad (de familia 
menashita), que clamaon por tener una 
posesión territorial en el seno de Israel. 

 

Cuarta aliyá, 27:6-23 

27:4 “¡Que su clan no pierda el nombre de 
nuestro padre simplemente porque no 
tuvo un hijo! ¡Danos una propiedad entre 
los parientes de nuestro padre!”. – Aquí 
hay un asunto de legislación en cuanto a la 
herencia de la tierra de Israel. Las diferentes 
porciones de la tierra de Israel fueron 
entregadas sólo a los varones. Los hijos 
varones heredaban la porción de tierra que 
había recibido su padre. Cuando una hija se 
casaba obtenía el beneficio de la herencia de 
su esposo. En este caso había cinco hijas de 
Tselofejad que reclamaban la herencia de su 
padre. La idea original fue la de que cada uno 
de los varones de los hijos de Israel, que a 
partir de los 20 años y que hubiera salido 
Mitsráyim, tuviera una herencia en la Tierra 
Prometida. Los conversos no tenían el 
derecho de heredar la tierra. Este plan fue 
aplazado hasta la siguiente generación y en 
este caso Tselofejad, que había muerto en el 
desierto, no tenía hijos que pudieran obtener 
una porción en la Tierra Prometida. Las cinco 
hijas se presentaron ante Mosheh y le 
explicaron la situación. Mosheh consultó al 
Eterno para saber qué hacer en este caso y 
en otros casos cuando no había varones 
herederos. 

27:7-8 “La alegación de las hijas de 
Tselofejad es justa; debes darle una 
propiedad hereditaria entre los parientes 
de su padre, transfiérele la parte de su 
padre. Además, háblale al pueblo 
yisraelita lo siguiente: Si un hombre muere 
sin dejar un hijo, ustedes transferirán su 
propiedad a su hija”. – YHVH contesta y 
dice que cuando no hay hijos, las hijas 
heredan la tierra. La identidad iahudita se fija 
principalmente por la madre, pero la herencia 
tribal y de la tierra viene por vía del padre. 

27:15-23 Mosheh le habló a Yahweh y le 
dijo: “Que Yahweh, fuente del aliento de 
toda carne, nombre a alguien sobre la 
comunidad, que salga delante de ellos y 
entre delante de ellos, y que los saque y 
los entre, de modo que la comunidad de 
Yahweh no sea como ovejas que no tienen 
pastor”. Y Yahweh le respondió a Mosheh: 
“Escoge a Yahoshúa hijo de Nun, un 
hombre inspirado y pon tu mano sobre él. 
Haz que se pare delante de Elazar el 
sacerdote y delante de toda la comunidad 
y comisiónalo a la vista de ellos. Invístelo 
con una parte de tu autoridad, para que 
toda la comunidad yisraelita obedezca. 
Pero él se presentará a Elazar el sacerdote, 
quien buscará en su favor la decisión del 
Urim delante de Yahweh. Por esas 
instrucciones entrarán, él y todos los 
yisraelitas, toda la comunidad”. Mosheh 
hizo como Yahweh le había mandado. 
Tomó a Yahoshúa y lo hizo pararse delante 
de Elazar el sacerdote y delante de toda la 
comunidad. Le puso las manos encima y 
lo comisionó, como había hablado 
Yahweh mediante Mosheh”. – El v.17 
contiene los detalles del liderazgo que 
Mosheh desea y le ruega al Eterno que le 
muestre por quién sea este hombre. Estos 
rasgos mencionados aquí en la búsqueda de 
un líder son los que debemos buscar, tanto 
para nosotros como en los líderes del pueblo 
de Elohim:  

1. El que los dirija al salir al campo de 
batalla. Es decir, el líder debe estar en la 
ofensiva. El pueblo desea ver un líder 
entre ellos. El verdadero líder no 
permanece detrás evitando los riesgos, 



7 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

sino que va al frente dando ejemplo.  
2. Un líder que los haga regresar. Que su 

guía los lleve al éxito: Debe ofrecer 
protección al pueblo en su estrategia.  

3. Que no sea como un rebaño sin pastor. 
Que tenga el carácter de un pastor, el 
carácter de Elohim: cf. Tehilim (Salmo) 
23 “Melodía de David”. 

 

V.18a Y Yahweh le respondió a Mosheh: 

“Escoge a Yahoshúa hijo de Nun”. Iehoshúa 

(  del Strong #3091, que se forma por (יְהוֹשוּעַ 

las palabras: (ַיְהוָֹה) Strong #3068 y “yasha” 

עַ)  Strong #3467 que significa: YHVH (יָש 

Salva. Esto es un anuncio profético de que se 

levantaría un sucesor, uno como Mosheh el 

cual que sería “YHVH Salvando”. 

Iehoshúa (Josué) es un tipo del Mesías, el 
cual sería el pastor y líder que anhelaba 
Mosheh de una manera perfecta: Yojanan 
(Juan) 10:11-14 “Yo soy el buen pastor; el 
buen pastor pone su vida por las ovejas. Pero 
el asalariado, que no es el pastor, y a quien 
no le pertenecen las ovejas, cuando ve que 
viene el lobo, abandona las ovejas y huye; y 
el lobo arrebata y esparce las ovejas. Huye 
porque es asalariado, y a él no le importan las 
ovejas. Yo soy el buen pastor y conozco mis 
ovejas, y las mías me conocen” (VIN). Como 
Iehoshúa, nosotros debemos expresar el 
carácter de Elohim en nosotros mismos e 
imitar a Yeshúa en todo: Filipiyim 
(Filipenses) 2:5-30 “Haya en ustedes esta 
manera de pensar que hubo también en el 
Mashíaj Yeshúa: Existiendo en forma divina, 
Él no consideró la usurpación de ser igual a 
Elohim; sino que se despojó a sí mismo, 
tomando forma de siervo, haciéndose 
semejante a los hombres; y hallándose en 
condición de hombre, se humilló a sí mismo 
haciéndose obediente hasta la muerte, ¡y 
muerte en el madero! Por lo cual también 
Elohim lo exaltó hasta lo sumo y le otorgó el 
Nombre que está sobre Todo Nombre; para 
que en el nombre de Yeshúa se doble toda 
rodilla de los que están en los cielos, en la 
tierra y debajo de la tierra; y toda lengua 
confiese que Yeshúa el Mashíaj es Soberano, 
para gloria de Yahweh el Padre. De modo que, 

amados míos, así como han obedecido 
siempre, no sólo cuando yo estaba presente, 
sino mucho más ahora en mi ausencia, 
ocúpense en su salvación con respeto y 
reverencia; porque Elohim es el que produce 
en ustedes tanto el querer como el hacer, 
para cumplir su buena voluntad. Háganlo todo 
sin murmuraciones y contiendas, para que 
sean irreprensibles y sencillos, hijos de 
Elohim sin mancha en medio de una 
generación torcida y perversa, en la cual 
ustedes resplandecen como lumbreras en el 
mundo, reteniendo la palabra de vida. Así yo 
podré gloriarme en el día del Mashíaj de que 
no he corrido ni he trabajado en vano. Al 
contrario, aunque hayan de derramarme 
como libación sobre el sacrificio y servicio de 
su fe, me gozo y me regocijo con todos 
ustedes. De igual modo, gócense también 
ustedes y regocíjense conmigo. Espero en el 
Maestro Yeshúa enviarles pronto a Timoteo, 
para que yo también me reanime al saber 
cómo están ustedes; pues no tengo a nadie 
que se interese por ustedes con tanto ánimo 
y sinceridad. Porque todos buscan sus 
intereses personales, no lo que es de Yeshúa 
el Mashíaj. Ya conocen la reputación de 
Timoteo, que como hijo a padre ha servido 
conmigo en la Buena Noticia. Por lo tanto, 
espero enviarlo en cuanto yo vea cómo van 
mis asuntos; pero confío en el Maestro que yo 
también iré pronto a ustedes. Sin embargo, 
también creí necesario enviarles a Epafrodito, 
mi hermano, colaborador y compañero de 
milicia y mensajero de ustedes y 
suministrador de mis necesidades, ya que él 
los añoraba a todos ustedes y estaba 
angustiado porque ustedes habían oído decir 
que él estaba enfermo. Pues en verdad 
estuvo enfermo de muerte, pero Elohim tuvo 
misericordia de él; y no solamente de él, sino 
también de mí, para que yo no tuviera tristeza 
sobre tristeza. Por lo tanto, lo envío con más 
urgencia, para que se vuelvan a gozar al verlo 
y yo esté libre de preocupación. Así que 
recíbanlo en el Maestro con todo gozo y 
tengan en alta estima a hombres como él; 
porque a causa de la obra del Mashíaj estuvo 
cercano a la muerte, arriesgando su vida para 
completar lo que faltaba en el servicio de 
ustedes a mi favor” (VIN). 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

8 

Analizando un poco más a fondo el v.18 
“Escoge a Yahoshúa hijo de Nun, un hombre 
inspirado, y pon tu mano sobre él.”: vemos 
que Iehoshúa (Josué): 

- Había servido como ayudante fiel de 
Mosheh: cf. Shemot (Éxodo) 24:13; 
Shemot (Éxodo) 32:17; Shemot (Éxodo) 
33:11; Bemidbar (Números) 11:28.  

- Había sido un líder militar en la guerra 
contra Amalek: cf. Shemot (Éxodo) 7:8-
23.  

- Había sido ejemplo de coraje y fe: cf. 
Bemidbar (Números) 14:6-9; Bemidbar 
(Números) 14:38; Bemidbar (Números) 
26:65.  

- Al nombrarlo sucesor de Mosheh, el 
Eterno describe a Iehoshúa (Josué) como 
un hombre en quien había espíritu. Esto lo 
establece como un hombre de valor y 
capacidad para liderar. Entendiendo que, 
en el Antiguo Pacto, cada habilidad 
especial se consideraba como una 
evidencia de la presencia y la dotación del 
Espíritu de Santidad, podemos considerar 
que Iehoshúa (Josué) era un hombre en 
quien estaba presente esta dotación 
divina: cf. Devarim (Deuteronomio) 34:9; 
comp. Bereshit (Génesis) 41:38; 
Shemot (Éxodo) 31:1-7; Shemot 
(Éxodo) 35:30; Shemot (Éxodo) 36:1.  

El hecho del Espíritu de Santidad estar con 

Iehoshúa (Josué) es lo que le da la capacidad 

para actuar como general y líder. Aun así, el 

liderazgo de Iehoshúa (Josué) no es igual al 

de Mosheh. Mientras que Mosheh hablaba 

con el Eterno cara a cara: Bemidbar 

(Números)12:6-8, Iehoshúa (Josué) debe 

consultar con el Sumo Sacerdote Eleazar 

para determinar la voluntad de YHVH, en 

cuanto a cuándo salir y cuándo volver de la 

batalla: Bemidbar (Números)27:21. La 

doctrina de la autodeterminación e 

independencia en ocasiones nos priva del 

placer y privilegio de consultar al Eterno a 

través del consejo solicitado a nuestros 

pastores. Cuidémonos de esto; puesto que, el 

ser voluntarioso y dueños de nuestras 

decisiones, nos puede estar llevando a 

caminos que no son los establecidos por el 

Eterno para nuestras vidas. Esto nos lo 

muestra Mishlé (Proverbio) 14:12 “Un 

camino puede parecerle derecho al hombre, 

pero al final es un camino a la muerte” (VIN); 

Mishlé (Proverbio) 16:25 “Un camino puede 

parecerle derecho al hombre, pero al final es 

un camino de muerte” (VIN).  

 

Quinta aliyá, 28:1-15  

28:2 Manda al pueblo yisraelita y diles: 
“Sean puntuales en presentarme en sus 
tiempos señalados las ofrendas de comida 
que me corresponden, como ofrendas 
encendidas de olor grato para mí”. – El 
Eterno consideró necesario repetir ahora la 
ley de los sacrificios. Esta era una generación 
nueva, a la que le preocupaba mantenerse “a 
cuentas” con el Eterno, para garantizar así la 
victoria en la guerra contra sus enemigos. Al 
sacrificio diario se le llamaba “Holocausto 
Continuo” (provean aroma fragante para mí)’; 
en la actualidad, el momento en el que se nos 
pide Tesaloniqim Álef (1 Tesalonicenses) 
5:17 “oren sin cesar” (VIN). Por lo menos lo 
hemos de priorizar cada mañana y cada 
anochecer, puesto que es un deber de cada 
redimido el de ofrendar oraciones y 
alabanzas solemnes a YHVH. Aquí nada se 
agrega; sino que el vino vertido en la ofrenda 
para la libación sea vino superior, para 
enseñarnos a servir al Eterno con lo mejor 
que tengamos. Era a su vez, una figura de la 
sangre del Mashíaj Yeshúa, la cual fue 
derramada como ofrenda para la libación del 
sacrificio y servicio de nuestra fe, dándonos 
este un modelo sacrificial, que bien supo 
seguir Rab Shaúl, demostrado con su vida de 
servicio y expresado en su epístola a los 
Filipiyim (Filipenses) 2:17 “En verdad, si, 
aunque mi sangre fuese derramada como 
ofrenda de libación sobre el sacrificio y 
servicio de su fe, todavía estaré gozoso y me 
regocijaré con todos ustedes” (BKIM). 
Regocijémonos en el Eterno cada día pese a 
las circunstancias, sirviendo con prontitud a 
los que aman y obedecen Su Santo Nombre. 



9 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

28:3 Diles: “Estas son las ofrendas 
encendidas que ustedes deben presentar 
a Yahweh: Como ofrenda quemada regular, 
cada día, dos corderos de un año, sin 
tacha”. – El “Korbán Tamid” (Sacrificio 
Continuo) de los dos corderos al día, fue 
costeado por el medio shékel que el pueblo 
dio una vez al año como tributo para el 
Templo. El sacrificio de la mañana cubría los 
pecados cometidos durante la noche y el 
sacrificio de la tarde cubría los pecados que 
habían sido cometidos durante el día. En el 
caso nuestro, la casa de Efraím, tenemos en 
Yeshúa y en Su sacrificio, todo lo necesario 
como pueblo injertado a Israel. La confesión 
de nuestros pecados en completo Teshuváh 
(arrepentimiento), son cubiertos por esa 
redención. La Escritura nos dice en Romiyim 
(Romanos) 10:8-9 “Mas, ¿qué dice? "La 
palabra está cerca de ti, en tu boca y en tu 
corazón"; esto es, la palabra acerca de la 
confianza que nosotros proclamamos, a 
saber, que si confesaras públicamente con tu 
boca que Yeshúa es el Amo y confiaras en tu 
corazón que YAHWEH le levantó de los 
muertos, serás salvo” (BKIM). 

28:4-8 “Ofrecerán un cordero en la 
mañana y el otro cordero lo ofrecerán 
entre las dos tardes. Y como ofrenda de 
comida, habrá un décimo de efah [dos 
kilos] de harina selecta mezclada con un 
cuarto de hin [un litro] de aceite exprimido, 
la ofrenda quemada regular instituida en el 
Monte Sinay, una ofrenda ardiente de olor 
grato a Yahweh. La libación con ella será 
de un cuarto de hin [un litro] con cada 
cordero, que se derramará en el recinto 
sagrado como ofrenda de licor a Yahweh. 
El otro cordero lo ofrecerás entre las dos 
tardes, preparando la misma ofrenda de 
comida y libación que por la mañana una 
ofrenda encendida de olor grato a 
Yahweh”. – Los v.3-8 contienen la 
prescripción del “Korbán ha’Tamíd”. Este 
consistía en sacrificios rituales que se 
ofrecían uno en la mañana y el otro al 
atardecer. Se debe recalcar que estos 
sacrificios no tenían carácter expiatorio, sino 
que se ofrecían en agradecimiento por todo lo 
que diariamente el pueblo del Eterno recibía 

de Él. Es válido agregar que todo lo 
concerniente al sacrificio fue ordenado por la 
Toráh, únicamente después del episodio del 
Becerro de Oro. Los sacrificios rituales 
tuvieron por finalidad, desarraigar de nosotros 
en la peregrinación por el desierto, los malos 
pensamientos. En este tiempo nuestras 
oraciones diarias cumplen con el mismo fin. 
El ideal no es incurrir en error y luego expiarlo 
mediante un sacrificio (u oración) como bien 
se expresa en Tehilim (Salmo) 141:2 “Deja 
que mi oración sea como incienso delante de 
ti, mis manos levantadas, como el sacrificio 
de la tarde” (BKIM). Por eso los sacrificios de 
acción de gracias, son los que cobran mayor 
importancia para YHVH. Llegan a decir los 
sabios del Talmud: “Los versículos referentes 
al ‘Korbán Tamid’ (Sacrificio Perpetuo) son, 
cada uno, ‘pasúk hacolél iotér batoráh’ -uno 
de los que más abarcan entre todos los 
versículos de la Toráh-”. Pues lo espontáneo 
y voluntario es lo más loable en la vida del 
siervo del Eterno. Nuestra llegada al altar hoy 
en día es con nuestros labios; allí reposa el 
sacrificio diario presentado a YAHVÉH: 
Hoshea (Oseas) 14:2 “Traigan palabras y 
vuelvan a Yahweh. Díganle: “Perdona toda 
culpa y acepta lo que es bueno; en vez de 
becerros te ofrendaremos de nuestros labios” 
(VIN). 

28:9-10 “En el día del Shabat: dos 
corderos de un año sin tacha, junto con 
dos décimas [cuatro kilos] de harina 
selecta mezclada con aceite como ofrenda 
de comida y con la libación apropiada, una 
ofrenda quemada para cada Shabat, en 
adición a la ofrenda quemada regular y su 
libación”. – Cada Shabat (Día de Reposo), 
además de los dos corderos ofrecidos para el 
holocausto diario, había que ofrecer otros. 
Esto nos enseña a redoblar nuestras 
devociones en Shabat porque así lo requiere 
el deber del día. El reposo, el sesar nuestras 
actividades laborales y personales, debe 
observarse para aplicarnos y concentrarnos 
más íntimamente en la obra del Eterno, la 
cual debe llenar todo el tiempo del día de 
Reposo, potenciando así nuestro crecimiento 
espiritual. El el v.11 “En sus novilunios 
ustedes presentarán una ofrenda quemada a 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

10 

Yahweh: dos toros de la manada, un carnero, 
y siete corderos de un año, sin tacha.” (VIN), 
las ofrendas de las Lunas Nuevas (Rosh 
Jodesh) demostraban gratitud por la 
renovación de las bendiciones terrenales; 
cuando nos regocijamos en los regalos de la 
Providencia Divina, debemos hacer fuente y 
manantial de nuestro gozo el sacrificio de 
Yeshúa, esa gran dádiva de gracia especial. 
El culto realizado en “Luna Nueva”, es 
tipología de las solemnidades de la Buena 
Nueva a la que hemos sido llamados a 
anunciar. Los textos que hablan de esta 
importante celebración, del Novilunio (Rosh 
Jodesh), se encuentran en: Bemidbar 
(Números) 10:10; Shmuel Álef (1 Samuel) 
20:5; Shmuel Álef (1 Samuel) 20:18; 
Tehilim (Salmo) 81:3-5; Tehilim (Salmo) 
104:19; Yeshayah (Isaías) 66:23; Yejezqel 
(Ezequiel) 45:17; Qolosiyim (Colosenses) 
2:16-17. Estudiémoslos y celebremos con 
gozo esta festividad al sonido del Shofar. Al 
final de este estudio semanal, haremos una 
ampliación de la celebración de Rosh Jodesh. 
El Seder se encuentra en nuestra página web, 
para tener a la mano la guía de cómo 
debemos ejecutar este “Mitzvot de 
Primicias” en cada nuevo mes hebreo. 

 

Sexta aliyá, 28:16 - 29:11 

28:26 “En el día de las primicias, la Fiesta 
de Shavuot [Semanas], cuando traigan 
una ofrenda de grano nuevo a Yahweh, 
observarán una ocasión sagrada: No 
trabajarán en sus ocupaciones”. – Este es 
otro de los nombres de la Festividad de 
Shavuot: “Fiesta de la Entrega de la Toráh”: 
Shemot (Éxodo) 34:22 y Vaikrá (Levítico) 
23:12-13. Celebramos la “Entrega de la 
Palabra del Eterno” que cautivó nuestras 
vidas. Aquí está escrito que la fiesta de las 
semanas es “vuestra”. Esto nos enseña que 
las Fiestas no solamente son del Eterno, 
Vaikrá (Levítico) 23:2 “Háblale al pueblo 
yisraelita y dile: Estos son mis tiempos 
señalados, los tiempos señalados de Yahweh, 
que deberán proclamar como ocasiones 
sagradas.” (VIN). YHVH compartió sus 
MOEDIM (Fiestas) con Israel para ser 

momentos de encuentro y de alegría delante 
de Él. Por eso están mencionadas como 
“vuestras fiestas señaladas”: cf. Bemidbar 
(Números) 29:39; Yojanán (Juan) 5:1; 
Yojanán (Juan) 6:4; Yojanán (Juan) 7:2.  

 

Séptima Aliyá, 29:12 - 30:1 (V. Castellanas 
29:40) 

29:13 “Presentarán una ofrenda quemada, 
una ofrenda encendida de olor grato a 
Yahweh: Trece toros de la manada, dos 
carneros, catorce corderos de un año, 
serán sin tacha”. – En la Fiesta de Sukot se 
sacrifican en total 70 toros, uno por cada una 
de las naciones gentiles que existían 
originalmente: cf. Bereshit (Génesis) 10 “La 
descendencia de Nóaj”. Así que Sukot es la 
“Fiesta de las Naciones”. En el reino milenial 
del Mesías todas las naciones estarán 
obligadas a celebrar Sukot, como está escrito 
en Zekharyah (Zacarías) 14:16-19: 
“Finalmente, todos los que queden de todas 
las naciones que vinieron a atacar a 
Yerushaláyim subirán todos los años a adorar 
al Rey, YAHWEH-Elohim Tzevaot, y a 
guardar la Festividad de Sukot, Si alguna de 
las familias de la tierra no sube a 
Yerushalayim a adorar al Rey, YAHWEH-
Elohim Ha’Elyón, aun éstas, serán añadidas 
a las otras. Si la familia de Mitsráyim no sube, 
si rehúsan venir, sobre ellos será el 
derribamiento con el que YAHWEH golpeará 
a las naciones; cualquiera de ellas que no 
suba a guardar la Festividad de Sukot. Este 
será el pecado de Mitsráyim y el pecado de 
todas las naciones que no suban a guardar la 
Festividad de Sukot” (BKIM).  

Si se hace la cuenta de la cantidad de 
animales que fueron ofrecidos durante el 
tiempo de los Dos Templos, sin contar las 
ofrendas voluntarias y demás sacrificios 
personales, se puede calcular en más de un 
millón de animales. Un millón de animales no 
fueron suficientes para quitar los pecados del 
pueblo de Israel. Nadie fue liberado de la 
inclinación al mal, como está escrito en Ivrim 
(Hebreos) 10:11 “Y ciertamente todo 
sacerdote está de pie, día tras día, 



11 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

ministrando y ofreciendo muchas veces los 
mismos sacrificios, que nunca pueden quitar 
los pecados” (BDLA). Nadie fue hecho 
perfecto por estos sacrificios, como está 
escrito en Ivrim (Hebreos) 10: 

- V.1 “Pues ya que la Toráh tiene la sombra 
de los bienes futuros y no la forma misma 
de las cosas, nunca puede, por los 
mismos sacrificios que ellos ofrecen 
continuamente año tras año, hacer 
perfectos a los que se acercan” (BDLA).  
 

Todos los sacrificios constituyen una 

proyección profética hacia el sacrificio del 

Mesías, que tiene la capacidad de quitar el 

pecado del mundo y por medio del cual 

tenemos acceso hasta el trono del mismísimo 

cielo:  

- V.14 “Porque con una sola ofrenda ha 
perfeccionado para siempre a los 
santificados.”;  

- V.17 “Y NUNCA MÁS ME ACORDARÉ 
DE SUS PECADOS E INIQUIDADES…”;  

- V.19-22. “Así que, hermanos, siendo que 
tenemos plena confianza para entrar al 
Santísimo por la sangre de Yeshúa, 
mediante el camino nuevo y vivo que él 
nos abrió a través del velo (es decir, su 
cuerpo), y siendo que tenemos un gran 
sacerdote sobre la casa de Yahweh, 
acerquémonos con corazón sincero, con 
la plena certidumbre de la fe, purificados 
los corazones de mala conciencia, y 
lavados los cuerpos con agua pura.” (VIN) 
 

Entonces, hermanos, puesto que tenemos 
confianza para entrar al Lugar Santísimo por 
la sangre de Yeshúa, por un camino nuevo y 
vivo que Él abrió para nosotros por medio del 
velo, es decir, Su carne y puesto que tenemos 
un gran sacerdote sobre la casa de Elohim, 
acerquémonos con corazón sincero, en plena 
certidumbre de fe, teniendo nuestro corazón 
purificado de mala conciencia y nuestro 
cuerpo lavado con agua pura. ¡Baruj 
Ha’Shem! 

 

 

Mashíaj en esta Parashá 

25:10-13 Pinjás recibe un pacto perpetuo 
de paz para ser sacerdote. De semejante 
manera Yeshúa recibió su sacerdocio según 
el orden de Malki-Tsedek para la eternidad: 
Ivrim (Hebreos) 7:17; Ivrim (Hebreos) 6:20; 
Ivrim (Hebreos) 5:10.  

25:13 Por la muerte de una persona 
israelita hubo liberación para el resto del 
pueblo. De la misma manera la muerte de 
Yeshúa trajo redención para Israel y todo 
aquel que en Él cree: Yohanán (Juan) 3:16; 
Lucas 1:6-8; Romiyim (Romanos) 3:24; 
Efesiyim (Efesios) 1:7; Ivrim (Hebreos) 
9:12.  

27:16 De la misma manera como 
Yehoshúa fue puesto sobre el pueblo de 
Israel. Yeshúa ha sido puesto por Ha’Shem 
sobre los hijos de Israel y el mundo entero: 
Lucas 2:34; Maaseh (Hechos) 10:42; 
Qorintiyim Álef (1 Corintios) 3:11. 

27:17 Yeshúa es el buen pastor que Moshé 
pidió que el Eterno diera a los hijos de 
Israel. Matityah (Mateo) 26:31; Yohanán 
(Juan) 10:11; Yohanán (Juan) 10:14; 
Yohanán (Juan) 10:16; Ivrim (Hebreos) 
13:20.  

27:18 Yehoshúa tenía el espíritu de 
santidad. De la misma manera Yeshúa 
recibió el Espíritu del Eterno para el ejercicio 
terrenal como el Ha’Mashíaj. 

27:20 Yeshúa tiene la dignidad del Padre 
que lo instaló en su ministerio: Ivrim 
(Hebreos) 3:3. 

27:21 Yeshúa da la palabra para que entren 
y salgan los hijos de Israel: Matityah 
(Mateo) 19:17. 

27:23 Yeshúa es el sucesor eterno de 
Moshé: Lucas 24:27; Lucas 24:44; 
Yohanán (Juan) 5:46. 

28:3-4 Yeshúa es el sacrificio continuo que 
está presente delante del Eterno mañana y 
tarde: Efesiyim (Efesios) 5:2. 

28:9 Yeshúa está reflejado en todos los 
sacrificios adicionales de todas las fiestas 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

12 

señaladas por el Eterno para los hijos de 
Israel.  

 

Conclusiones 

En esta Parashá resaltan dos hombres que 
establecieron pautas en Israel. Uno fue 
elegido como Sacerdote y el otro como Líder 
de la nación, ambos debido a su fidelidad y 
consagración al Eterno. Seamos fieles a 
Elohim pues nuestra fidelidad tiene 
recompensa en este tiempo y en el venidero: 
Mordekhay (Marcos) 10:29-30 Yeshúa le 
dijo: “En verdad les digo que no hay nadie que 
haya dejado casa, o hermanos, o hermanas, 
o madre, o padre, o hijos, o campos, por 
causa mía y de la Buena Noticia, que no 
reciba cien veces más ahora en este tiempo: 
Casas, hermanos, hermanas, madres, hijos y 
campos, aunque con persecuciones; y en la 
era venidera, la vida eterna” (VIN); Maaseh 
(Hechos)10:4 Él, mirándole fijamente, y 
atemorizado, dijo: “¿Qué es, Señor? Y le dijo: 
Tus oraciones y tus limosnas han subido para 
memoria delante de Dios” (RVR60); Maaseh 
(Hechos)10:31 Y dijo: “Cornelio, tu oración 
ha sido oída, y tus limosnas han sido 
recordadas delante de Dios” (RVR60) 

 

En esta Parashá se encuentran los 
mandamientos números 380 – 385 de los 
613: 

380. Precepto de las leyes de herencia, 
Bemidbar (Números) 27:8-9 

381. Precepto de ofrecer la ofrenda continua 
(Tamid) todos los días, Bemidbar (Números) 
28:2-3 

382. Precepto de ofrecer la ofrenda de Musaf 
en el Shabat, Bemidbar (Números) 28:9 

383. Precepto de ofrecer la ofrenda de Musaf 
en el novilunio, Bemidbar (Números) 28:11 

384. Precepto de ofrecer la ofrenda de Musaf 
en Shavuot, Bemidbar (Números) 28:26 

385. Precepto de escuchar el shofar en Yom 
Teruah, Bemidbar (Números) 29:1 

SEDER PARA ROSH JODESH (CABEZA 
DE MES, LUNA NUEVA) 

Antes de pensar en cómo celebrar (Halajá) 
Rosh Jodesh, debemos tener clara la 
importancia del por qué celebrar esta fiesta 
mensual. Las palabras Rosh Jodesh traducen 
‘Comienzo de Mes’, o ‘Cabeza de Mes’, y su 
señal está dada por medio de la Luna, 
marcando el comienzo de un nuevo ciclo 
lunar, esta es la verdadera forma de medir el 
tiempo de duración de un mes. Es por eso 
también que la expresión “Rosh Jodesh” 
siempre es relacionada con la “Luna Nueva”. 
Dice el Tehilim (Salmo) 104:19 “Hizo la luna 
para marcar los tiempos; el sol sabe cuándo 
ponerse” (VIN). Este pasaje nos narra la 
importancia de la luna en cuanto a los tiempos. 
Por medio del nuevo ciclo que inicia en Rosh 
Jodesh, la luna nos lleva a la contabilización 
de un período de tiempo, que vuelve a 
repetirse, siendo fundamental en el mismo 
conteo de tiempos para marcar cada Moed 
(Tiempo Señalado): Bemidbar (Números) 
10:10 “Y en sus ocasiones de regocijo, sus 
festivales fijos y días de luna nueva, ustedes 
sonarán las trompetas sobre sus ofrendas 
quemadas, un recordatorio de ustedes 
delante de su Elohim; yo, Yahweh, soy su 
Elohim” (VIN). Aquí podemos observar como 
la celebración de Rosh Jodesh, es un 
mandamiento y se establece su celebración 
con ofrendas quemadas, y haciendo sonar los 
shofares, así como en las demás Fiestas 
(Santas Convocaciones o Moedim). Los 
sabios dicen que tocar el shofar en Rosh 
Jodesh nos protege de ha’Satán. 

De forma literal vemos que el sonido del 
shofar en Rosh Jodesh, es una alarma de 
recordatorio de Nuestro Elohim. Pero si lo 
analizamos mejor y lo llevamos a un nivel más 
avanzado, en el versículo nueve del mismo 
pasaje, podemos ver la intención de YHVH 
para con nosotros a través del toque del 
shofar, pues cada toque de shofar trae un 
propósito especial, y es el de ser recordados 
delante de nuestro Elohim; en otras palabras, 
si obedecemos recordando a YHVH nuestro 
Elohim cada Rosh Jodesh haciendo sonar el 
Shofar, entonces por medio del mismo toque 
de Shofar Él nos va a recordar a nosotros y 



13 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

nos va a librar del adversario, esto explica lo 
que dicen los sabios. El sonido del shofar es 
una forma de recordar o convocar al Eterno, 
para manifestar la necesidad de su pueblo en 
un determinado momento, sea para liberación 
o para presentar ofrendas delante de Él. El 
comenzar un nuevo mes, es como si 
saliéramos a una batalla, y se toca el shofar 
antes de ir, para avisar al Eterno que su 
pueblo necesita su protección y liberación. 
Por medio de este toque de shofar, 
anunciamos al Creador que iniciamos un 
nuevo ciclo en el cual enfrentaremos 
problemas y dificultades cotidianas, también 
nos enfrentaremos a nuevas asechanzas del 
adversario, quien busca nuestra caída, y 
esperamos ser protegidos y fortalecidos, ante 
todas estas circunstancias que 
enfrentaremos. Aunque en Vaikrá (Levítico) 
23 no aparece ninguna referencia al Rosh 
Jodesh entre las Santas Convocaciones, 
cuando se habla de este día se menciona al 
mismo nivel de importancia: Bemidbar 
(Números) 29:1-6. Vemos que, en medio de 
las ordenanzas de los holocaustos de los días 
de Santa Convocación, hay un mandamiento 
del mismo tipo para el día de Rosh Jodesh, 
día de la luna nueva. Aunque no aparece 
textualmente que este sea un día de Santa 
Convocación, a nivel remez podemos 
entender que se debe hacer Santa 
Convocación, ya que se debía presentar 
ofrendas quemadas. También en el Segundo 
Libro de los Reyes encontramos de manera 
implícita, que en ese día de Rosh Jodesh se 
hacía Santa Convocación: Melakhim Bet (2 
Reyes) 4:22-23 Después llamó a su esposo y 
le dijo: “Por favor, manda uno de los criados y 
una de las asnas, para que yo corra hacia el 
hombre de ha'Elohim y regrese”. Él preguntó: 
“¿Para qué vas a verlo hoy? No es novilunio 
ni Shabat”. Y ella respondió: “Todo estará 
bien” (VIN). Podemos notar que, aunque la 
intención de la mujer era ir a donde el profeta 
para llevar el asunto de la muerte de su hijo, 
su esposo no comprendió el motivo, ya que 
solo se acostumbraba a ir a la convocación 
del Shabat y el Rosh Jodesh. Aquí 
observamos que se asistía a la santa 
convocación, tanto en Shabat como en Rosh 
Jodesh. El Tehilim (Salmo) 81 nos da una 

idea de cómo debe celebrase este día: 
Canten gozosamente a Elohim, nuestra 
fortaleza; canten con alegría al Elohim de 
Yaaqov. Tehilim (Salmo) 81:2-3 Entonen la 
canción, toquen el pandero, el arpa 
melodiosa y la lira. Toquen la trompeta en el 
novilunio, en la luna llena, en el día de nuestra 
fiesta solemne” (VIN). Si miramos desde un 
nivel SOD este capítulo, observamos desde 
el v.6 hasta el 16, que el Eterno les recuerda 
su respuesta ante la obediencia a su voz, y 
les reclama el no escuchar su voz. Ya que al 
comienzo del texto se menciona el sonido del 
shofar en las fiestas, escuchar este sonido es 
una forma de escuchar su voz y cuando 
escuchamos el sonido del shofar, se 
despliega un gran movimiento espiritual, los 
malajim se mueven a la orden que reciben de 
la voz de Elohim y acuden a librar a su Pueblo 
Kadosh. También el profeta Yeshayah 
(Isaías) marca la relevancia del Rosh Jodesh, 
haciendo un paralelo de como todo mortal se 
postrará ante Él: Yeshayah (Isaías) 66: 22-
23. En Yejezqel (Ezequiel) 46:1, vemos 
también que, así como en Shabat había 
convocación, también en Rosh Jodesh se 
hacía: Yejezqel (Ezequiel) 46:1 Esto es lo 
que YAHWEH dice: “La puerta este del patio 
interior será cerrada en los seis días de 
trabajo, pero en Shabbat será abierta, y en 
Rosh-Hodesh será abierta” (BKIM). 

Además, en el Nuevo Pacto observamos que 
los creyentes en Yeshúa, también celebraban 
el Rosh Jodesh: Qolosiyim (Colosenses) 
2:16 “Por tanto, que nadie los juzgue en 
asuntos de comida o de bebida, o en cuanto 
a días de fiesta, lunas nuevas o días de 
reposo” (VIN). Así como anteriormente, no 
éramos conscientes que había que guardar el 
Shabat, pero el Eterno por medio de su 
misericordia, gradualmente nos dio la 
capacidad y la libertad para poderlo observar 
y guardar; de la misma forma si el Eterno nos 
ha permitido tener revelación y entender 
sobre la importancia de celebrar el Rosh 
Jodesh, debemos confiar que con su ayuda 
lograremos guardar y honrar el Rosh Jodesh 
como Él desea que lo hagamos. 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

14 

Puede encontrar el Seder de Rosh Jodesh 
paso a paso en nuestra página web 
www.emcshalom.com  

 
________________ 
 
Fin de la Parashá. 
 
Nuestros comentarios obedecen a la doctrina 
establecida en EMC SHALOM 
INTERNACIONAL como Ministerio de 
Raíces Hebreas y son pilares que 
defendemos y exponemos en la predicación 
del Único Evangelio que los primeros 
emisarios (shlijim-apóstoles) pregonaron 
con un solo propósito: Restaurar el Reino de 
Israel. Maaseh (Hechos) 1:6 y dirigido a los 
destinatarios establecidos en Iaakov 
(Santiago) 1:1 y Kefá Álef (1 Pedro) 1:1 “LA 
CASA PERDIDA DE ISRAEL”. 
 
El mismo Rab Shaúl (Shaliaj Pablo) emisario 
por excelencia para todos los gentiles, sabía 
de antemano que su foco de alcance era 
solamente las doce tribus dispersas 
llamadas “Ovejas perdidas de la casa de 
Israel” [Melo Ha Goyim]: Los justos de las 
naciones”, Maaseh (Hechos) 26:7. Es el 
cumplimiento de esta misma promesa que 
nuestras doce tribus esperan obtener, 
resueltamente haciendo sus actos de 
adoración noche y día; a pesar de esto, ¡es 
en relación con esta esperanza, su Majestad, 
que hoy soy acusado por los judíos! 
 
Este documento es comentado 
semanalmente en vivo y en directo en 
nuestras clases por internet, cada Shabat de 
9:00 a.m. a 12:30 p.m. (Horario Este de EU) 
a través de www.zoom.com y el ID para 
ingresar al canal de EMC SHALOM 
INTERNACIONAL es: ID 4637031177  
 
Nuestro único deseo a través de este material 
es que tú y los tuyos sean más que 
bendecidos por un entendimiento superior de 
las Escrituras; moviéndonos del mensaje 
subjetivo de hoy y casi místico, a lo objetivo 

del mensaje, con una mayor certeza 
idiomática y envuelto en su ambiente cultural 
respectivo, dándonos así la mayor solidez 
interpretativa de los textos. 
 
Todos los creyentes en el Elohim de la Biblia 
tienen un común denominador y un solo 
deseo, el cual es establecer un 
“avivamiento” tan poderoso que traiga la 
presencia de El Rey de reyes y establezca su 
Reino de una vez y para siempre; pero lo 
único que traerá esto a la congregación de los 
santos de Israel es “LA HISTORIA BÍBLICA”, 
el volver al fundamento y a la forma inicial de 
la FE HEBREA.  
 
Este documento, así como la clase de Toráh 
de cada Shabat, están orientadas hacia el 
conocimiento de la historia espiritual de un 
pueblo: “ISRAEL”; así como a vivir con el 
entendimiento de que somos la continuación 
y conclusión de esta hermosa historia de 
amor.  
 
Estamos muy agradecidos por sus aportes a 
nuestro ministerio. Nos está permitiendo ir 
con mayor excelencia. 
https://www.PayPal.me/emcshalom  
 

¡SHALOM LEKULAM! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Ingresa a nuestro canal de 
Telegram (escanea el 

código QR) 

  

http://www.emcshalom.com/
http://www.gotomeeting.com/
http://www.zoom.com/
http://www.gotomeeting.com/
https://www.paypal.me/emcshalom

