
EMC SHALOM INTERNACIONAL 
PARASHAH 08 VAYISHLAJ | GÊNESIS 32:3 - 36:43 
Proibida toda reprodução lucrativa – utilizar sobre permissão 

Para mais informações pode nos localizar por meio de nossa página web www.emcshalom.com 
Também através de nosso canal no Youtube EMC Shalom Internacional e nos escrever no nosso correio: 

emcshalomint@gmail.com 
 

 
Aliot da Torah:   

1. 32:3 - 32:12  
2. 32:13 - 29  
3. 32:30 - 33:5 
4. 33:6 - 20 
5. 34:1 - 35:13 
6. 35:14 - 36:19 
7. 36:20 - 43 
8. Maftir: 36:40-43 

 
Haftarah: Obadiah (Obadias) 1-21 

Brit HaJadashah: Mordejai (Marcos) 12:1-
44; Matitiahu (Mateus) 2:13-23 

Leituras adicionais do Brit HaJadashah: 
Matitiahu (Mateus) 26:36-46; 1 Coríntios 5:1-
13; Hitgalut (Apocalipses) 7:1-14; 18-2,4 

VAYISHLAJ significa: “E Enviou”. 

 

Primeira aliah, 32:3 - 32:12 

32:4 "E enviou Yaakov mensageiros diante 

da sua face a Esav, seu irmão, à terra de 

Seir, Território de Edom." - A palavra 

hebraica usada aqui para "mensageiros" é 

"malaj” (ְמַלְאָך) do Strong #4397, que se 

aplica tanto a seres celestiais quanto a 

homens, pois significa embaixador, enviado, 

mediador, mensageiro, anjo. Agora, a 

pergunta é: o que Yaakov enviou? O 

comentário do Jumash diz: "Ele enviou anjos 

de verdade para assustar Esav. Isso nos 

ensina que os justos são ainda mais 

importantes do que os anjos, pois quando 

Yaakov precisou enviar emissários, ele tinha 

o direito de usar anjos para cumprir suas 

ordens". (Comentário do Livro de Bereshit 

(Gênesis) 32:4; Jumash, p.182).  É 

presunçoso pensar que eram anjos, pois 

somente YHVH pode enviá-los e eles 

somente obedecem à Ele; não obedecem às 

ordens de mortais. Se você ou alguém 

próximo a você disser que fala com anjos, que 

lhes pede coisas e que eles obedecem e 

agem de acordo, essa pessoa está sendo 

enganada por “espíritos do erro”. Estes são 

enviados para confundir, levando, pela má 

inclinação do coração humano, à feitiçaria e à 

bruxaria, resultado da idolatria desses anjos. 

Além disso, as Escrituras dizem nesta 

passagem que foi Yaakov quem os enviou. 

Portanto, eram homens, seus servos, 

enviados em seu nome. 

 32:8 "Então, Yaakov temeu muito e 

angustiou-se; e repartiu em dois bandos o 

povo que com ele estava, e as ovelhas, as 

vacas e os camelos." - Este versículo 

contém três palavras fundamentais: medo, 

angústia e dividir-se. A palavra hebraica para 

medo é “yaré” (יָרֵא) do Strong #3372, que 

significa: reverenciar, intimidar, aterrorizar, 

assustar. O “e” é modificado pela palavra 

“meod” (מְעֹד) do Strong #3966, que significa: 

com toda a sua força, cuidadosamente, ao 

extremo, da melhor maneira possível, 

eternamente, entre outros. A palavra “divisão” 

é em hebraico “yatsar” (יָצַר) do Strong #3334, 

que significa: pressionar, afligir, angustiar, 

espremer, abrir. O termo “dividir” em hebraico 

“kjatsá” (חָצָה) do Strong #2673 que significa: 

cortar ou dividir em dois, estabelecer metas. 

Analisando essas palavras, compreendemos 

que o medo que Yaakov sentiu ao ouvir a 

notícia de que seu irmão viria com um 

exército. Ou seja, isso lhe causou grande 

aflição, um grande estado de medo. Tanto 

que, para tomar medidas de segurança, 

partiu e dividiu seu acampamento em dois. O 

comentário do Jumash diz: "Para Yaakov, o 

Entra no canal de 
Telegram (escaneia 

o código QR) 

  

http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com


2 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

que mais o preocupava era ser forçado a 

matar os outros para não ser morto.” 

(Comentário do Livro de Bereshit (Gênesis) 

32:8; Jumash, p.185). Ainda não há consenso 

de que a divisão seja um ato profético, da 

posterior divisão do Reino de Israel. Podemos 

aceitar essa posição e situá-la na perspectiva 

de "Os Povos ou a Casa de Israel". E que em 

cumprimento dos tempos, voltaria a ser o 

único acampamento de Israel, com um só 

Pastor, Yeshua HaMashiaj. Efésios 2:14-15 

“Porque ele é a nossa Shalom, o qual de 

ambos os povos fez um; e, derribando a 

parede de separação que estava no meio, na 

sua carne, desfez a inimizade, isto é, a lei dos 

mandamentos, que consistia em ordenanças, 

para criar em si mesmo dos dois um novo 

homem, fazendo Shalom,” Se as Escrituras 

dizem que Yeshua reuniu os dois povos, 

então significa que era necessário reunir dois 

povos. Muitos negam as Escrituras, dizendo 

que Efraim foi engolido pela terra, mas 

Yeshua disse e ensinou algo diferente. Os 

dois povos correspondem às duas Casas de 

Israel: Efraim Israel e Yehudah Israel. O 

profeta Ezequiel diz que Yeshua reuniria 

Efraim e Yehudah em Sua própria mão para 

serem um só acampamento, isto é, um só 

povo. Se observarmos atentamente o que 

aconteceu na cruz, veremos que aqueles dois 

pedaços de madeira não apenas foram 

unidos, mas também fixados com pregos em 

Sua mão: Aleluia! Essa mesma clareza foi 

recebida por Seus discípulos enviados ao 

mundo. Yaakov (Santiago) 1:1 “Yaakov, 

servo de Elohim, de YHVH do Adon Yeshua 

HaMashiaj, as doze tribos que andam 

dispersas na Galut (Diáspora): Shalom!” Está 

carta de Yaakov está endereçada AS DOZE 

TRIBOS DE ISRAEL em Galut ou dispersão 

e exilio. Se Yehuda em sua totalidade tivesse 

retornado a Israel nos tempos de Ezra 

(Esdras) e Nejemiah (Neemias), Yaakov não 

teria endereçado sua carta às Doze Tribos, 

mas apenas às Dez Tribos de Efraim. 

32:9-13 “Disse mais Yaakov: Elohim de 

meu pai Avraham e Elohim de meu pai 

Itzjak, ó Eterno, que me disseste: Torna à 

tua terra e à tua parentela, e far-te-ei bem; 

menor sou eu que todas as beneficências 

e que toda a fidelidade que tiveste com teu 

servo; porque com meu cajado passei este 

Jordão e, agora, me tornei em dois 

bandos. Livra-me, peço-te, da mão de meu 

irmão, da mão de Esav, porque o temo, 

para que porventura não venha e me 

fira e a mãe com os filhos. E tu o disseste: 

Certamente te farei bem e farei a tua 

semente como a areia do mar, que, pela 

multidão, não se pode contar.” – Diante de 

um inimigo tão numeroso, as chances de 

vitória de Yaakov eram mínimas. Além disso, 

como observamos anteriormente, isso 

causava-lhe grande temor. Em tais situações, 

somente os homens de Elohim, e Yaakov era 

um deles, encontram uma saída satisfatória 

por meio da oração e de um relacionamento 

verdadeiro com YHVH. O Eterno não apenas 

o enviou, mas já lhe havia demonstrado o Seu 

apoio em tempos difíceis. Esta é a arma mais 

poderosa que um servo de Elohim possui: a 

confiança no Eterno, a fé obediente, ou 

simplesmente EMUNAH!  

Esta é uma oração que podemos usar como 

guia para fazer orações eficazes que 

alcançam os céus. 

1. Lembre-se, ao orar, que Elohim está ao 

seu lado, assim como esteve com 

Avraham, Itzjak e Yaakov. 

2. Ore com base nas suas promessas. 

Yaakov disse: “o que me disseste...” 

3. Ore com humildade e reconheça que, se 

você tem ou conquista algo é pela Sua 

graça. Ele disse: “Indigno sou de toda a 

misericórdia e de toda a fidelidade que 

tens mostrado a teu servo”. 

4. Apresenta o seu pedido lembrando-se das 



3 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

vitórias do passado. Isso lhe dará fé para 

clamar ao Eterno. As palavras de Yaakov 

foram: “com um cajado cruzei este 

Jordão, e agora passei a ter dois 

acampamentos. Livra-me, te peço, da 

mão do meu irmão, da mão de Esav.” 

5. Reconheça seus medos e inseguranças. 

Ore pela fé que você precisa. Supere seus 

medos em oração lembrando-se das 

promessas do Eterno e Gadol Elohim. “Eu 

tenho medo, seja que não venha e me 

fira a mim e as mães com os filhos. Tu 

disseste: “De certo te farei bem, e farei 

a tua descendência como a areia do 

mar; que não se pode contar, por sua 

grande quantidade.” 

Cântico hebraico sobre estes versículos: 

https://youtu.be/Oq_BYEviVgg?si=r-

IlbiNem280Iu9g 

 

Segunda aliah, 32:13 - 29 

32:25 “Yaakov, porém, ficou só; e lutou 

com ele um varão, até que a alva subia.” – 

Está passagem tem sido muito controversa. A 

questão é: quem lutou contra Yaakov? O 

texto diz que foi um homem ou um ser do 

sexo masculino. A palavra usada aqui é 

“enosh” (ׁאֱנוֹש) do Strong #582 que significa: 

mortal, homem. Esta mesma palavra é usada 

em outros lugares para expressar um aspecto 

ou imagem, por exemplo: Shoftim (Juízes) 

8:18. “Depois perguntou a Zeba e a Salmuna: 

Que homens eram os que matastes em 

Tabor? E disseram: Como és tu, assim eram 

eles; cada um parecia filho de rei.”  Podemos 

deduzir que aquele com quem Yaakov estava 

lutando era alguém com a imagem ou 

aparência de um homem, um homem ou 

mortal. Ou seja, o texto não se refere a uma 

condição em si, mas a uma aparência, figura 

ou aspecto. Com base nisso e nos versículos 

seguintes, podemos deduzir que era o próprio 

YHVH assumindo a forma de um mortal. 

Acreditamos que isso foi uma prefiguração 

profética do futuro Plano de Redenção e 

Restauração, para o qual Israel seria 

conduzido por meio de YHVH assumindo 

forma humana. O Rabi Shaul disse: 1 

Timoteo 3:16 “Grande, sem dúvida alguma, 

é a verdade fundamental de nossa fé, que 

anteriormente estava escondida. Ele foi 

manifestado em carne, e provado justo por 

Ruaj. Visto por malajim, e proclamado entre 

todas as Nações, confiado por todo mundo, e 

levantado ao céu em glória”. Isso implica que 

o Altíssimo se manifestou, se revelou e 

apareceu na forma e semelhança de carne 

mortal para nos mostrar a Sua Glória. Como 

o próprio Rabi Shaul disse sobre Yeshua: 

Filipenses 2:6-8 “quem, existindo em forma 

Divina, não considerou dar-se conhecer na 

forma Divina, como uma coisa para se agarrar, 

rebaixando a si mesmo, tomando a forma de 

servo”. Em subordinação), chegando a ser a 

semelhança dos homens; e achando-se em 

sua figura externa, como homem. Humilhou-

se a si mesmo, fazendo-se obediente até a 

morte, morte de cruz”. Outro detalhe 

maravilhoso neste versículo é a palavra lutou, 

que no hebraico é “abak” (אָבַק) do Strong #79 

que significa em raiz primária: flutuar (como 

vapor), mas é usada apenas como uma 

denotação de: agarrar, lutar corpo a corpo, 

implicando que a luta não foi fisicamente no 

chão, mas no ar, na atmosfera ou em algum 

lugar celestial. Seja um ou outro lugar, foi uma 

experiência maravilhosa para Yaakov que, 

consternado com isso, sabia quem era com 

quem estava lutando. 

32:27-29 “E disse: Deixa-me ir, porque já a 

alva subiu. Porém ele disse: Não te 

deixarei ir, se me não abençoares. E disse-

lhe: Qual é o teu nome? E ele disse: 

Yaakov.  Então, disse: Não se chamará 

mais o teu nome Yaakov, mas Israel, pois, 



4 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

como príncipe, lutaste com Elohim e com 

os homens e prevaleceste.” – Outra 

evidência sobre quem lutou com Yaakov é 

encontrada no fato da bênção. Pode um mero 

mortal, ou mesmo um ser celestial, abençoar 

alguém da maneira e com a magnitude com 

que Yaakov foi abençoado? Em EMC 

Shalom Internacional, sustentamos que 

somente YHVH tem a autoridade para 

conceder esse tipo de bênção. Esta bênção 

em particular transcende o tempo e muda o 

futuro de uma pessoa. Não há registro bíblico 

de uma bênção com implicações tão 

abrangentes ter sido concedida a qualquer 

outro mortal por qualquer ser que não seja o 

próprio YHVH. Ora, na cultura hebraica, o 

nome de uma pessoa significa quem ela é ou 

quem ela será no futuro. Yaakov, que 

significa "aquele que agarra pelo calcanhar", 

recebeu uma mudança de identidade. Ele 

agora seria Israel. Somente o Eterno pode 

dar nova vida. Deve-se notar que esta é a 

primeira vez que o nome Israel é usado. 

Portanto, pode-se deduzir que este é 

precisamente o momento em que a nação de 

Israel nasce. Em outras palavras, este é o 

momento em que a promessa feita a 

Avraham, confirmada a Itzjak, começa a se 

cumprir. Yaakov recebeu legitimamente sua 

bênção. A palavra usada para “lutou” em 

hebraico é “sarah” ( הָרָש) (Strong #8280), que 

significa: lutar, poder. Isso também pode ser 

traduzido como demonstrar poder ou força. 

Ou seja, ele tornou sua força conhecida tanto 

diante de Elohim quanto diante dos homens. 

A palavra “com”, em hebraico “im” (םִע) 

(Strong #5973), que significa: com, perto, ao 

lado, entre outros, está se referindo ao fato de 

que ele não estava lutando ou demonstrando 

sua força contra YHVH, mas “com, ao lado ou 

junto a” YHVH. Portanto, Israel significa: 

Aquele que luta com YHVH ou está ao lado 

de YHVH. 

32:30 “E Yaakov lhe perguntou e disse: 

Dá-me, peço-te, a saber o teu nome. E 

disse: Porque perguntas pelo meu nome? 

E abençoou-o, ali” – Esta pergunta sem 

resposta é uma passagem paralela ao 

anúncio do nascimento de Shimshon 

(Sansão), na qual Manoá, pai de Shimshon 

(Sansão), também pergunta a este Ser 

Celestial o seu nome e recebe uma resposta 

semelhante. A passagem em Shemot 

(Êxodo) 3:14, na qual Mosheh faz a mesma 

pergunta e recebe a resposta "EU SEREI O 

QUE SERÁ, YHVH", permite-nos deduzir que 

estamos falando do mesmo Ser: YHVH. Aqui 

surge o primeiro conceito de compreensão a 

respeito do chamado "Tetragrama": o Nome 

Sagrado do Eterno Elohim de Israel. 

 

Terceira aliah, 32:30 - 33:5 

32:31 “E chamou Yaakov o nome daquele 

lugar Peniel, porque dizia: Tenho visto a 

Elohim face a face, e a minha alma foi 

salva.” – Peniel, segundo o Dicionário 

Hitchcock, quer dizer: “A face de Elohim ou 

Aquele que vê Elohim”. Portanto, 

entendemos que realmente foi YHVH a quem 

Yaakov viu e com quem lutou. Como o próprio 

Yaakov disse: “Eu vi Elohim face à face.”  

33:3 “E ele mesmo passou adiante deles e 

inclinou-se a terra sete vezes, até que 

chegou a seu irmão” – Este ato de se curvar 

não se refere à adoração, mas à humilhação. 

O número sete simboliza a perfeição. 

Portanto, deduzimos que foi uma humilhação 

perfeita, completa, real e transparente. Aqui 

Yaakov reconheceu seu irmão Esav como 

superior a ele: “Meu irmão mais velho”. Como 

disse o Rabino Shaul: Filipenses 2:3 No 

façam nada por rivalidade nem por vangloria, 

senão, humildemente, tenham os demais 

como superior a vocês mesmos.”  

33:4 “Então, Esav correu-lhe ao encontro 

e abraçou-o; e lançou-se sobre o pescoço 

e beijo-o; e choraram.” – O ato de 

humilhação de Yaakov comove o coração de 

Esav com o poder de YHVH. Ele dissipa toda 



5 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

a raiva e o desejo de vingança de Esav, e o 

sentimento de família e fraternidade emerge 

acima de todos os outros sentimentos. Esta 

foi mais uma das grandes vitórias que YHVH 

concedeu a Yaakov em sua vida. A Palavra 

diz: Mishlé (Provérbios) 16:7 “Sendo os 

caminhos do homem agradáveis ao Senhor, 

até a seus inimigos faz que tenham paz com 

ele.”  

33:5 “Depois, levantou os seus olhos, e viu 

as mulheres e os meninos, e disse: Quem 

são estes contigo? E ele disse: Os filhos 

que Elohim graciosamente tem dado a teu 

servo.” – Yaakov reconhece que tudo o que 

ele tem, especialmente sua família, foram 

dádivas de YHVH para ele. Mishlé 

(Provérbios) 18:22 “Aquele que encontra 

uma boa esposa, encontra grande bem, e tem 

recebido um favor de YHVH.” Tehilim 

(Salmo) 127:3 “Os filhos também são 

presentes de YHVH; o fruto do ventre é uma 

recompensa.” 

 

Quarta aliah, 33:6-20 

33:10 “Então, disse Yaakov: Não! Se, 

agora, tenho achado graça a teus olhos, 

peço-te que tomes o meu presente da 

minha mão, porquanto tenho visto o teu 

rosto, como se tivesse visto o rosto de 

Elohim; e tomaste contentamento em 

mim”. – Yaakov reconheceu que aquela 

situação só estava acontecendo por obra de 

YHVH. Ou seja, o fato de Esav ter deixado de 

lado seus sentimentos de vingança só 

poderiam ser atribuídos à obra do Altíssimo. 

Portanto, Yaakov reconheceu que ver o rosto 

de seu irmão era como ver o próprio Elohim. 

Somente Ele poderia fazer com que seu 

irmão o recebesse favoravelmente. 

33:13, “Porém ele lhe disse: Meu senhor, 

sabe que estes filhos são tenros e que 

tenho comigo ovelhas e vacas de leite; se 

as afadigarem somente um dia, todo o 

rebanho morrerá.” – Um servo fiel de YHVH 

reconhece e cuida daquilo que lhe foi dado. 

Yaakov reconheceu que seus bens eram 

bênçãos do Altíssimo e, portanto, era 

responsável por eles. Devemos cuidar das 

bênçãos que YHVH nos concede, pois isso 

demonstra o quanto apreciamos os favores 

do Eterno e revela muito sobre nossa gratidão. 

Vemos em especial como Yaakov concentrou 

sua atenção nos mais indefesos e vulneráveis, 

uma tarefa de cuidado que pertence a todos 

os que são chamados a cuidar. 

33:17 “Yaakov, porém, partiu para Sukot, e 

edificou para si uma casa, e fez cabanas 

para o seu gado; por isso, chamou o nome 

daquele lugar Sukot.” – A palavra Sukot 

significa cabanas, o que sugere algo 

temporário. Isso significa que os planos de 

Yaakov não eram permanecer naquele lugar 

por muito tempo. Aquele não era o destino 

deles. É por isso que, enquanto o povo de 

Israel vagava pelo deserto, eles viviam 

nessas cabanas, pois seu destino era a Terra 

Prometida. A Terra Prometida a Avraham e 

seus descendentes. Não o deserto.  

33:18 “E chegou Yaakov salvo à cidade de 

Shejem, que está na terra de Canaã, 

quando vinha de Padã-Arã; e fez o seu 

assento diante da cidade.” – A palavra 

usada aqui para integro é “shalem” (שָלֵם) do 

Strong #8003 que significa: completo, 

perfeito. Este termo vem da palavra “shalám” 

 do Strong #7999 que significa: estar (שָלַם)

seguro (na mente, corpo ou estado). Isto nos 

mostra que Yaakov não perdeu nenhum de 

seus bens. Mas não apenas em termos de 

bens materiais, mas também em termos de 

bens espirituais. Em outras palavras, ele 

permaneceu íntegro e seguro tanto em seus 

bens materiais quanto em seu 

relacionamento com YHVH. Dessas palavras 

vem a palavra Shalom (שָלֹם) do Strong 



6 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

#7965 que significa: bem-estar, saúde, 

prosperidade e paz. 

33:19-20 “E comprou uma parte do campo, 

em que estendera a sua tenda, da mão dos 

filhos de Jamor, pai de Shejem, por cem 

peças de dinheiro. E levantou ali um altar 

e chamou-lhe El-Elohei-Israel.” -  O desejo 

de Yaakov era estabelecer um lugar e dedicar 

um espaço para a adoração a YHVH. 

Portanto, ele comprou aquela terra para 

construir um altar ao Eterno, a quem chamou 

de "O Poderoso de Israel". Este é o primeiro 

altar que Yaakov construiu, visto que o que 

havia sido feito anteriormente em Betel era 

apenas uma pedra como sinal; não havia sido 

estabelecido como um local de adoração 

como neste caso. Em uma passagem 

paralela, vemos o Rei Davi fazendo algo 

semelhante. Shmuel Bet (2 Samuel) 24:24 

“Mas, o Rei respondeu a Arawná: Não, eu 

comprarei pelo seu preço. Não posso 

sacrificar a YHVH, meu Elohim, ofertas 

queimadas que não me custem nada”. Então 

Davi comprou a eira e os bois por cinquenta 

siclos de prata” (VIN). A partir dessas 

passagens, aprendemos a importância de 

investir em ofertas e adorar a YHVH. Ser 

generoso com o Eterno é um sinal de entrega, 

compromisso, integridade e verdadeiro amor.  

 

Quinta aliah, 34:1 - 35:13 

34:2 “E Shejem, filho de Jamor, o heveu, 

príncipe daquela terra, viu-a, e tomou-a, e 

deitou-se com ela, e humilhou-a.” – Dina 

tinha saído para conhecer as mulheres da 

região. O filho do rei a viu e a passagem nos 

mostra que ele a "humilhou". A maneira de 

entender esse ato é observar a luxúria sexual 

que ali se manifestou. Portanto, o príncipe, 

abusando de seu poder, a violentou. Essa 

palavra “humilhou” vem do hebraico “anak” 

 :do Strong #6031, que significa (עָשַק)

desonrar, dominar, forçar, humilhar, assediar, 

estuprar, violência. Como lição, podemos 

aprender com esse ato vergonhoso e a falta 

de autocontrole as consequências que não 

tardariam a chegar e que não só 

entristeceriam a vida dos responsáveis, mas 

também destruiriam a paz daqueles 

diretamente afetados que reagiram segundo 

seu próprio julgamento, sem discernir as 

possíveis consequências: os filhos de Yaakov. 

34:7 “E vieram os filhos de Yaakov do 

campo; e, ouvindo isso, entristeceram-se 

os varões e iraram-se muito, pois aquele 

fizera doidice em Israel, deitando-se com a 

filha de Yaakov, o que não se devia fazer 

assim.” – Esse ato vergonhoso provocou a 

ira dos filhos de Yaakov. Eles 

compreenderam que, dessa forma, a 

impureza havia entrado na família e, 

consequentemente, em toda a geração que 

viria depois deles. Esse pecado se 

manifestou de duas maneiras: 

1. O ato de ter relações sexuais fora do 

matrimônio, com o agravante de ter sido 

forçado.   

2. Porque foi com um homem incircunciso. 

Uma linhagem sagrada não deve ser 

profanada por alguém que não o é. Isso é 

conhecido como jugo desigual.  

Isto é ordenado na Escritura. 2 Coríntios 

6:14 “Não ponham jugo sobre vocês, 

mesmos. Unindo-se com incrédulos. Pois, 

como poderão ser sócios da justiça e da 

anarquia? Que companheirismo tem a luz 

com a obscuridade?” Toda vez que esse 

princípio é violado, há problemas e 

consequências. 

35:1 “Depois, disse Elohim a Yaakov: 

Levanta-te, sobe a Betel e habita ali; faze 

ali um altar a Elohim que te apareceu 

quando fugiste diante da face de Esav, teu 

irmão.” – Depois dos teus filhos, mataremos 



7 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

todos os meninos e saquearemos a cidade. 

Yaakov foi forçado a abandonar o lugar onde 

havia acampado. Foi então que YHVH o 

enviou para aquele lugar que havia se 

tornado um refúgio para ele há algum tempo, 

ou o lugar que ele mesmo chamava de "Casa 

de Elohim". No nível do Remez, entendemos 

que somente na casa de Elohim encontramos 

refúgio e proteção. Como diz o salmista: 

Tehilim (Salmo) 84:1-3,10 “Quão 

amáveis são os teus tabernáculos, YHVH 

dos Exércitos!  A minha alma está anelante e 

desfalece pelos átrios de YHVH; o meu 

coração e a minha carne clamam pelo Elohim 

vivo.  Até o pardal encontrou casa, e a 

andorinha, ninho para si e para a sua prole, 

junto dos teus altares, YHVH dos Exércitos, 

Rei meu e Elohim meu”; “Porque melhor é um 

dia em teus átrios, que mil (fora deles); prefiro 

estar na porta da casa do meu Elohim do que 

viver na casa de malvados”.  

35:2 “Então, disse Yaakov à sua família e 

a todos os que com ele estavam: Tirai os 

deuses estranhos que há no meio de vós, 

e purificai-vos, e mudai as vossas vestes”. 

– Para alcançar a Casa de Elohim, a 

Presença de YHVH (Betel), devemos nos 

livrar de toda impureza espiritual. Isto é, de 

tudo o que desagrada ao nosso Elohim. Tudo 

isso deve ser descartado. No nível de Remez, 

antes de alcançar a presença do Altíssimo, 

encontramos três estágios para a preparação 

adequada: 

1. “Abandonem os deuses estrangeiros.” 

Isso implica remover de nossas vidas todo 

vestígio de idolatria ou qualquer coisa que 

tenha sido objeto de adoração pagã. Um 

ídolo não é apenas uma imagem ou uma 

estátua, mas qualquer coisa que ocupe o 

lugar que pertence somente a YHVH em 

nossas vidas. 

2. ““Purifiquem-se.” Isso implica, entre outras 

coisas, Tevilah (imersão). E vale ressaltar 

que essa purificação inclui como primeiro 

passo, Teshuvá (arrependimento ou 

retorno), bem como a renovação ou 

restauração da comunhão com Elohim. 

3. “Mudar as vestes”. Isto implica numa 

mudança de vida. O Rabi Shaul disse: 

Efésios 4:22-24 “Com respeito a sua 

antiga maneira de viver, se despoje do 

velho homem que está viciado por desejos 

enganosos; renovem-se no espírito e na 

mente. Vistam-se do novo homem, que 

tem sido criado a semelhança de Elohim, 

em justiça e santidade da verdade”. 

35:4-5 “Então, deram a Yaakov todos os 
deuses estranhos que tinham em suas 
mãos e as arrecadas que estavam em 
suas orelhas; e Yaakov os escondeu 
debaixo do carvalho que está junto a 
Shejem. E partiram; e o terror de Elohim foi 
sobre as cidades que estavam ao redor 
deles, e não seguiram após os filhos de 
Yaakov.” - O que encheu as nações vizinhas 
de tanto terror? Todas essas nações estavam 
imersas no paganismo e na idolatria, cheias 
de atos abomináveis a YHVH, que são 
definidos em Devarim (Deuteronômio) 
18:9.” Quando entrares na terra que YHVH, 
teu Elohim, te der, não aprenderás a fazer 
conforme as abominações daquelas Nações. 
Não se encontre entre você e a nenhum que 
faça passar a seu filho ou filha pelo fogo, ou 
adivinho, ou agoireiro, um feiticeiro, um 
encantador, um que consulte espírito ou 
ruajim, ou outro que pratique a necromancia. 
Porque qualquer que faça estas coisas é 
detestável a YHVH. E a causa destas 
abominações, YHVH, seu Elohim, está 
lançando diante de vocês. Vocês serão de 
coração puro como YHVH, seu Elohim”. 
Quando Yaakov se livrou dos deuses pagãos 
e as nações viram isso, bem como o que ele 
removeu todas as suas vestes e que nada lhe 
aconteceu, ficaram com muito medo e o 
deixaram em paz. Se analisarmos essa 
narrativa cuidadosamente, entenderemos 
que a idolatria mantém as pessoas sob medo 
e sugestão. O principal medo que aqueles 
que praticam a idolatria têm, é que se a 



8 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

abandonarem, algo ruim possa lhes 
acontecer. Vendo que nada aconteceu a 
Yaakov, entenderam que com ele havia um 
ser superior e mais poderoso do que todas 
aquelas divindades juntas. Em outras 
palavras: Idolatria é igual à escravidão. 
Lealdade a YHWH é igual à liberdade. 

35:7 “Ali ele construiu um altar e chamou 
o lugar de He Betel [o Poderoso de Betel], 
porque foi ali que ha'Elohim se revelou a 
ele quando ele estava fugindo de seu 
irmão”. – Tão profunda foi a experiência que 
Yaakov teve neste lugar, que a partir de uma 
pedra, como testemunha visível, ele agora 
erguia um altar. ‘Um altar é um ponto de 
encontro com YHVH. É o lugar onde a criatura 
encontra seu Criador.’ É por isso que é tão 
importante que em nossos lares criemos este 
altar; ele se chama: Shabat. 

35:11 Elohim disse-lhe: “Eu sou He-
Shaddai [o Poderoso Todo-Poderoso]. 
Seja frutífero e multiplique; uma nação, 
sim, uma assembleia de nações descerá 
de você. Reis sairão de seus lombos.” – 
YHVH revelou-se a Yaakov como El-Shaddai 
(O Todo-Suficiente ou Todo-Poderoso). Ou 
seja, Ele sozinho era suficiente para suprir 
suas necessidades de sustento, proteção, 
felicidade, prosperidade, bem-estar, entre 
outras. Aqui, o Altíssimo reafirma a promessa 
feita a Avraham. Essa promessa de 
dimensões proféticas incluía a nação de 
Israel, bem como uma multidão de nações 
que seriam enxertadas nessa nação. Como 
disse o profeta: Yeshaiahu (Isaías) 14:1 
“Mas YHVH perdoará Yaakov e escolherá 
Yisrael novamente, e os estabelecerá em sua 
própria terra. E os estrangeiros se juntarão a 
eles e aderirão à Casa de Yaakov”. 

 

Sexta aliah 35:12 - 36:19 

35:16-19 “Partiram de Betel, e, havendo 
ainda um pequeno espaço de terra para 
chegar a Efrata, teve um filho Rajel e teve 
trabalho em seu parto. E aconteceu que, 
tendo ela trabalho em seu parto, lhe disse 

a parteira: Não temas, porque também 
este filho terás.  E aconteceu que, saindo-
se lhe a alma (porque morreu), chamou o 
seu nome Benoni; mas seu pai o chamou 
Binyamim. Assim, morreu Rajel e foi 
sepultada no caminho de Efrata; 
esta é Bet Lejem.” – Perto de Bet Lejem, 
morre Rajel e nasce Binyamin. Existe uma 
semelhança muito marcante entre ele e o 
Mashiaj. Dois pontos muito importantes: 

1. O Mashiaj tem dois ministérios: a saber, 
Mashiaj bem David e o Mashiaj bem 
Yosef. Quer dizer, o Rei dos reis e o 
Servo Sofredor”.  Binyamin se chamou 
Benoni, (filho da minha dificuldade ou da 
minha dor). E Binyamim propriamente 
dito, (filho da minha mão direita, 
lembrando que a mão direita é um sinal 
de autoridade e domínio). 

2. Binyamin nasceu perto de Bet Lejem. E 
foi precisamente daquele lugar (Bet 
Lejem), onde nasceu Yeshua.  Mikhah 
(Miqueias) 5:2; “E tu, Belém Efrata, 
posto que pequena entre os milhares de 
Judá, de ti me sairá o que governará em 
Israel, e cujas saídas são desde os 
tempos antigos, desde os dias da 
eternidade.” Matitiahu (Mateus) 2:1. “E, 
tendo nascido Yeshua em Bet Lejem 
(Belém) de Judeia, no tempo do rei 
Herodes, eis que uns magos vieram do 
oriente a Yerushalaim (Jerusalém).” 

36:19 “Estas, pois, são as gerações de 
Esav, pai dos edomitas, na montanha de 
Seir.” – Esta passagem narra a genealogia de 
Esav. Se analisarmos cuidadosamente, 
podemos observar duas coisas:  

1. Que era repleta de imoralidade sexual, 
especificamente promiscuidade. 
 

2. Que os nomes de todos esses clãs 
correspondem a locais geográficos ao 
redor de Israel, de modo que podemos 
compreender que todos os inimigos que 
se levantam contra Israel, hoje, 
descendem de Esav. 



9 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

Sétima aliah, 36:20-43  

36:31 “E estes são os reis que reinaram na 
terra de Edom, antes que reinasse rei 
algum sobre os filhos de Israel.” – Aqui 
parte da profecia é revelada, pois vemos o 
Esav maior estabelecendo-se como um povo 
com seus reis governantes, muito antes de 
Israel sequer ter visto seu primeiro monarca. 
Este Esav (o maior) serviria ao menor, isto é, 
a Israel. 

  

Conclusão: 

Confiar nas promessas do Eterno traz 
grandes bênçãos. Em tempos difíceis, sejam 
eles causados por decisões passadas ou 
pelas provações que todos enfrentamos, 
Suas promessas eternas nos sustentam e 
nos ajudam a seguir em frente rumo à vitória. 
Cada encontro com Elohim nos eleva a um 
novo nível de santidade e comunhão com Ele. 
Elohim estabeleceu maneiras de se encontrar 
conosco, e essas maneiras nos elevam nos 
degraus da espiritualidade e da comunhão. 
São elas: 

1. A oração 

2. O Shabat 

3. As festas de Elohim 

4. Praticar a justiça do Reino dos Céus 

Estas quatro coisas abrem os céus sobre nós 
de uma maneira poderosa. 

  

Glossário: 

- Aliah: Subida, subir. 

- Brit Hajdashah: Pacto Renovado. 

- Drash: Terceiro nível de interpretação do 

PaRDéS, o aplicável e subjetivo da 

mensagem. 

- Haftarah: Comentário dos profetas. 

- Jumash: Nome de uma Torah que contém 

comentários rabínicos. 

- Kadosh: Santo. 

- Parashah: porção semanal da Torah. 

- Parashot: Plural de Parashah. 

- Peshat: O literal do texto. 

- Remez: comentário alegórico 

- Tanak: Antigo Pacto  

- Torah: Instruções, Pentateuco, Lei. 

Nota de edição EMC:  É importante destacar 

neste momento, e esperamos que todos os 

nossos irmãos e irmãs que iniciam seus 

estudos da Parashah tenham clareza a 

respeito do recurso que utilizamos, chamado 

Midrash, que consiste nos comentários dos 

rabinos mais proeminentes da história 

literária de Israel. Esses rabinos, ocupando 

posições de eminência em termos de sua 

capacidade literária e compreensão da Torá, 

nos permitem ter perspectivas mais amplas 

sobre os aspectos implícitos e subjetivos da 

mensagem profética das Sagradas Escrituras 

Hebraicas. Contudo, o leitor e estudante da 

Torah não é necessariamente obrigado a 

concordar com essas referências. 

O material bíblico e os recursos utilizados 

neste documento são, em geral, da Versão 

Nazarena Israelita (NVI), que é utilizada em 

primeiro lugar ao citar cada texto bíblico em 

negrito e será o versículo a ser comentado. 

As ilustrações para esses textos seguem a 

doutrina estabelecida em EMC SHALOM 

INTERNATIONAL como um ministério de 

Raízes Hebraicas, da qual se originam os 

Quatro Pilares. 

Pilar 1. YESHUA é YHVH. 

Pilar 2. Pronunciando Seu Nome YHVH. 

Pilar 3. Guardar Seus Mandamentos. 

Pilar 4. Suas promessas são apenas para 

ISRAEL. 

Cada um desses pilares doutrinários é 

estabelecido, como diz Efésios 2:20, “sendo 



10 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

o próprio Yeshua como nosso 

FUNDAMENTO”. Da mesma forma, 

defendemos e expomos esses pilares na 

pregação do único evangelho que os 

primeiros emissários proclamaram. 

A Bíblia Kadosh versão Messiânica Israelita 

(BKIM), que também faz parte dos versículos 

citados nos comentários, é utilizada devido à 

sua linguística inovadora e ao uso de 

palavras hebraicas restauradas, bem como 

pela comparação de todos os textos com os 

documentos de Qumran. Este material estará 

sempre sujeito à avaliação contínua pelas 

autoridades ministeriais, visto que nos 

esforçamos diariamente para esclarecer 

qualquer ponto que possa estar sujeito a 

erros de interpretação, interesses pessoais 

ou congregacionais, ou simplesmente erros 

humanos. 

_________________________ 

Fim da Parashah 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Os comentários destes textos obedecem a 
doutrina estabelecida em EMC SHALOM 
INTERNACIONAL como Ministério de 
Raízes Hebraicas. E onde partem os quatros 
pilares, que defendemos e expomos na 
pregação do único evangelho. Que os 
primeiros emissários (shlijim-apóstolos), 
pregaram com um só propósito. Restaurar o 
Reino de Israel. Atos 1:16 dirigido aos 
destinatários, estabelecidos em Santiago 1:1 
e 1 Pedro 1:1. “A CASA DE PERDIDA DE 
ISRAEL” 

O mesmo Rabi Shaul, (Shaliaj Paulo), 

emissário por excelência, para todos os 

gentis, sabia de antemão, que seu foco de 

alcance era somente as doze tribos, 

dispersas. Chamadas “ovelhas perdidas da 

casa de Israel”. (Melo Há Goyim) “Os justos 

das Nações”. Atos 26:7. E o cumprimento 

desta mesma promessa, que as doze tribos 

esperam obter, firmemente, fazendo seus 

atos de adoração, noite e dia. Apesar disto, 

em relação a essa esperança, que diante da 

sua majestade, que estou sendo acusado 

pelos judeus.  

 
PD: Este documento é comentado semanal e 
ao vivo, direto em nossas classes por internet 
cada Shabbat de 11:00 da manhã as 13:00 
horas, através de www.zoom.com e ID para 
ingressar no canal de EMC SHALOM 
INTERNACIONAL é: ID: 463 703 1177 
 
Nota importante: a chave é mudada 
regularmente; favor de ficar pendente nos 
chats da aplicação Telegram onde você 
poderá conhecer. Se você não estiver 
nenhum dos nossos chats, manda e-mail 
emcshalomint@gmail.com solicitando o 
acesso.  
 
Nosso único desejo é que através deste 
material sua descendência seja abençoada 
por um entendimento superior das escrituras; 
saindo do evangelho subjetivo, e as vezes 
quase místico de hoje. O objetivo desta 
mensagem, é uma maior certeza idiomática, 
envolto em seu ambiente cultural respectivo, 

http://www.zoom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com


11 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

concedendo-nos maior solidez interpretativa 
dos textos.  
 
Todos os crentes no Elohim da Bíblia, têm em 
comum denominador, um só desejo. De 
estabelecer um avivamento, tão poderoso 
que traga a presença do Rei dos reis e 
estabeleça Seu Reino de uma vez e para 
sempre. Todavia, o único que irá trazer isto a 
congregação dos santos de Israel é” A 
HISTÓRIA BIBLICA”. Voltar ao fundamento e 
a forma inicial da FÉ HEBRAICA.  
E este documento, assim como a classe da 
Toráh, e cada Shabbat, é isso, conhecer a 
história espiritual de um povo, Israel, é viver 
sabendo que somos a continuação e a 
conclusão, desta grande história de amor. 

Estamos muito agradecidos por tua 
contribuição ao nosso ministério. Está nos 
permitindo ir a maior excelência. 

https://www.PayPal.me/emcshalom  

 

SHALOM LEKULAM! 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 

 

 

 

Entra no nosso canal de 
Telegram (escaneia o 

código QR) 

  

https://www.paypal.me/emcshalom


12 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

 

 

 

 

 

 


