
1 

  
   

 

  

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
PARASHÁ 18 MISHPATIM | ÉXODO 21:1 – 24:18 
Prohibida toda reproducción lucrativa - Utilizar bajo permiso. 

 

Para más información puede ubicarnos por medio de nuestra página web www.emcshalom.com  
también a través de nuestro canal en YouTube EMC Shalom Internacional 

y puedes escribirnos a nuestro correo emcshalomint@gmail.com 

Aliyot a la Toráh:  

1. 21:1-19 
2. 21:20-22:3 (4 RV60) 
3. 22:4-26 (22:5-27 RV60) 
4. 22:7-23:5 (22:28-23:5 RV60) 
5. 23:6-19 
6. 23:20-25 
7. 23:26-24:18  
8. Maftir: 24:15-18 (Sefardíes); 

24:16-18 (Ashkenazíes) 
 

Haftará: Jeremías 34:8- 22; 33:25-26. 

Brit Hadashah: Lucas 12:1-14:35 

MISHPATIM. Significa “Reglamentos, 

preceptos u ordenanzas” 

 

Primera aliyá, 21:1-19 

21:1 “Y estas son las ordenanzas que 

pondrás delante de ellos.” – La palabra 

ordenanza es en hebreo “mishpat” (ט פָּ  del (מִשְׁ

Strong #4941 que significa: decreto, 

costumbre, juicio, etc. Lo que hace referencia 

a estatutos o decretos establecidos por 

YHWH para el comportamiento de su pueblo 

en relación con el prójimo. La Escritura tiene 

un sin número de normas a seguir en esta 

área, las cuales serán conocidas en esta y las 

próximas parashot. Sin embargo, queremos 

resaltar el propósito que estas tienen en 

medio de la congregación de los santos. 

Efesiyim (Efesios) 4:31-32 “Líbrense de 

toda amargura, arrebato de cólera, ira, 

imposiciones violentas, calumnias, y todo 

rencor. En cambio, sean benignos unos con 

otros, de corazón tierno y perdonándose el 

uno al otro, así como en el Mashíaj, YAHWEH 

los perdonará”.  

21:2 “Si compras un siervo hebreo, te 

servirá seis años, pero al séptimo saldrá 

libre sin pagar nada.” – Aunque la palabra 

usada para siervo y esclavo es la misma en 

hebreo, había una clara distinción entre un 

estatus y otro. Vemos acá tres cosas:  

1. Un hebreo no podía tener otro hebreo 
como esclavo sino como siervo. Es decir, 
con ciertos derechos y obligaciones. 

2. Este estatus sería temporal. Es decir, que 
en el año Shemitah (cada siete años) 
debía ser liberado.  

3. Dicha ley aplicaba solo a esclavos 
hebreos. No hacía alusión al extranjero.  
 

De forma alegórica, haciendo el REMEZ de 

los seis años de servidumbre, se puede 

entender los seis mil años en los que la 

humanidad estaría bajo servidumbre del 

pecado, para ser liberados en el Shabbat 

milenial. Debemos cuidarnos de no perder 

ese Shabbat. Esta es la razón por la cual nos 

preparamos bajo el entendimiento profético 

dado para el milenio. Yeshayah (Isaías) 

66:22-23 “Porque, así como los nuevos cielos 

y la nueva tierra que Yo hago continuarán en 

mi presencia," dice YAHWEH," así también su 

zera y el nombre de ustedes continuarán. 

"Todos los meses en Rosh-Hodesh y todas 

las semanas en Shabbat, todos los vivientes 

[toda carne (LXX)] vendrán a adorar en mi 

presencia,” dice YAHWEH. En el Brit 

Hadashah nos dice: Ivrim (Hebreos) 4:9-10 

“Por tanto, queda el guardar el Shabbat para 

el pueblo de YAHWEH. Porque el que ha 

entrado en el reposo de YAHWEH también ha 

reposado de sus propias obras, como 

YAHWEH de las suyas”.  

21:3 “Si entró solo, saldrá solo; si tenía 

mujer, entonces su mujer saldrá con él.” – 

Hace referencia a que nada le sería quitado 

durante su servicio y tampoco le sería 

añadido. Si entró a servir con familia, el amo 

se encargaría también de emplearla y 

sustentarla a cambio de su servicio. Al fin de 

   
    

 

Ingresa a nuestro canal
de Telegram (escanea el 

código QR)

http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com


EMC SHALOM INTERNACIONAL 

2 

este periodo todos quedarían libres. Toda la 

familia de Yisrael entró en servidumbre en 

Egipto y toda la familia debía salir; hasta los 

huesos de Yosef y de los patriarcas salieron 

de allí. Shemot (Éxodo) 12:31-32 “Él mandó 

a llamar a Mosheh y a Aharón por la noche, y 

dijo: "Levántense y dejen mi pueblo, ambos 

ustedes y los hijos de Yisra'el; y váyanse, 

sirvan a YAHWEH como han dicho. Lleven 

ambos sus rebaños y sus manadas, como 

ustedes dijeron, y ¡váyanse de aquí! Pero 

bendíganme también.” El Brit Hadashah 

establece como DERASH, una aplicación de 

Shemot (Éxodo) 12:31-32 para todos los 

“melo ha Goyim” (justos de las naciones) en 

Maaseh (Hechos) 16:33-34 “Y tomándolos 

en aquella hora de la noche, les lavó las 

heridas, y al instante fue bautizado él y todos 

los suyos; y los hizo subir a la casa, les puso 

la mesa, y se regocijó grandemente con toda 

su casa de haber creído a Dios” (BTX3). El 

Eterno siempre tiene el anhelo de liberar a 

toda tu casa y a toda tu familia. “Es necesario 

llevarle el mensaje a toda tu familia” 

especialmente con tu ejemplo de 

transformación.  

21:4 “Si su amo le da mujer, y ella le da a 

luz hijos o hijas, la mujer y sus hijos serán 

de su amo, y él saldrá solo.” – Se 

acostumbraba que el amo le daba una mujer 

a su siervo, con el fin de obtener otros 

esclavos que le sirvieran después de la 

liberación de este. Con base en lo 

anteriormente expuesto, este caso se trataba 

de una esclava no hebrea, para la cual no 

aplicaba la regulación de dicha liberación.  

21:5-6 “Pero si el siervo insiste, diciendo: 

"Amo a mi señor, a mi mujer y a mis hijos; 

no saldré libre" entonces su amo lo traerá 

a los jueces, y lo traerá a la puerta o al 

quicial. Y su amo le horadará la oreja con 

una lezna, y él le servirá para siempre.” – 

Podría darse el caso de que el siervo no 

quisiera dejar a su amo por diferentes 

razones. En tal caso, debía llevarse donde los 

jueces con el objetivo de que, en frente de 

testigos, se evidenciara que era la voluntad 

del siervo y no negligencia del amo al no 

liberarlo. Una vez delante de los jueces, se le 

hacía una marca en la oreja que mostraba 

dicho compromiso. El término “para siempre” 

se refiere al siguiente jubileo (el cual acontece 

cada 50 años). Hablamos en todos los casos 

con respecto a los límites estatutarios de 

Yisrael y para Yisrael.  

21:7 “Y si alguno vende a su hija por sierva, 

ella no saldrá libre como salen los siervos.” 

– En oportunidades, una manera de salir de 

la pobreza era vender a su hija a algún 

hombre que tuviera recursos, para así salir de 

dicha pobreza o disminuirla. En tal caso se 

vendía para ser tomada como esposa para el 

amo, para su hijo o para ser redimida. Es 

decir, que alguien más pagara por su rescate. 

No podía ser cedida a alguien más que no 

fuera el amo o algún hijo de este. Un tema tan 

escabroso como este, puede ser visto en dos 

perspectivas. La primera sería lo denigrante 

que es ver como la mujer es puesta como 

mercancía al ser vendida como un objeto o 

animal, y si tenía suerte, ser redimida por otro 

siendo el pago por su rescate. Este 

correspondería comúnmente al pensamiento 

concluyente de una mente occidental 

moderna, resultado de expresión publicitada 

del machismo y el feminismo actual. La 

segunda es evidenciar el valor de dignidad 

que la mujer podía llegar a tener, al ostentar 

en sí misma, el precio que sacaba de la 

pobreza a su familia. Era como una joya que 

se cuidaba para ser entregada al hombre que 

tuviera el recurso para pagar por dicha joya. 

Cosa que hoy no sucede, ni en la crianza, ni 

bajo la moralidad moderna y menos con el 

valor que a la misma mujer de hoy se le quiere 

dar, debido al estigma social y a la influencia 

del medio y de los medios en los que se le 

denigra: la televisión, la música y toda 

expresión moderna de arte, por ejemplo. Son 

cotizadas al exponer sus cuerpos hasta la 

vulgaridad, reflejando la superficialidad y el 

mínimo pudor, respeto y amor por sí mismas. 

Veamos el concepto simple, la definición de 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

3 

una joya: Nombre femenino 1. Objeto de 

adorno o de uso, hecho de algún metal noble 

y a veces decorado con perlas o piedras 

preciosas, muchas de incalculable valor, sea 

por su material o por la excelencia del tallado 

o manos del joyero de renombre. 2. Persona 

o cosa de mucha valía, muy apreciada por 

sus buenas cualidades.  

Nuestro propósito con este comentario es ir 

restaurando el valor de la mujer en el camino 

de las raíces hebreas de la fe bíblica, pues no 

podemos esconder la pésima interpretación 

evangélica que se hace al respecto de la 

“ayuda idónea”, es decir, la ayudante en todo. 

No es así. Por la traducción directa del 

término en hebreo (Toráh 1999), el Eterno 

Elohim dijo: «No es bueno que el hombre esté 

solo; le haré una compañera que le 

corresponda». La mayoría de las versiones 

usan la palabra “idónea” neged ( גֶ  דנ ֶ֫ ) del 

Strong #5048, de la raíz #5046 que significa 

parte opositora o contraparte. Ella es puesta 

frente al varón como un complemento de 

perfección, para lograr y alcanzar los 

objetivos que el varón, solo, jamás lograría. 

Este principio es tan elevado y entendido en 

la cultura de nuestros hermanos judíos, que 

de ellos aprendemos el siguiente enunciado y 

así buscamos vivir en las congregaciones de 

EMC SHALOM INTERNACIONAL: 

“Lo mío es de ella, lo de ella es de ella y lo 

nuestro le pertenece a ella”  

21:10 “Si toma para sí otra mujer, no 

disminuirá a la primera su alimento, ni su 

ropa, ni sus derechos conyugales.” – Si el 

amo tomaba para sí otra mujer, no podía 

menospreciar a la primera ni disminuir los 

privilegios que esta tenía antes de tomar la 

otra. 

21:12 “El que hiera de muerte a otro, 

ciertamente morirá.” – Aquí YHWH delega la 

autoridad de ejecutar sentencia de muerte 

sobre alguien que cometa homicidio. El 

mandamiento de no matar hace referencia 

específicamente al homicidio. No así en 

referencia a la justicia o a la defensa propia.  

21:15 “El que hiera a su padre o a su madre, 

ciertamente morirá.” – Es tan alta la estima 

que se debe tener hacia los padres, que solo 

el hecho de herirlos es causal de muerte.  

21:17 “El que maldiga a su padre o a su 

madre, ciertamente morirá.” – Este 

mandamiento va un poco más allá de un daño 

físico. Hace referencia al daño espiritual. Lo 

que nos enseña que cualquier daño es causal 

de muerte.  

21:19 “Y se levanta y anda afuera con su 

bastón, el que lo hirió será absuelto; sólo 

pagará por su tiempo perdido, y lo cuidará 

hasta que esté completamente curado.” – 

Aquí YHWH establece la indemnización por 

daños que afecten la capacidad de trabajar a 

aquel sobre el cual fue hecho el daño. Es 

decir, si alguien causa algún daño a otra 

persona y esto le impida trabajar, el que 

infringió el daño deberá pagar una 

indemnización hasta que el otro esté 

completamente restablecido y pueda volver a 

trabajar.  

 

Segunda aliyá, 21:20-22:3 (4 RV60) 

21:20 “Si alguno hiere a su siervo o a su 

sierva con una vara, y muere bajo su mano, 

será castigado.” – Este mandamiento 

garantizaba que no existiera abuso por parte 

del amo sobre su siervo. Esto medía el 

castigo que el siervo recibiría y hasta qué 

punto el amo podía impartir su propio juicio.  

21:21 “Sin embargo, si sobrevive uno o 

dos días, no se tomará venganza, porque 

es propiedad suya.” – Por otra parte, este 

mandamiento garantizaba, que el siervo no 

tomara represalias contra su amo, debido al 

trato o disciplina que este ejercía. Estaba 

enseñando al pueblo a no dar lugar a la 

venganza, ya que ella solo puede ser 

ejecutada por YHWH, cf. Romiyim 

(Romanos) 12:19.  

21:22 “Y si algunos hombres luchan entre 

sí y golpean a una mujer encinta, y ella 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

4 

aborta, sin haber daño, ciertamente (el 

culpable) será multado cuando el esposo 

de la mujer demande de él; y pagará según 

lo que los jueces decidan.” – Este aborto no 

era considerado como homicidio. Pero sí era 

considerado una falta que debía ser redimida. 

En este caso se pagaba una multa que se 

establecía en conjunto entre el marido de la 

mujer afectada y los jueces.  

21:23 “Pero si hubiera daño, entonces 

darás vida por vida” – Sin embargo, si este 

accidente causaba la muerte de la mujer, 

entonces el pago sería pagar con vida por esa 

vida. Los sabios discrepan en este punto en 

el hecho de que existen dos opiniones 

diferentes. Una dice que en efecto debe morir 

aquel que causó la muerte. La otra plantea 

que aquel que causó la muerte, debe pagar el 

valor monetario de ella como si hubiese sido 

vendida.  

21:24-25 “Ojo por ojo, diente por diente, 

mano por mano, pie por pie, quemadura 

por quemadura, herida por herida, golpe 

por golpe.” – Este ha sido uno de los 

mandamientos más mal utilizado de todos 

puesto que muchos lo ven como venganza. 

Este realmente fue un mandamiento dado a 

los jueces de Israel para que actuaran 

justamente. Es decir, que conforme fuera la 

ofensa, fuera la retribución. Es decir, que 

estaba dirigido únicamente a los jueces como 

medida, de parte del Eterno, para ser 

equilibrados en las sentencias.  

21:26 “Si alguno hiere el ojo de su siervo o 

de su sierva y se lo inutiliza, lo dejará ir 

libre a causa del ojo.” – Cualquier hecho 

que causara la pérdida de alguno de estos 

miembros de su cuerpo, sería la causa de su 

libertad para un siervo. Es decir, que ya sea 

por una disciplina o un accidente de trabajo, 

si el siervo perdiere cualquiera de sus 

miembros (deducción de lo implícito en el 

texto) este quedaba automáticamente en 

libertad, puesto que esto violaría el principio 

de tener que salir como había ingresado a su 

servicio. 

21:29 “Sin embargo, si el toro tenía desde 

antes el hábito de acornear, y su dueño 

había sido advertido, pero no lo había 

encerrado, y mata a un hombre o a una 

mujer, el toro será apedreado, y su dueño 

también morirá.” – El hecho de saber que su 

animal representaba un peligro para la vida 

de alguien, y por esto el dueño no tomara las 

medidas pertinentes para cuidar que este no 

dañara a alguien, era considerado como 

homicidio en caso de que llegara a ocurrir un 

accidente. Era considerado como negligencia.  

21:32 “Si el toro acornea a un siervo o a 

una sierva, el dueño dará a su amo treinta 

siclos de plata, y el toro será apedreado.” 

– En el caso de que fuera un siervo el herido, 

el dueño del toro debía pagar el valor del 

mismo al amo del siervo y el toro debía ser 

sacrificado.  

22:1 “Si alguno roba un toro o una oveja, y 

lo mata o vende, pagará cinco toros por el 

toro y cuatro ovejas por la oveja.” – El 

hecho de robar es una violación a una de las 

diez palabras y por consiguiente lleva en sí 

castigo. Es por eso que el ladrón es forzado a 

pagar cinco veces más del valor hurtado. 

22:2 “Si el ladrón es sorprendido forzando 

una casa, y es herido y muere, no habrá 

culpabilidad de sangre” – Esto nos enseña 

que el acto de matar en defensa propia no es 

considerado pecado ante YHWH.  

22:3 “Pero si ya ha salido el sol, habrá 

culpabilidad de sangre. Ciertamente, (el 

ladrón) debe hacer restitución; si no tiene 

con qué, entonces será vendido por (el 

valor de) su robo.” – Si el ladrón era visto a 

plena luz del día en su fechoría, entonces 

debía ser denunciado y debía pagar la 

indemnización establecida. En caso de no 

poder, sería vendido como esclavo para 

pagar con su vida el precio de lo robado. La 

diferencia entre el día y la noche en estos dos 

últimos versos; entre estar en la posibilidad de 

matar en la noche o denunciar en el día (al 

ladrón), estriba en la condición visual; dado 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

5 

que, en la oscuridad, no podemos determinar 

el grado de exposición que tenemos a sufrir 

lesiones personales o incluso a estar en 

peligro de muerte.  

 

Tercera aliyá, 22:4-26 (22:5-27 RV60) 

22:7-8 “Si alguno da a su vecino dinero o 

cosas a guardar, y son hurtados de la casa 

de éste, el ladrón, si es hallado, pagará el 

doble. Si no es hallado el ladrón, entonces 

el dueño de la casa se presentará ante los 

jueces, para determinar si él metió la mano 

en la propiedad de su vecino.” – Una vez 

más se expone el asunto del robo. En este 

caso no es impuesto al dueño en sí, sino a 

alguien en el que fue depositada la custodia 

del bien. Esto hace al ladrón doblemente 

responsable, puesto que estaba robando al 

dueño y al mismo tiempo a aquel que 

custodiaba dicho bien.  

22:14 “Si alguno pide (prestado un animal) 

a su vecino, y (el animal) sufre daño o 

muere en ausencia de su dueño, hará 

completa restitución.” – Este mandamiento 

nos enseña el valor de la responsabilidad. Es 

decir, que somos responsables de todo 

aquello que nos es confiado. Al mismo tiempo, 

nos enseña a ser cuidadosos de lo que no nos 

pertenece y que está en nuestras manos. 

Nosotros hemos sido confiados en las manos 

de Yeshúa y ninguno de nosotros se perderá. 

Yojanán (Juan) 10 y 17. 

22:16 “Si alguno seduce a una doncella 

que no esté desposada, y se acuesta con 

ella, deberá pagar un precio por ella para 

que sea su mujer.” – Es lo que correspondía 

bajo los principios del compromiso de 

matrimonio; el pago de la dote. En este caso 

aplicaba el pago por el hecho de haber 

accedido al haber sido seducida.  

22:18 “No dejarás con vida a la hechicera.” 

– Este mandamiento enseña a erradicar por 

completo el mal del pueblo. Es un pecado que 

YHWH aborrece hasta llevarlo a la muerte.  

22:20 “Cualquiera que sacrifique a un 

ha’elohim que no sea solamente Yahweh, 

será dedicado al exterminio.” – De la 

misma manera que en el anterior versículo, 

debía aplicarse la pena de muerte sobre 

aquel que practicara la idolatría como al que 

practicara la hechicería. Esto nos enseña que, 

para el Eterno, estos pecados están en el 

mismo nivel de abominación. Debemos 

destacar una vez más el pago y la retribución 

que las familias reciben cuando han 

practicado la idolatría. Tehilim (Salmos) 

135:15-18 “Los ídolos de los Goyim son no 

más que oro y plata, la obra de manos 

humanas. Ellos tienen bocas, pero no pueden 

hablar; tienen ojos, pero no pueden ver; 

tienen oídos, pero no pueden oír; y no tienen 

aliento en sus bocas; Aquellos que los hacen 

se harán como ellos, junto con todos los que 

confíen en ellos”.  

22:21 “Al extranjero no maltratarás ni 

oprimirás, porque extranjeros fuisteis 

vosotros en la tierra de Egipto.” – El hecho 

de ser extranjero y de no tener ciertos 

derechos en la tierra de Israel, no significaba 

que debía ser menospreciado o maltratado. A 

través de este mandamiento YHWH le estaba 

recordando al pueblo de donde Él los había 

sacado. A veces corremos el riesgo de 

menospreciar a los demás, pero debemos 

recordar de donde el Eterno nos ha sacado. 

Y no solo eso, sino que el cumplimiento de 

este mandamiento y el amor con que se 

ejecute, permite atraer grandes bendiciones 

como lo fue para Ruth la moabita, la 

extranjera de quien vendría el Rey David y por 

ende nuestro Mashíaj Yeshúa. Rut 2:10 “Ella 

cayó de bruces, postrándose, y le dijo a él: 

"¿Cómo es que me estás mostrando tanto 

favor? ¿Por qué me estás prestando 

atención? Después de todo, yo soy sólo una 

extranjera."” Esto nos enseña el gran valor 

que para YHWH tienen los extranjeros y que, 

si son llamados a Yisrael, es porque grandes 

planes hay para cada uno de ellos. Mientras 

estuvimos fuera del pacto éramos extranjeros. 

Efesiyim (Efesios) 2:19 "Así que, entonces, 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

6 

ya no son extranjeros ni desconocidos. Por el 

contrario, ustedes son conciudadanos con el 

pueblo de YAHWEH y miembros de la misma 

familia de YAHWEH". Sin embargo, al llegar 

a ser cobijados por esta ciudadanía, debemos 

ser consecuentes a la bendición alcanzada. 

Yeshayah (Isaías) 56:6-7 “Y los extranjeros 

que se unen a YAHWEH para servirle, para 

amar El Nombre de YAHWEH, y para ser sus 

obreros, todos los que guardan Shabbat y no 

lo profanan, y se mantengan firmes a mi 

Pacto, Yo los traeré a mi Monte Kadosh y los 

haré regocijarse en mi casa de oración; sus 

ofrendas quemadas y sus sacrificios serán 

aceptados en mi altar; porque mi casa será 

llamada una casa de oración para todas las 

naciones”.  

Aunque muchos hoy en día hayan caído en el 

error de decir que la ley es para los judíos y 

las promesas y bendiciones para la iglesia 

cristiana, ahora entendemos que no hay 

concordancia en dicho planteamiento y no 

tiene sentido tal afirmación. No hay dos leyes 

y no hay mandamientos nuevos dados por 

Yeshúa. Esto es ¡pura teología de reemplazo! 

Shemot (Éxodo) 12:49 “La misma Toráh se 

aplicará igualmente al ciudadano y al 

extranjero viviendo entre ustedes.” Vayikrá 

(Levítico) 24:22 “Aplicarás la misma regla de 

juicio al extranjero como al ciudadano, porque 

Yo soy YAHWEH tu Elohim.” Bemidbar 

(Números) 15:29 “No importa si es un 

ciudadano de Yisra'el o un extranjero viviendo 

con ellos. Ustedes tendrán una ley para quien 

sea que haga algo mal por error”.  

22:22 “A la viuda y al huérfano no 

afligiréis.” – YHWH tiene muy en cuenta a 

los más necesitados. Es por esto que 

demanda de su pueblo un corazón sensible 

para este tipo de personas. Amado pueblo del 

Eterno, de este mandamiento debemos 

aprender algo muy poderoso. La bendición 

del menospreciado. Así es. Sobre este tipo 

de personas en desamparo, reposa una 

bendición muy especial. Los sabios conocen 

muy bien este principio que hay que sobre la 

cabeza de una viuda, huérfano, extranjero o 

desamparado. “La bendición del 

menospreciado” caerá sobre todo aquel que 

los acoja con amor y los bendiga con una 

ayuda en su dura travesía. Son buenos 

depositarios de nuestra “tsedakáh” (justicia o 

caridad). La escritura nos dice: Mishlé 

(Proverbios) 19:17 “Aquel que es bondadoso 

con el pobre le presta a YAHWEH; Y Él le 

pagará de acuerdo a su buena obra”. Que 

maravilloso es tener a YHWH como deudor. 

Él paga con los mejores intereses.  

22:25 “Si prestas dinero a mi pueblo, a los 

pobres entre vosotros, no serás como un 

acreedor con él; no le cobrarás interés.” – 

La justicia y la misericordia deben ser 

características esenciales en el pueblo del 

Eterno. El hecho de prestar a un hermano 

necesitado y cobrarle más de lo prestado no 

es un acto de misericordia. Yeshúa dijo en 

Lucas 6:35-36. “Ustedes, en cambio, amen a 

sus enemigos y hagan el bien y presten sin 

esperar ningún provecho. Entonces su 

recompensa será grande, y serán hijos del 

Altísimo; porque él es bondadoso para con los 

ingratos y los perversos. Sean compasivos, 

como también su Padre es compasivo.”  

 

Cuarta aliyá, 22:7-23:5 (22:28-23:5 RV60) 

22:27 “No insultarás a los jueces, ni le 

echarás una maldición a un capitán de 

entre tu pueblo.” – El término insultar en 

hebreo es “calal” ( לֶ  לקָּ ) del Strong #7043 que 

quiere decir: despreciar, desprecio, destruir, 

disminuir, envilecer, injuriar, maldecir, 

maldición, tener en poco, etc. Es decir, que 

debemos tener a los jueces (personas 

puestas en autoridad) en muy alta estima y 

darle honra según su función. Porque están 

donde están por causa de YHWH.  

La palabra usada para maldición es “arar” 

( ר ֶ ראָּ ) del Strong #779 que significa: abominar, 

maldecir severamente, maldición, maldito. Y 

la palabra capitán es “nasiy” ( שִי אנָּ ) del Strong 

#5387 que quiere decir: propiamente uno 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

7 

exaltado, jefe, principal, príncipe, rey, etc. Lo 

que nos enseña, que aborrecer o maldecir a 

uno que ha sido exaltado por YHWH, es un 

pecado y como tal tiene consecuencias 

desastrosas para el que lo comete. ¡Amado 

hermano que así no sea entre nosotros! Que 

tengamos a bien el acercarnos a los ministros 

de nuestra kehiláh, en amor y respeto, 

dejándoles saber todas nuestras 

inconformidades e inquietudes y no 

atrevernos a murmurar de ellos, pues 

estaremos murmurando de Aquel que los 

puso en eminencia, “YHWH”. Romiyim 

(Romanos) 13:1-2 “Todos tienen que 

obedecer las autoridades gobernantes. 

Porque no hay autoridad que no sea de 

YAHWEH, y las autoridades existentes han 

sido puestas por YAHWEH. De modo que el 

que resiste las autoridades está resistiendo lo 

que YAHWEH ha instituido; y los que resisten 

traerán juicio sobre sí mismos”.  

22:29 “No retendrás lo mejor del primer 

producto de tus lagares. Me darás el 

primogénito de entre tus hijos” – Lo 

primero siempre pertenece a YHWH. El 

primer fruto, la primera producción, incluso 

hasta el primer hijo. Este último, era 

consagrado para el servicio a YHWH. Es 

importante darlo en el tiempo establecido, 

pues haciendo esto le estamos diciendo al 

Altísimo que Él es lo primero en nuestra vida. 

Es además un acto de fe, puesto que 

confiamos en que nos dará abundantemente.  

22:30 “Lo mismo harás con tus bueyes y 

con tus ovejas. Siete días estará con su 

madre, y al octavo día me lo darás.” – Lo 

mismo ocurría con las crías del ganado. Una 

vez pasados los ocho días debían ser 

llevados ante YHWH. Los dos versículos 

anteriores nos enseñan la importancia de 

separar lo primero para el Eterno, y darle a ÉL 

lo mejor de lo mejor. Estos son los actos de 

intimidad y compromiso personal que más 

valora el ETERNO. Se deben hacer en los 

tiempos señalados y con suma alegría. 

Qorintiyim Bet (2 Corintios) 9:7-8 “Cada 

uno debe dar de acuerdo a lo que ha decidido 

en su corazón, no de mala gana, ni por 

compulsión, porque YAHWEH ama al dador 

alegre. Además, YAHWEH tiene el poder de 

proveerlos con toda clase de regalos en 

abundancia, para que siempre, en todas las 

formas tengan todo lo que necesitan para 

ustedes y para poder proveer en abundancia 

para toda buena obra”.  

22:31 “Y seréis para mí hombres santos. 

No comeréis carne despedazada en el 

campo; a los perros la echaréis.” – Este 

mandamiento nos enseña la santidad a través 

de lo que comemos. A YHWH le importa lo 

que comemos. Debemos honrarlo, cómo, 

dónde y en lo que comemos. No olvidemos 

que ahora somos nosotros el Templo del Rúaj 

del Mashíaj. Romiyim (Romanos) 8:9 “Pero 

ustedes, ustedes no se identifican con su 

vieja naturaleza, sino con el Rúaj con tal que 

el Rúaj Hakodesh de YAHWEH esté 

viviendo dentro de ustedes, porque 

cualquiera que no tenga el Ruaj del Mashíaj 

no le pertenece a Él”.  

23:1 “No levantarás falso rumor; no te 

concertarás con el impío para ser testigo 

falso.” – YHWH aborrece la calumnia. 

Cualquiera que la practique se hace 

abominable ante su presencia. Hay muchas 

características en los que hablan neciamente 

y la Palabra nos advierte de estos frutos de 

muerte. Romiyim (Romanos) 1:29-31 “Están 

llenos de toda clase de perversidad, maldad, 

avaricia y vicio; repletos de envidia, 

asesinatos, disputas, engaños y mala 

voluntad; son murmuradores, 

calumniadores, aborrecedores de 

YAHWEH; son insolentes, arrogantes y 

jactanciosos; traman hechos malvados; son 

desobedientes a sus padres; son estúpidos, 

desleales, despiadados e implacables”. Tú 

y yo, como nuevas criaturas, hemos dejado 

atrás toda esta basura. Ahora nos enfocamos 

en lo que nos lleva a bendición y bienestar. 

Tehilim (Salmos) 1:1-3 “¡Bendecido es el 

hombre que no ha caminado en el consejo de 

los perversos, y no ha estado en camino de 

pecadores ni se ha sentado con los 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

8 

escarnecedores! Su delicia está en la Toráh 

de YAHWEH en Su Toráh medita día y noche. 

Es como árbol plantado junto a corrientes de 

agua, da su fruto en temporada, sus hojas 

nunca marchitan, todo lo que hace prospera”.  

23:4-5 “Si encuentras extraviado el buey 

de tu enemigo o su asno, ciertamente se lo 

devolverás. Si ves caído debajo de su 

carga el asno de uno que te aborrece, no 

se lo dejarás a él solo, ciertamente lo 

ayudarás a levantarlo.” – La Toráh nos 

enseña a amar a nuestros enemigos. Nos 

exhorta a prestarle servicio cuando nos 

necesite. La enseñanza que Yeshúa da es 

una reafirmación de este principio que, al 

parecer, había sido olvidado o pasado por 

alto en su tiempo. El Rab Shaúl dijo en 

Romiyim (Romanos) 12:20 “Así que, si tu 

enemigo tiene hambre, dale de comer; y si 

tiene sed, dale de beber; pues al actuar así le 

harás arder la cara de vergüenza”.  

 

Quinta aliyá, 23:6-19  

23:7 “Aléjate de una palabra falsa, y no 

mates al inocente ni al justo, porque yo no 

absolveré al culpable.” – Aquí YHWH 

exhorta a hacer juicios justos. Condenar a un 

inocente ya sea por conveniencia o por 

desconocimiento, acarrea culpabilidad para 

con el Eterno. Mishlé (Proverbios) 11:1 

“Pesas falsas son abominación delante de 

YAHWEH, más las pesas exactas le 

complacen”. Mishlé (Proverbios) 16:11 “La 

balanza y pesas de justicia tienen su origen 

en YAHWEH; y Sus obras son en medida 

justa”.  

23:12 “Seis días trabajarás, pero el 

séptimo día cesarás, para que descansen 

tu buey y tu asno, y para que el hijo de tu 

sierva, así como el extranjero renueven 

sus fuerzas.” – Uno de los objetivos del 

Shabbat es el descanso de toda obra con el 

fin de renovar las fuerzas, ya sea la persona 

en sí, sus hijos, sus animales, así como el 

extranjero que mora con la persona (es decir, 

el siervo extranjero).  

El estrés ha sido catalogado como la 

enfermedad del siglo XXI. La principal razón 

es que muchos se olvidan de que YHWH 

estableció este día para descansar y así 

evitar, entre otras cosas, el estrés. Además, 

nos estamos perdiendo de ver la escritura 

cumplida en nosotros. Promesas tan 

poderosas que desestimamos por nuestra 

ignorancia y desobediencia a este 

mandamiento. Yeshayah (Isaías) 58:13-14 

“Si retraes tu pie en Shabbat de perseguir tus 

propios intereses en mi Día Kadosh; si llamas 

al Shabbat una delicia, el Día Kadosh de 

YAHWEH, digno de honrar; entonces lo 

honras no haciendo tus cosas usuales ni 

persiguiendo tus intereses ni hablando de 

ellos. Si lo haces, encontrarás delicia en 

YAHWEH; y Yo te haré montar sobre las 

alturas de la tierra y te alimentaré con la 

herencia de tu padre Ya'akov, porque la boca 

de YAHWEH ha hablado.” En el reposo del 

Shabbat se cumple el principio de esperar en 

ÉL y confiar plenamente en su infinito amor y 

cuidado. Yeshayah (Isaías) 40:31 “Pero 

aquellos que esperan en YAHWEH renovarán 

su fuerza, ellos volarán en lo alto como con 

alas de águila; cuando estén corriendo no se 

fatigarán, cuando estén caminando no se 

cansarán”. 

23:13 “Y en cuanto a todo lo que os he 

dicho, estad alerta; no mencionéis el 

nombre de otros dioses, ni será 

escuchado a causa de tu boca.” – La 

prohibición consistía en mencionarlos de 

forma tal que se adorara o se honrara. No así 

para identificarlos. Pero es menester que se 

disminuya su uso y que vayamos restaurando 

nuestro hablar para mencionarlos lo menos 

posible. La Escritura nos dice en Hoshea 

(Oseas) 2:16-17 “Y en ese día –declara 

Yahweh– me llamarás Ishí mi Esposo, y no 

me llamarás más Baalí [mi Señor]. Porque 

quitaré de sus bocas los nombres de los 

Baalim Señores, y nunca más se 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

9 

mencionarán sus nombres.” Y dice también 

en Tsefanyah (Sofonías) 3:9 “Porque 

entonces haré a los pueblos puros de 

lenguaje, para que todos invoquen a Yahweh 

por nombre y le sirvan de común acuerdo.” 

ESTAMOS VOLVIENDO AL LENGUAJE 

KADOSH.  

23:18 “No ofrecerás la sangre de mi 

sacrificio con pan leudado; ni la grosura 

de mi fiesta quedará hasta la mañana.” – El 

sacrificio a YHWH debe ser íntegro. Aquí se 

está haciendo una alusión a Pésaj conforme 

a todo lo que Él ha establecido. Es común 

escuchar frases mal usadas como: “El Eterno 

mira el corazón” para justificar nuestra 

negligencia o rebeldía y aunque se haga de 

“corazón”, YHWH no mira con agrado aquello 

que se sale de lo que Él ha establecido. Para 

Él, es tan importante el fin como los 

medios. Los medios que estableció se 

llaman “mandamientos” para que el FIN 

(RESULTADO) sea como lo esperamos. 

¡EXITOSO! 

  

Sexta aliyá, 23:20-25  

23:20-21 “Yo estoy enviando Mi Malaj 

delante de ti para guardarte en el camino y 

te traiga al lugar que Yo he preparado. 

Presta atención a él, escucha lo que él dice 

y no te rebeles contra él; porque él no 

perdonará ninguna obra de maldad tuya, 

puesto que Mi Nombre reside en él.” – Aquí 

hay una clara referencia a Yeshúa. Pasajes 

como este, nos permiten identificar la obra 

redentora de Yeshúa desde la Toráh, como 

un reflejo perfecto de los acontecimientos por 

venir; pero dar a conocer Su revelación está 

sujeta al deseo del Eterno, solo a quien Él 

escoge dar. Analiza La primera palabra de los 

diez mandamientos bajo esta perspectiva 

Mesiánica. Shemot (Éxodo) 20:2 א” Yo soy 

 tu Elohim, quien los sacó de la tierra de יהוה

Mitsráyim, fuera de la casa de esclavitud”. 

¿Quién fue el que nos libró de la 

servidumbre al pecado?  

23:25 “Servirás a Yahweh tu Elohim, y él 

bendecirá tu pan y tu agua. Y eliminaré la 

enfermedad de tu medio.” – El servir a 

YHWH siempre acarrea bendición. Una 

bendición integral. A veces pensamos en la 

bendición como algo fraccionado en 

diferentes áreas, por ejemplo: economía, 

salud, familia, etc. Pero la Bendición que 

viene del Eterno es completa, íntegra y 

perfecta. Cuando YHWH bendice lo hace en 

todas las áreas de nuestra vida.  

 

Séptima aliyá, 23:26 – 24:18  

24:4a “Mosheh entonces puso por escrito 

todas las órdenes de Yahweh.” – La Torah 

dada por YHWH fue transmitida y enseñada 

por Mosheh al pueblo de Israel. Esta misma 

nos eleva espiritualmente llevándonos a tener 

una buena relación con Elohim.  

24:8 “Mosheh tomó la sangre y la roció 

sobre el pueblo y dijo: “Esta es la sangre 

de la alianza que hace ahora Yahweh con 

ustedes, tocante a todos estos mandatos”” 

– Esta es una muy marcada tipología 

referente a lo que Yeshúa haría para salvar a 

su pueblo y a aquellos que han de abrazar la 

Toráh. Es decir, para recibir la Toráh 

conforme al plan de YAHWEH cada israelita 

debe ser rociado por “LA SANGRE DEL 

CORDERO”. El acto de compromiso de 

YHWH con su pueblo está basado en La 

Palabra y La Sangre del Cordero. Hitgalut 

(Apocalipsis) 14:12 “¡Aquí se requiere la 

perseverancia de los santos, quienes 

guardan los mandamientos de Yahweh y la fe 

de Yeshúa!”. Y es establecido por el mismo 

Cordero en las palabras que lo conectaban 

directamente con Shemot (Éxodo) 20, 

Yojanán (Juan) 14:15 “Si me aman, 

guardarán mis mandamientos”. No hay tal 

que existan dos listas distintas de 

mandamientos, solo es teología de 

reemplazo. ¡Huye de ese sistema y rescata a 

los tuyos!  



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

10 

“En esta Parashá están los mandamientos 

número 42 al 94 de los 613.  

42. Ley sobre el siervo hebreo, Éxodo 21:2.  

43. Precepto de designar para el matrimonio 

a la sierva hebrea, Éxodo 21:8.  

44. Precepto de redimir a la sierva hebrea, 

Éxodo 21:8.  

45. Prohibición de vender a una sierva hebrea, 

Éxodo 21:8.  

46. Prohibición de disminuir, (o rehusar) dar a 

la esposa lo que le corresponde: alimento, 

ropa y relaciones íntimas, Éxodo 21:9.  

47. Obligación de la Corte de Justicia de 

ejecutar por estrangulamiento a un hombre 

sentenciado a esa pena capital, Éxodo 21:12. 

48. Prohibición de golpear al padre o a la 

madre, Éxodo 21: 15.  

49. Leyes sobre multas, Éxodo 21:18.  

50. Obligación de la Corte de Justicia de 

ejecutar por decapitación a un hombre 

sentenciado a esa pena capital, Éxodo 21:20.  

51. Obligación de la Corte de Justicia de 

juzgar daños causados por animales, Éxodo 

21:28.  

52. Prohibición de comer a un toro que haya 

sido sentenciado a muerte por apedreamiento, 

Éxodo 21:28.  

53. Obligación de la Corte de Justicia de 

juzgar daños provocados por un foso, Éxodo 

21:33.  

54. Obligación de la Corte de Justicia de 

juzgar a un ladrón, (ya sea que haya 

incurrido) en una sentencia de pago o de 

pena capital, Éxodo 21:37 (22:1 RV60). 

55. Precepto de la corte de juzgar sobre 

daños provocados por un animal doméstico al 

comer o pisotear, Éxodo 22:4 (22:5 RV60).  

56. Obligación de la corte de juzgar sobre 

daños provocados por fuego, Éxodo 22:5 

(22:6 RV60).  

57. Obligación de la corte de juzgar casos 

relacionados con un guarda no pagado, 

Éxodo 22:6, (22:7 RV60). 

58. Obligación de la corte de juzgar el caso de 

un demandante y un defensor, Éxodo 22:8 

(22:9 RV60).  

59. Obligación de la corte de juzgar casos 

relacionados con un guarda pagado o un 

arrendador, Éxodo 22:9 (22:10 RV60).  

60. Obligación de la corte de juzgar casos 

relacionados con un hombre que pide 

prestado algo para usarlo, Éxodo 22:13 

(22:14 RV60).  

61. Obligación de la corte de juzgar casos 

relacionados con un seductor, Éxodo 22:15 

(22:16 RV60).  

62. Prohibición de dejar vivir a una hechicera, 

Éxodo 22:17 (22:18 RV60).  

63. Prohibición de vejar a un converso, 

(prosélito) con palabras, Éxodo 22:20 (22:21 

RV60).  

64. Prohibición de perjudicar a un converso, 

(prosélito) en cuestiones monetarias o de 

propiedad, Éxodo 22:20 (22:21 RV60).  

65. Prohibición de afligir a un huérfano o a 

una viuda, Éxodo 22:21 (22:22 RV60).  

66. Precepto de prestar a un pobre, Éxodo 

22:24 (22:25 RV60).  

67. Prohibición de actuar como acreedor ante 

un pobre que no puede pagar, Éxodo 22:24 

(22:25 RV60).  

68. Prohibición de asistir a un individuo que 

presta o a uno que pide prestado con interés, 

(para que se efectúe el préstamo entre ellos), 

Éxodo 22:24 (22:25 RV60).  

69. Prohibición de maldecir a un juez, Éxodo 

22:27 (22:28 RV60).  



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

11 

70. Prohibición de maldecir el Nombre de 

Elohim, Éxodo 22:27 (22:28 RV60).  

71. Prohibición de maldecir a un gobernante, 

Éxodo 22:27 (22:28 RV60).  

72. Prohibición de separar el diezmo en un 

orden incorrecto, Éxodo 22:28 (22:29 RV60).  

73. Prohibición de comer la carne de un 

animal despedazado por animales, Éxodo 

22:30 (22:31 RV60).  

74. Prohibición de escuchar a un litigante no 

estando presente su oponente, Éxodo 23:1.  

75. Prohibición de aceptar el testimonio de un 

hombre que peca, Éxodo 23:1.  

76. Prohibición de seguir el veredicto de la 

mayoría, (de jueces) en un caso capital 

basándose en mayoría de un solo juez, Éxodo 

23:2.  

77. Prohibición de que un juez que 

inicialmente sostuvo la inocencia de un 

acusado en un caso capital abogue por su 

culpabilidad, Éxodo 23:2.  

78. Precepto de seguir a la mayoría en 

decisiones legales, Éxodo 23:2.  

79. Prohibición de tener piedad de un pobre 

cuando se halla en litigio, Éxodo 23:3.  

80. Precepto de descargar la carga del animal 

de otra persona, Éxodo 23:5.  

81. Prohibición de pervertir el juicio de un 

pecador a causa de su maldad, Éxodo 23:6.  

82. Prohibición de decidir un caso capital por 

probabilidad, Éxodo 23:7.  

83. Prohibición para un juez de aceptar 

soborno, Éxodo 23:8.  

84. Precepto de dejar sin cultivar la Tierra de 

Israel en el séptimo año, (y declarar sin dueño 

todo lo que crezca en ella), Éxodo 23:11.  

85. Precepto de descansar en el Shabat, 

Éxodo 23:12.  

86. Prohibición de jurar en nombre de un ídolo, 

Éxodo 23:13.  

87. Prohibición de incitar a un judío a la 

idolatría, Éxodo 23:13.  

88. Precepto de celebrar las festividades, 

Éxodo 23:14.  

89. Prohibición de sacrificar la ofrenda de 

Pésaj cuando todavía hay jamets en la casa, 

Éxodo 23:18. 

90. Prohibición de dejar los emurim, (partes 

designadas) de la ofrenda de Pésaj hasta la 

mañana siguiente, Éxodo 23:18.  

91. Precepto de traer las primicias de la Tierra 

de Israel al Templo, Éxodo 23:19.  

92. Prohibición de cocinar carne junto con 

leche, Éxodo 23:19.  

93. Prohibición de hacer un pacto con las 

siete naciones, (nativas de Kenaan) o con un 

idólatra, Éxodo 23:32.  

94. Prohibición de dejar que un idólatra se 

establezca en la tierra de Israel, Éxodo 23:33.”  

 

__________________________ 

Fin de la Parashá 

 

El material y recurso bíblico utilizado en este 

documento es por lo general de la Biblia VIN 

Versión Israelita Nazarena, que es usada en 

primera instancia al citar cada texto bíblico 

en negrilla, y ese es el versículo a comentar. 

Además, usamos el recurso de los 

comentarios de La Versión Kadosh y BTX3 

de E-Sword. [Los identifica por estar 

encerrados en estos corchetes y en letra más 

pequeña].  

Seria fabuloso que pudiera adquirir una 

concordancia Strong para mayor 

enriquecimiento lingüístico de Las Sagradas 

Escrituras Hebreas. 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

12 

Ingresa a nuestro canal 
de Telegram (escanea el 

código QR) 

  

Nuestros comentarios obedecen a la doctrina 

establecida en EMC SHALOM 

INTERNACIONAL como ministerio de Raíces 

Hebreas y son pilares que defendemos y 

exponemos en la predicación del único 

evangelio que los primeros emisarios 

(apóstoles) pregonaron con un solo propósito, 

restaurar el Reino de Israel, Hechos 1:6 y 

dirigido a los destinatarios establecidos en 

Santiago 1:1 y 1 de Pedro 1:1. “LA CASA 

PERDIDA DE ISRAEL”.  

El mismo Rab Shaúl (apóstol Pablo) emisario 

por excelencia para todos los gentiles, sabía 

de antemano que su foco de alcance era 

solamente las doce tribus dispersas 

llamadas “ovejas perdidas de la casa de 

Yisrael” [Melo Ha Goyim], “los justos de las 

naciones”. Hechos 26:7 Es el cumplimiento 

de esta misma promesa que nuestras doce 

tribus esperan obtener, resueltamente 

haciendo sus actos de adoración noche y día; 

a pesar de esto, ¡es en relación con esta 

esperanza, su Majestad, que hoy soy 

acusado por los judíos!  

PD: Este documento es comentado 
semanalmente en vivo y en directo en 
nuestras clases por internet cada Shabbat, 
de 9:00AM a 12:30 PM (Horario del Este EU) 
a través de www.zoom.com. El número de 
identificación ID para ingresar al canal de 
EMC SHALOM INTERNACIONAL es: 
4637031177 
 
Nuestro único deseo con este material es que 

usted y los suyos sean más que bendecidos 

por un entendimiento superior de las 

Escrituras; moviéndonos juntos, del mensaje 

subjetivo y casi místico de hoy a lo objetivo 

del mismo, con una mayor certeza idiomática 

y envuelto en el ambiente cultural 

correspondiente, dándoles y dándonos así 

una mayor solidez interpretativa de los textos.  

Todos los creyentes en el Elohim de la Biblia 
tenemos un común denominador y un solo 
deseo, el cual es establecer un “avivamiento” 
tan poderoso, que traiga la presencia de El 
Rey de reyes y establezca su Reino de una 

vez y para siempre; pero lo único que traerá 
esto a la congregación de los santos de 
Yisrael es “LA HISTORIA BIBLICA”; volver al 
fundamento y forma inicial de la FE Hebrea. 
 
Este documento, así como la clase de Toráh 

de cada Shabbat, corresponde a eso: a 

conocer la historia espiritual de un pueblo, 

“YISRAEL”, y a vivir como si nosotros 

fuéramos la continuación y conclusión de esta 

hermosa historia de amor. 

Estamos muy agradecidos por tus aportes a 

nuestro ministerio. Nos está permitiendo ir a 

mayor excelencia. 

https://www.PayPal.me/emcshalom  

SHALOM LEKULAM. 

 

 
 
 
 
 

http://www.zoom.co/
http://www.gotomeeting.com/
http://www.gotomeeting.com/
https://www.paypal.me/emcshalom

