EMC SHALOM INTERNACIONAL
PARASHA 51 NITSAVIM | DEUTERONOMIO 29:10 - 30:20

Prohibida toda reproduccion lucrativa - Utilizar bajo permiso.

Para mas informacién puede ubicarnos por medio de nuestra pagina web www.emcshalom.com
también a través de nuestro canal en YouTube EMC Shalom Internacional
y puedes escribirnos a nuestro correo emcshalomint@gmail.com 4

Aliyot de la Torah:

29: 9-11 (10-12 V Caste.)
29:12-14 (13-15 V Caste.)
29:15-28 (16-29 V Caste.)
30:1-6

30:7-10

30:11-14

30:15-20

Maftir: 30:18-20

Haftarah: Yeshayah (Isaias) 61:10 — 63:9

N~ WONE

Brit Hadashah: Hitgalut (Revelacion) 17:1 —
18:24

NITSAVIM Significa “Parados (estar de pie)”.

Primera aliya, 29:10-12

29:10 “Hoy ustedes estan Parados, todos
ustedes, delante de Yahweh su Elohim —
sus cabezas tribales, sus ancianos y sus
oficiales, todos los hombres de Yisrael” —
Este versiculo nos pone en presencia del acto
de renovacion del pacto ante el Eterno
convocado una vez mas por Mosheh: “Hoy
ustedes estan Parados”. A través de esta
expresion podemos constatar el énfasis que
hace Mosheh al hecho de encontrarse en
esta postura ante el Eterno. Podria referirse
también a que estuviesen frente al Arca del
Pacto o a que estando en esta postura fisica,
estaban reconociendo que se encontraban
ante el Todopoderoso, ante el Unico Ser al
gue nadie podia engafiar. Esta renovacion
también era inclusiva. El llamado fue hecho
para todos los que habian salido de Mitsrayim
(Egipto); aun para los que no habian nacido
dentro del pueblo de Israel: Shemot (Exodo)
12:38a “Ademas una multitud mixta subioé con
ellos” (VIN). Esta multitud mixta, correspondia
a personas de otras nacionalidades que
habian abandonado su condicién impia por la
sujecion a la Torah de YHVH. Este mensaje
‘inclusivo” fue el mismo que proclamo Yeshua
en reiteradas ocasiones. El ensefio en

Ingresa a nuestro canal de
Telegram (escanea el
cédigo QR)

Matityah (Mateo) 7:8 “Porque todo el que
pide recibe, el que busca halla, y al que llama
se le abrira” (VIN). Ademas, dijo en Matityah
(Mateo) 12:50 “Porque cualquiera que hace
la voluntad de mi Padre que esta en el cielo,
ése es mi hermano, mi hermana y mi madre”
(VIN). Lo anterior se encuentra alineado con
Yojanan (Juan) 6:45 “Esta escrito en los
Profetas: ‘Y todos recibiran ensefianza de
Yahweh’. Asi que, todo el que oye y aprende
del Padre viene a mi” (VIN). Por lo anterior
podemos concluir que los conversos de las
naciones, los cuales han entrado al Pacto,
deben ser tratados de la misma manera que
los israelitas nativos, ya que hay una misma
Torah y un mismo Soberano.

29:11 “Sus hijos, sus esposas, aun el
extranjero dentro de su campamento,
desde el lefhador hasta el aguador”. — El
hecho de Moshé al nombrar e incluir a los
mas “pequefios” tiene especial relevancia por
encontrarse en ese grupo también menores
de edad que, por su condicién, no podian
establecer Pacto con el Eterno. No obstante,
eran contados como parte importante de este
magno evento. De la misma manera, se
evidencia la intencibn de Mosheh al
recordarles a los adultos que esos pequefios
que se encontraban entre ellos, eran su
responsabilidad no solo econdmica, sino
fisica y espiritualmente, pues su deber era el
ensefarles a obedecer la Torah.

Esto nos ensefa adicionalmente que incluso
los nifios pequefios, a pesar de su corta edad,
por el sencillo hecho de estar presentes ante
YHVH, fueron incluidos bajo la cobertura
espiritual que trae consigo el mandamiento. A
esto se refirid6 Yeshla cuando expresd en
Matityah (Mateo) 19:14 “‘De modo que
Yeshua dijo: “Dejen que los nifios vengan a
mi, no se lo impidan; porque el Reino de
Yahweh es de quienes son como ellos™
(BKIM).


http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com

29:12 “Para entrar en la Alianza de Yahweh,
gue Yahveh esta concluyendo con
ustedes este dia, con sus sanciones”. —
Como se puede observar, hay una
declaracion de propésito manifiesta en este
texto, que hace relevante lo que la Torah
persigue lograr y es que todo aquel que crea
en YAHVEH establezca con El una unién de
manera indisoluble, anulando asi la libertad
gue poseia el individuo sin Torah, de buscar
un nuevo elohim y una nueva nacion. De esto
hablé6 Rab Shaul cuando dijo en Efesiyim
(Efesios) 2:12-15 “Y acuérdense de que en
aquel tiempo estaban sin el Mashiaj,
apartados de la ciudadania de Yisrael y
ajenos a las alianzas de la promesa, estando
sin esperanza y sin Elohim en el mundo. Pero
ahora en el Mashiaj Yeshua, ustedes que en
otro tiempo estaban lejos se han acercado
por la sangre del Mashiaj. Porque El es
nuestra paz, que de ambos nos hizo uno. El
derrib6 en su carne la barrera de division, es
decir, la hostilidad; y aboli6 la ley de los
preceptos en forma de ritos, para crear en si
mismo de los dos hombres un solo hombre
nuevo, haciendo asi la paz” (VIN).

Segunda aliy4, 29:13-15

29:14-15 “Yo hago esta alianza, con sus
sanciones, no solamente con ustedes,
sino, tanto con los que estan aqui con
nosotros hoy delante de Yahweh nuestro
Elohim como con los que no estan con
nosotros hoy”. — Yeshta emplea un discurso
muy similar al que observamos aqui,
perpetuando la visién de alcance misionero y
generacional del mensaje de Salvacion y
Santificacidon que se consigue mediante una
vida bajo el Pacto con YHVH. Lo vemos
escrito en Yojanan (Juan) 17:20 “Pero no
ruego solamente por éstos, sino también por
los que han de creer en mi por medio de la
palabra de ellos” (VIN). Esto nos ensefia que
este Pacto incluye a los que no habian nacido
todavia, pero que, por la Gracia del Eterno, El
reconoceriay recogeria de entre las naciones.
Mosheh se refiere proféticamente en este
verso, tanto al tiempo de la dispersion, como
al de la restauracion.

EMC SHALOM INTERNACIONAL

Tercera aliya, 29:16-29

29:16-18 “Bien saben ustedes que
nosotros moramos en la tierra de
Mitsrdyim y que pasamos por en medio de
varias otras naciones; y ustedes han visto
las cosas detestables y los fetiches de
madera y piedra, de plata y oro, que
guardan ellas. Tal vez haya entre ustedes
algun hombre o alguna mujer, o algun clan
o alguna tribu, cuyo corazdén se esta
apartando ahora mismo de Yahweh
nuestro Elohim para ir a servir a las
deidades de esas naciones, tal vez haya
entre ustedes una raiz que produce ortiga
y ajenjo”. — Este pasaje nos advierte sobre
un aspecto desconcertante y sombrio de la
conducta humana, el cual corresponde al
mismo resultado de haber experimentado la
convivencia con naciones donde
predominaba lo detestable y vacio de la vida,
la idolatria. Aqui la advertencia para el pueblo
es que nadie, de ningln modo y en ninguna
circunstancia, se permita caer en la tentacion
de experimentar filosofias y estilos de vida de
los iddlatras. La vigencia de esta advertencia
es extraordinaria, pues a pesar de que la
sociedad ha establecido sus codigos legales
para determinar qué es lo correcto y qué es lo
incorrecto, aun asi, se maquinan complejas
tramas para legitimar el mal, la inmoralidad y
lo que ello promueve, derivado esto de una
diversificacion de propuestas idolatricas.

A pesar de todo este entorno adverso
podemos decir: jBendito el Eterno! Porque,
como dice Tito 3:3 “Porque en otro tiempo
nosotros también éramos insensatos,
desobedientes, extraviados. Estabamos
esclavizados por diversas pasiones Yy
placeres, viviendo en malicia y en envidia.
Eramos aborrecibles, odiandonos unos a
otros” (VIN). Bendito el Todopoderoso que
nos alcanzé con la luz de Su Torah,
librandonos del veneno amargo del ajenjo. En
el Pacto Renovado se registra un texto que ha
sido malinterpretado. Se encuentra en Ivrim
(Hebreos) 12:15 “Miren bien que ninguno
deje de alcanzar el favor de Elohim; que
ninguna raiz de amargura brote y cause
estorbo, y que por ella muchos se contaminen”
(VIN). Sin embargo, en el texto de esta aliya



del V.18, la raiz corresponde a la idolatria y
no la amargura, como lo podemos identificar
a continuacion.

- El ajenjo es simbolo de amargura. Esta
amargura lo que refleja es la tristeza que
le vendra a los iddlatras. La palabra
amargura en el pasaje de Ivrim (Hebreos)
12:15, en griego “pikria” (mkpia) del
Strong #4088 de #4089; significa
punzante  (especific.  veneno):. —
amargura. El ajenjo o la raiz venenosa de
la cual habla la Palabra, es como
corresponde, una relacion con la idolatria
0 un resultado de apartarse de YHVH:
Devarim (Deuteronomio) 29:18 “Tal vez
haya entre ustedes algun hombre o
alguna mujer, o algun clan o alguna tribu,
Cuyo corazon se estad apartando ahora
mismo de Yahweh nuestro Elohim para ir
a servir las deidades de esas naciones, tal
vez haya entre ustedes una raiz que
produce ortiga y ajenjo” (VIN); Yirmeyah
(Jeremias) 23:13-15 “En los profetas de
Shomron _he visto _algo  repulsivo:
Profetizan en nombre de Baal y extravian
a mi pueblo Yisrael. Pero lo que he visto
en los profetas de Yerushalem es algo
horrible: Adulterio y tratos falsos. Animan
a los malhechores, de manera que
ninguno se aparta ni vuelve de su maldad.
Todos ellos son para mi como Sedom, y
[todos] sus habitantes como Amorah.
Ciertamente, asi ha dicho Yahweh de los
Ejércitos acerca de los profetas: Los voy a
hacer comer ajenjo y beber un trago
amargo; porque de los profetas de
Yerushalem ha salido la impiedad a todo
el pais” (VIN); Maaseh (Hechos) 8:9
“Cierto hombre llamado Shimdén habia
estado en la ciudad desde antes de esto,
ejerciendo la magia y asombrando a la
gente de Shomrén, pretendiendo ser un
gran personaje” (VIN); Maaseh (Hechos)
8:18; 22-23 “Al ver Shimén que por la
imposicion de las manos de los Enviados
se daba el espiritu de santidad, les ofrecio
dinero”; “Arrepiéntete de esa maldad tuya,
y ruégale a Elohim a ver si te perdona ese
proyecto de tu corazén. Porque percibo
gue aun estds en hiel de amargura y en

EMC SHALOM INTERNACIONAL

cadenas de injusticia” (VIN). La palabra
“ajenjo” refleja el sufrimiento que le espera
alos que se apartan del Eterno. En hebreo
la palabra es “laana” (nay%) del Strong
#3939 de una raiz que no se usa, que
significa:  maldecir;  polilla; termes
(considerado como venenoso) y por
consiguiente maldito): —ajenjo.

- La maldicion vendr4d sobre los
idblatras. Se refiere a los que quebrantan
la Torah. En Hitgalut (Apocalipsis) hay un
pasaje, que al tener el entendimiento de la
Torah acerca de este topico, provee
mucha mas claridad. Hitgalut
(Apocalipsis)  8:10-11 “El  tercer
mensajero tocd la trompeta. Y cayd del
cielo una gran estrella, ardiendo como una
antorcha; y cayo sobre la tercera parte de
los rios y sobre las fuentes de agua. El
nombre de la estrella es Ajenjo. Y la
tercera parte de las aguas se convirtio en
ajenjo, y muchos hombres murieron por
las aguas, porque se pusieron amargas”
(VIN). Para identificar la estrella podemos
entonces definir por lo que conocemos:

- Estrella: Escatolégicamente, puede
referirse a un angel que cae del cielo
que traerd amargura o maldicion sobre
las aguas.

- Aguas: Representa las naciones.
Tiene un nombre maldito: Ajenjo.
Muchos hombres moriran a causa de
la maldicidn sobre las naciones.

29:28 “Yahweh los arrancé del suelo en ira,
furiay gran enojo y los arrojo a otra tierra,
como es todavia el caso”. — Esta es una
referencia a las Diez Tribus que tendran que
permanecer en otra tierra hasta que venga el
Siglo Venidero. La frase “hasta hoy”
literalmente es: “Como en este dia”,
interpretada como una referencia al “Olam
Habda” (Siglo Venidero).

29:29 “Las cosas ocultas le conciernen a
Yahweh nuestro Elohim; pero las
reveladas son para nosotros y nuestros
hijos, siempre para aplicar todas las
provisiones de esta Torah”. - ‘Lo



escondido, lo oculto, lo recéndito pertenece a
YAHVEH’. Sin duda alguna esta informacién
nos trasmite consuelo, puesto que la
abrumadora cantidad de personas ignorantes
y detractoras de la verdad de la Torah que
nos encontramos en derredor, pudieran
hacernos sentir en algin modo responsables
de su condicién pecaminosa. Pensando quiza
en esto es que aparece esta declaracion que
determina, como Unico Ser competente al
Todopoderoso, para tratar con los pecados
ocultos de cada uno. Ademas, nos ensefia
gue tenemos la responsabilidad de transmitir
a nuestros hijos todas las cosas que el Eterno
nos ha revelado. También significa que los
pecados que son cometidos en secreto no
pueden ser juzgados por un tribunal humano,
sino seran condenados por el Tribunal
Celestial; aclarando que el Santo de los
Santos no juzgard al pueblo por esos
pecados. Sin embargo, los pecados que han
sido cometidos abiertamente tendran que ser
juzgados por los lideres del pueblo para que
el castigo de ellos no caiga sobre todo el
pueblo.

Cuarta aliyé, 30:1-6

30:1 “Cuando te sucedan todas estas
cosas, la bendiciéon y la maldicion que he
puesto delante de ti, y las tomes en serio
entre las diversas naciones a las que te
haya expatriado Yahweh tu Elohim”.

Para analizar este versiculo vamos a partir del
periodo que abarca la expresion: “Caigan
sobre ustedes, ambas la bendicion y la
maldicién”. Claramente estamos en presencia
de otro momento de evocacion profética, que
para nosotros es visto como un pasado
panoramico que demuestra que, durante los
periodos de lealtad al Eterno, Su pueblo
gozaba de las bendiciones prometidas sin
tardanza. Sin embargo, cuando se rebajaban
hacia el pecado, solo cosechaban las
maldiciones también profetizadas. Esta
realidad constatada por los argumentos
historicos sera, segun esta declaratoria
profética, la que hara despertar el corazon de
“todo el que es pueblo del Eterno” y producira
en él, donde quiera que se encuentre, un

EMC SHALOM INTERNACIONAL

retorno a la obediencia al mandamiento:
Teshuva. Sobre este punto, siglos después el
Eterno declar6 en Yejezqgel (Ezequiel) 34:16
“Yo buscaré a la perdida, traeré de regreso a
las descarriadas, vendaré a la quebrantada, y
fortaleceré a la enferma. Pero a la gorda y
fuerte, Yo destruiré -Yo las alimentaré con
Juicio” (BKIM). También expreso en Yejezgel
(Ezequiel) 37:21 “Y les diras que asi ha dicho
Adonay Yahweh: “Miren, yo tomaré a los hijos
de Yisrael de entre las naciones a las cuales
fueron; los reuniré de todas partes, y los
traeré a su propia tierra” (VIN). Esto quiere
decir que el pueblo de Israel, las Diez Tribus
del Norte, fueron esparcidas a todos los
pueblos que existen en la tierra. Entre todas
las naciones hay descendientes fisicos de
Israel.

[{

En la expresion “..Y las tomes en serio” o
como lo menciona la version de la Biblia
Kadosh “..Entonces, al fin, ustedes
empezaran a pensar lo que les ha sucedido”’,
es posible ver una referencia al toque
sobrenatural del Eterno, que trasciende al
poder del convencimiento intelectual. Nos
lleva a recordar que no basta con saber en el
area del pensamiento logico, sino que el
Elohim verdadero que presentan las
Escrituras es YHVH; que se sostiene por los
antecedentes hebreos y no el que se genero
como una herramienta mas de comercio y
control durante el periodo Helénico. Solo en
el momento en que el argumento histérico
llega a estremecer hasta lo méas profundo de
nuestras emociones, es que podremos
mostrarnos verdaderamente contritos ante
YHVH.

30:2 “Y cuando vuelvas a Yahweh tu
Elohim y ta y tus hijos hagan caso a Sus
mandamientos con todo su corazony todo
su ser, tal como te los ordeno hoy”. — Israel
disfrutd de las bendiciones menos de mil afios.
Entraron en Kenaan alrededor del 1400 Antes
de la Era Comun (a.e.c.) y Bavel conquisté a
Israel alrededor del 587 Antes de la Era
Comun (a.e.c.). Muchas veces durante este
periodo Israel desobedecié a Adonai y fue
castigado.



Warren W. Wiersbe expresa en su libro:
“Volver a YHVH. Es algo que hoy en dia no
se entiende bien. Se ha colocado el
arrepentimiento en un nivel emocional. Donde
volver a Elohim es cumplir con algunos
parametros morales que el mundo puede ver
como mal para lo que es la iglesia. Como
fumar, adulterar, fornicar, robar y maltratar a
la mujer y algunos parecidos. Fuera de esto
parece que no hay mas mandamientos. Pero
si los hay. El nuevo pacto trajo solo dos
cambios, fueron sustituidos: El sacerdocio
levitico por el de Melquisedec y los sacrificios
por el sacrificio perfecto de Yeshua
Ha’Mashiaj. Los otros mandamientos, segun
apligue para nosotros, debemos guardarlos”.
W.W. (1995). Bosquejos expositivos de la
Biblia: Antiguo y Nuevo Testamento
(Electronic ed.) Nashville: Editorial Caribe.

Volver a Elohim es segun este pasaje en
complemento con la Torah, nuestra guia de fe
y practica significa regresar a los
Mandamientos. Volver o Arrepentirse en
hebreo “shub” (a1w) del Strong #7725 que
tiene raiz primaria de volverse (de aqui,
alejarse) transitivo o intr., literalmente o
figurativamente (no necesariamente con la
idea de volver al punto de partida);
generalmente retirarse; a menudo adverbio
de nuevo:- apaciguar, apartar, aplacar,
arrepentirse, calmar, cambiar, cesar,
compensar, conducir, confortar, contar,
contrarrestar, convertir, corresponder,
decrecer, dejar, descargar, desistir, despedir,
desviar, detener, devolver, discurrir,
enderezar, engafiar, entrar, entretener,
envainar, esconder, estorbar, girar, giro, huir,
impedir, indemnizacion, ir, levantar, llamar,
llevar, meter, mitigar, negar, nuevo, paga,
pagar, pago, poner, principio, quebrantar,
quitar, recaer, recapacitar, rechazar, recobrar,
recompensar, recuperar, referir, reflexionar,
refrigerio, regresar, reposo, resarcir, rescatar,
resistir, responder, restablecer, restaurador,
restaurar, restituir, retirar, retractar, retraer,
retroceder, revocar, revolver, tomar, torcer,
traer, trasladar, venir, vez, volver, vuelta. Si
arrepentirse es volver, significa que hay un
estilo de vida que dejamos al cual debemos
regresar. Significa que el camino y las buenas

EMC SHALOM INTERNACIONAL

obras ya estdn disefladas, no hay que
inventarselas. Efesiyim (Efesios) 2:10
“Porque somos hechura de Elohim, creados
en el Mashiaj Yeshua para hacer las buenas
obras que Elohim prepard de antemano para
gue anduviésemos en ellas” (VIN).

30:3-4 “Entonces Yahweh tu Elohim
restauraratu suertey volveraarecibirte en
amor. Los recogera otra vez de todos los
pueblos donde Yahweh su Elohim los ha
dispersado. Aun si tus expatriados
estuvieran en los confines del mundo, de
alla te recogera Yahweh tu Elohim, de alla
te traera”. — Una vez que el pueblo de YHVH
se arrepienta totalmente de sus pecados, no
habr4 barrera que se interponga entre la
misericordia del Eterno y Su pueblo. Donde
quiera que se encuentre un hijo Suyo,
independientemente de lo arraigado que se
encuentre en la nacion que habita, el Santo
de los Santos lo haré retornar a sus raices, a
su verdadera identidad, a la correcta
adoracion al Unico Todopoderoso y Creador.
“El regresara y los recogera”. Esta version
utiliza correctamente la palabra “Yissaskar”
(dwwr) del Strong #3485, que expresa
literalmente que YAHVEH sera el causante
de esta recogida. Implica que El retornara a
sus cautivos a la condiciébn prometida; al
estado espiritual prometido y al nivel de
autoridad también prometido. El Eterno no
abandond a Sus hijos a pesar de haberlos
dispersado entre las naciones por su pecado.
El mismo retornara con ellos del destierro. Si
algo puede tener claro un hijo del Eterno que
ahora camina en Torah, es la certeza de que
durante su tiempo de ignorancia también
contdé con la intervencion divina que ahora
reconoce y agradece. jBartij YAHVEH!

Retornar al Eterno en los ultimos tiempos
implica en consecuencia volver a la Torah
Viviente, a Yeshua ha'Mashiaj, como lo
expresa Rab Shaul en Romiyim (Romanos)
10:8-10 ¢Qué dice entonces?: “El mensaje
esta a tu alcance, en tu boca y en tu corazon’.
Este es el mensaje de fe que predicamos: que,
si confiesas con tu boca que Yeshua es el
Maestro, y si crees en tu corazon que Elohim
lo levantd de entre los muertos, te salvaras.
Porque con el corazon se cree para obtener



justificacion, y con la boca se hace confesién
para alcanzar salvacion” (VIN), De la misma
forma el autor del libro de Ivrim (Hebreos)
2:1-3 “Por lo tanto, es necesario que con mas
diligencia prestemos atencion a las cosas que
hemos oido, no sea que nos desviemos. Pues
si la palabra dictada por medio de los
mensajeros fue firme, y toda transgresion y
desobediencia recibidé justo castigo, ¢coémo
escaparemos nosotros si descuidamos una
salvacion tan grande? Esta salvacion, que al
principio fue anunciada por el Maestro, se nos
confirmé por medio de los que oyeron” (VIN).

Cuando esto suceda, entonces el
Todopoderoso habra hecho un gran milagro.
Nos llevard a todos a la tierra que fue
prometida a la descendencia de Avraham,
Itsjak y laakov, incluso los convertidos por el
Mashiaj de entre los gentiles que no nacieron
como descendientes fisicos de Avraham,
como estd escrito en Galatiyim (Gélatas)
3:7,29 “Por lo tanto, sepan los que se basan
en la fe, estos son hijos de Avraham” (VIN);
“También, si ustedes pertenecen al Mashiaj,
son simiente de Avraham, y herederos de
acuerdo a la promesa” (BKIM).

Dice en Devarim (Deuteronomio) 30:4 “Aun
Si tus expatriados estuvieren en los confines
del mundo, de alla te recogera Yahweh tu
Elohim, de alla te traera” (VIN). “De alli te
recogera” se traduce por la RVR60 como “De
alla te tomara”lo que nos permite concluir que
esta expresion es una referencia del segundo
paso matrimonial, segun la tradiciébn hebrea,
el casamiento llamado “nisuin”
(elevaciones) y “lakaj” (tomar) cuando la
mujer es tomada e introducida bajo la “jupa”
(cubierta o palio nupcial) en la casa del padre
del novio. Aqui vemos como la Boda del

Cordero es anunciada en la Torah de Mosheh.

Esa Boda tomara lugar en lerushalaim y sera
celebrada durante mil afos. El V.4. hace
alusiébn al dia en que esta promesa se
cumplira, el dia en el que seremos recogidos
de todos los extremos de la tierra: Matityah
(Mateo) 24:31 “El enviard a sus mensajeros
con un gran toque de trompeta para reunir a
sus escogidos de los cuatro vientos, desde un
extremo del cielo hasta el otro” (VIN);
Mordekhay (Marcos) 13:27 “Después

EMC SHALOM INTERNACIONAL

enviard a sus mensajeros y reunira a sus
escogidos de los cuatro vientos, desde el
extremo de la tierra hasta el extremo del cielo”
(VIN).

30:5 “Y Yahweh tu Elohim te traera a la
tierra que poseyeron tus padres y tu la
poseerds; y te hard mas préspero y mas
numeroso que tus padres”. — Estamos en
presencia de un claro anuncio de que la gloria
postrera sera mayor que la primera y esta se
manifestara también en un elevado ndmero
de creyentes habitando la tierra en la que
YHVH puso su Nombre. Sera ademas el
momento en el que al fin Su pueblo ocupara
toda la Tierra Prometida segun las
dimensiones Biblicas.

30:6 “Entonces Yahweh tu Elohim abrira tu
corazon y el corazén de tu linaje para que
ames a Yahweh tu Elohim con todo tu
corazén y todo tu ser, para que vivas”. —
Esta referencia aparece también en Devarim
(Deuteronomio) 10:16, aunque alusivo a
nosotros como en quienes se produjo el acto
de circuncidar el corazén o como otros
analistas expresan “los responsables de abrir
el atasco de nuestro corazén”. Sin embargo,
a diferencia de ese comentario, este versiculo
plantea, que sera YHVH quien producira esta
accion en Su pueblo y en Su descendencia,
con el fin de que vivamos una vida de amor
pleno hacia El y sin limites. La Biblia Kadosh
traduce este versiculo asi: “Entonces
YAHWEH tu Elohim circuncidara tus
corazones y los corazones de tus hijos, para
gue ames a YAHWEH tu Elohim con todo tu
corazon y todo tu ser, y asi viviras” (BKIM). Es
interesante como, para sorpresa de muchos
que no leen el Antiguo Pacto, la circuncision
del corazon es prometida desde mucho antes
de la vigencia Pacto Renovado. Todo lo que
se cumple en el Pacto Renovado tiene su
promesa en el Antiguo Pacto. Esta promesa
tiene cumplimiento en las palabras de Rab
Shaul en Romiyim (Romanos) 2:28-29
“Porque el yahudita no es el que lo es
exteriormente, ni la circuncision es la visible
en el cuerpo. Mas bien, yahudita es el que lo
es por dentro; y la circuncision es la del
corazén, en espiritu y no literal. La alabanza
del tal no proviene de los hombres, sino de




Elohim” (VIN). Este verso no anula la
circuncision de la carne, sino que dice que
esta carece de valor sin la circuncision del
corazon, que es la que nos hace parte del
pueblo de Elohim: Devarim (Deuteronomio)
10:16 “Por lo tanto, jcircunciden el prepucio
de su corazon; y no sean mas de dura cerviz!”
(BKIM).

La respuesta a la pregunta: ¢Es pecado
circuncidarse en la carne? Rab Shaudl la
expone de manera magistral en su carta a los
de Galacia, la cual analizaremos para su
mejor y mayor comprension: Galatiyim
(Galatas) 5:1-6 (VIN)

V1. “Estén, entonces, firmes en la libertad con
que el Mashiaj nos hizo libres, y no se pongan
otra vez bajo el yugo de la esclavitud”: ¢ Cual
es el yugo de esclavitud?

V2. Miren, yo, Shadl, les digo que, si se dejan
circuncidar, de nada les aprovechara el
Mashiaj: La circuncision parece ser el yugo.
Sigamos leyendo.

V3. Y otra vez declaro a todo hombre que
acepta ser circuncidado, que esta obligado a
cumplir toda la Torah: ¢Es posible cumplir la
Tordh? Si es posible, lo que no es posible es
vivir sin fallar a la Tordh. Continuemos.

V4. Ustedes que pretenden justificarse
mediante la Torah, jhan quedado desligados
del Mashiaj y han caido del favor!: Este es el
yugo Yy el problema con la circuncisién en el
Pacto Renovado, circuncidarse “para” o “con”
el objetivo de ser salvo. Ninguna obra nos
salva. Por eso quien cree que circuncidarse le
va a salvar, debe cumplir el resto de la Torah
para ser salvo y no fallar en nada. Eso es
imposible.

V5. Porque nosotros, en nuestro espiritu,
tenemos la esperanza de ser declarados
justos por la fe: La justificacion por la fe es la
circuncision del corazén. Por eso si somos
salvos.

V6. Pues en el Mashiaj Yeshta ni la
circuncision ni la incircuncision valen nada,
sino la fe que actda por medio del amor: No
somos salvos ni vamos a ser condenados por

EMC SHALOM INTERNACIONAL

circuncidarnos ni por no hacerlo, sino que la
salvacion descansa en la fe en Yeshua.

La OBEDIENCIA no es méas dque el
resultado de ser salvos. No es la puerta

ara serlo.

Quinta aliy4, 30:7-10

30:7 “Yahweh tu Elohim infligira todas
esas maldiciones sobre los enemigos que
te persiguieron”. Esto se refiere al
momento del regreso del Mashiaj Yeshua, en
el momento en que seran destruidos todos los
ejércitos de los pueblos que hayan hecho
guerra contra lerushalaim segun Zekharyah
(Zacarias) 14. De esto hablé la Escritura en
Ivrim (hebreos) 10:12-13 “Pero El (Yeshua),
habiendo ofrecido para siempre un solo
sacrificio por los pecados, se sentd a la mano
derecha de Yahweh, desde entonces para
esperar hasta que todos sus enemigos sean
puestos por estrado para sus pies” (BKIM).

30:8-9 “Tu, sin embargo, volveras a
hacerle caso a Yahweh y a obedecer todos
sus mandamientos que te ordeno hoy. Y
Yahweh tu Elohim te concedera abundante
prosperidad en todas tus empresas, en el
fruto de tu vientre, las crias de tu ganado
y el producto de tu suelo. Porque Yahweh
se deleitara otra vez en tu bienestar, como
se alegré en el de tus padres”. — EI
propésito de la Torah esta en mostrarnos el
camino de abundancia que prometié Yeshua:
Matityah (Mateo0)6:31-33 “Por tanto, no se
afanen diciendo: ‘;Qué comeremos?’ o
‘¢Qué beberemos?’ o ‘;Con qué nos
cubriremos?’ Porque los gentiles buscan
todas esas cosas, pero Su Padre que esta en
el cielo sabe que ustedes tienen necesidad de
todas estas cosas. M&s bien, busquen
primeramente el reino de Elohim y su justicia,
y todas estas cosas se les daran por
afadidura” (VIN). La justicia de un reino es
su ley. Yojanan (Juan) 10:10 “El ladrén no
viene sino para robar, matar y destruir. Yo he
venido para que tengan vida, y para que la
tengan en abundancia” (VIN).




En un pasaje que habla sobre la ofrenda, Rab
Shaul exhorta a los creyentes a ser dadivosos
a través de la promesa. Qorintiyim Bet (2
Corintios) 8:9 “Porque saben el favor que
nos hizo nuestro Maestro Yeshua el Mashiaj,
gue, siendo rico, por amor a ustedes se hizo
pobre, para que por su pobreza llegaran
ustedes a ser ricos” (VIN). La ley nunca tuvo
el fin de salvarnos sino de enseiarnos el
camino_correcto y agradable a Elohim vy el
mejor camino _para nosotros. Siempre
encontraremos el dictamen de parte del
Eterno: “Si obedeces, Yo te bendeciré”.

30:10 “Ya que estaras haciéndole caso a
Yahweh tu Elohim y guardando sus
mandamientos y leyes que estan
registrados en este libro de la Torah, una
vez que vuelvas a Yahweh tu Elohim con
todo tu corazén y todo tu ser”. — Este
versiculo enuncia las etapas del proceso de
la Teshuva (arrepentimiento, vuelta) los
cuales son: Obediencia, retorno y sinceridad
absoluta e ilimitada. Cuando aprendemos
esto, nosotros mismos somos capaces de
reconocer en qué etapa nos encontramos.

Sexta aliyd, 30:11-14

30:11-14 “Pues el mandamiento este que
te ordeno hoy no es demasiado confuso
parati, ni esta fuera de tu alcance. No esta
en el cielo, para que digas: “¢Quién entre
nosotros puede subir al cielo vy
conseguirnoslo e impartirnoslo, para que
lo observemos?” Ni esta mas alla del mar,
para que digas: “;Quién entre nosotros
puede cruzar al otro lado del mar vy
conseguirnoslo e impartirnoslo, para que
la observemos?” No, el asunto esta muy
cerca de ti, en tu boca y en tu corazodn,
para que lo observes”. — Rab Shaul hace
una referencia a este pasaje en el Pacto
Renovado en su carta a los Romiyim
(Romanos) 10:6-11 (VIN). Analicemos a
continuacion versiculo a versiculo:

V6. En cambio, la justificacion que es por la fe
se expresa asi: “No digas en tu corazon:
“2 Quién subira al cielo?” (es decir, para hacer
bajar al Mashiaj). El anhelo de alguien que

EMC SHALOM INTERNACIONAL

pueda cumplirla y declararnos justos. Alguien
gue pueda venir y hacernos obedecer. No hay
manera de justificarnos fuera de Yeshua que
no sea por la ley. Y por la ley es imposible.
Necesitariamos que alguien nos hiciera
obedecer. El ser humano por si mismo no
puede, estd incapacitado para lograrlo.

V7. ni “;Quién bajara al abismo?” (es decir,
para hacer subir al Mashiaj de entre los
muertos).

V8. ¢ Qué dice entonces?: “El mensaje esta a
tu alcance, en tu boca y en tu corazéon”. Este
es el mensaje de fe que predicamos: Ahora
esta cerca de nosotros. Al paso de reconocer
a Yeshua como Elohim y Adon de nuestras
vidas. Ese es el mensaje que predicamos.

V9. que si confiesas con tu boca que Yeshua
es el Maestro y crees en tu corazébn que
Elohim lo levant6 de entre los muertos, te
salvaras. Ahora podemos obedecer. La
puerta a la salvacion esta compuesta por:

- Confesion de Yeshua como nuestro
Adon (Amo o Sefior). Es decir,
reconocerlo como nuestro Elohim. Ya que
€s uno.

- Confiar en Su resurreccion y los
beneficios de esta. Creer en la victoria
otorgada a nosotros, sobre la muerte, en
Su victoria.

V10. Porque con el corazdon se cree para
obtener justificacion, y con la boca se hace
confesién para alcanzar salvaciéon. Nuestra
fe nos justifica. Nuestra confesion publica y
nuestra obediencia nos salva. Ambas cosas
son necesarias para la salvacion: Fe vy
Obediencia.

V11. Porque la Escritura dice: “Todo aquel
que crea en El, no quedara avergonzado”. La
palabra o la ley ahora esta a nuestro alcance.
Ahora en Yeshua podemos obedecer.

Debemos recordar lo que escribe Rab Shadul
en: Galatiyim (Galatas) 2:16 “Pero sabiendo
gue a ningun hombre se declara justo por
obras legales, sino por medio de la fe en
Yeshua el Mashiaj, hemos creido nosotros
también en el Mashiaj Yeshua, para que



seamos declarados justos por la fe en el
Mashiaj, y no por obras legales. Porque por
obras legales a nadie se declarara justo”
(VIN). Nadie es justificado solo por obras. Se
necesita fe y obras: Yaaqov (Santiago) 2:14-
26 “Hermanos mios, si alguno dice que tiene
fe y no tiene obras, ¢sde qué sirve? ¢ Puede
acaso su fe salvarlo? Si un hermano o una
hermana estan desnudos y les falta la comida
diaria, y alguno de ustedes les dice: “Vayan
en paz, caliéntense y aliméntense bien”, pero
no les da lo necesario para el cuerpo, ¢ de qué
sirve? Asi también la fe, si no tiene obras,
estd _muerta _en si_misma. Sin embargo,
alguno dir4 que tu tienes fe, y yo tengo obras.
iPues muéstrame tu fe sin tus obras, y yo te
mostraré mi fe por mis obras! Tu crees que
hay un Elohim. Haces bien. Pero también los
demonios lo creen y tiemblan. Pero ¢no
quieres reconocer, hombre vano, que la fe sin
obras estd muerta? ¢/No se justificé por las
obras a nuestro padre Avraham, cuando
ofrecid a su hijo Yitsjaq sobre el altar? Ves
gue la fe actuaba juntamente con sus obras y
que la fe quedd completa por las obras. Y se
cumplié la Escritura que dice: “Avraham le
creyd a Yahweh, y se le contd por justicia; y
lo llamaron amigo de Elohim. Ya ven ustedes
gue al hombre se lo justifica por las obras y
no solamente por la fe. De igual manera, ¢no
fue justificada también la ramera Rajav por
las obras, cuando recibié a los mensajeros y
los envid por otro camino? Porgue tal como el
cuerpo sin el espiritu estd muerto, asi también
la fe sin obras esta muerta” (VIN).

Séptima aliyd, 30:15-20

30:15 “Mira, yo pongo hoy delante de ti la
vida y la prosperidad, la muerte y la
adversidad”. — Vemos aqui como Mosheh
vuelve a prevenir al pueblo de la presencia de
dos sendas, quedando en sus manos y en su
poder el encaminarse por la que escojan. No
hay impedimento ni obstaculo, “ni abajo ni
arriba”.  También vuelve a poner como
testigos a los cielos y a la tierra como antes
en Devarim (Deuteronomio) 4:26 y en
Devarim (Deuteronomio) 30:19. Esta vez
testifican que “La vida y la muerte he dado

EMC SHALOM INTERNACIONAL

ante ti’, es decir, la bendicion y la maldicion,
pero que ademas te aconseja que elijas la
vida, “para que vivas tu y tu descendencia en
el Shalom de YHVH”. Sobre este punto en
particular es valido sefalar lo que Rabbenu
Behayéh resalta de los versiculos 15-19: “La
persona tiene opcion para hacer el bien o el
mal; si asi no fuera, no habria lugar para la
Torah, y castigo y premio serian nulos”.
Optemos pues por elegir a Yeshua para asi
encausarnos en el mandamiento que es para
los obedientes, fuente segura de bendicion y
prosperidad en todas las areas de nuestra
vida. Podemos a su vez determinar lo
expresado por Rabi Lojanan: Que desde el
momento en que el Eterno pronuncié esta
declaracion, el bien y el mal se convirtieron en
la fuerza resultante del accionar obedeciendo
la Torah o desobedeciendo la Torah,
provocando asi que el bien y el mal estén
determinados por estas dos actitudes.

30:19 “Llamo al cielo y a la tierra por
testigos contra ti hoy: He puesto ante ti la
vida y la muerte, la bendicion y la
maldicion. Escoge la vida (si quieres vivir
tu y tu linaje)”. — El hombre tiene facultad
para escoger el camino de la vida o el de la
muerte, pero el Eterno recomienda escoger
siempre el camino de la vida. El que no lo
hace se rebela contra el Eterno y sufrira la
muerte por su rebelidn. El cielo y la tierra son
testigos en contra de todos los pecados del
pueblo de Israel. Por lo tanto, estos tendran
gue ser destruidos después del milenio tanto
el cielo como la tierra para que no queden
testigos que recuerden los pecados de Israel,
segun Yeshayah (Isaias) 65:17; Yeshayah
(Isaias) 66:22; Matityah (Mateo) 5:18; Kefa
Bet (2 Pedro) 3:13 y Revelacion
(Apocalipsis) 21:1. Ademas podemos ver
este versiculo como lo observé Rashi, quien
lo vio como una expresion del deseo que
YHVH tiene para que Su pueblo aprenda una
leccién del cielo y de la tierra. El cielo y la
tierra no reciben ni recompensa ni castigo,
pero sin embargo jamas se desvian de las
funciones que el Eterno les asigno. Si es de
esta manera con el cielo y con la tierra, cuanto
mas con nosotros que hemos recibido las
promesas por obedecer la Torah. ¢ No hemos




entonces de hacer la voluntad del
Todopoderoso con gran entusiasmo y celo?
De esta forma aprendemos que el ser
humano no ejercita su libre albedrio
enfrentdndose _a un _mundo de valores
relativos, sino al elegir cada dia el obedecer
lo que la Torah ensefia.

30:20 “Por medio de amar a Yahweh tu
Elohim, obedecer sus mandamientos y
aferrarte a El. Porque en eso tendras vida
y durards mucho sobre el suelo que
Yahweh tu Elohim juré que les daria a tus
antepasados, Avraham, Yitsjaqy Yaaqov”.
— El camino de vida es el camino del amor al
Eterno. EI amor a YHVH se manifiesta en
obediencia a Su voz y en mantener una
relacion muy intima con El. “El es la vida”.
“El mismo es la vida eterna”, como esta
escrito en Yojanan Alef (1 Juan) 5:20 “Y
sabemos que el Hijo de Dios ha venido y nos
ha dado entendimiento a fin de que
conozcamos al que es Verdadero; y nosotros
estamos en Aquel que es Verdadero, en su
Hijo Yeshua. Este es el Verdadero Dios y la
vida eterna” (BDLA); Yojanan Alef (1 Juan)
5:12 “El que tiene al Hijo tiene la vida, y el que
no tiene al Hijo de Dios, no tiene la vida”
(BDLA).

Querido lector: ¢Has escogido el camino de
la vida? ElI Eterno te ordena que te
arrepientas del mal camino y escojas el buen
camino que lleva a la vida. Si escoges el
camino de la vida ahora y confias en la
Redencion que hay en Yeshua, seras salvo.

Conclusiones

Esta parasha nos toca de cerca, pues llega de
manera maravillosa a la dispersion en la que
vivimos hoy, como pueblo de Elohim, sea que
seamos  descendientes de  hebreos
fisicamente o injertados por la sangre de
Mashiaj. Vivimos con la esperanza de que
algun dia seremos regresados a nuestra
tierra: La que la Biblia llama la Nueva
lerushalaim, la cual anhelamos y esperamos
porque somos de los que guardan los
mandamientos y tenemos fe en Yeshua para
nuestra salvacion y justificacion: Kefa Bet (2

10

EMC SHALOM INTERNACIONAL

Pedro) 3:13 “Pero segun sus promesas
esperamos cielos nuevos y tierra nueva en
los cuales mora la justicia” (VIN); Hitgalut
(Apocalipsis) 12:17 “Entonces el dragon se
enfurecio contra la mujer, y se fue para hacer
guerra contra los deméas descendientes de
ella, quienes guardan los mandamientos de
Yahweh y tienen el testimonio de Yeshua el
Mashiaj. Y él se puso de pie sobre la arena
del mar” (VIN); Hitgalut (Apocalipsis) 14:12
“{Aqui_se requiere la perseverancia de los
santos, quienes guardan los mandamientos
de Yahweh y la fe de Yeshua!” (VIN).

Fin de la Parasha.

Nuestros comentarios obedecen a la doctrina

establecida en EMC SHALOM
INTERNACIONAL como Ministerio de
Raices Hebreas y son pilares que

defendemos y exponemos en la predicacion
del Unico Evangelio que los primeros
emisarios (shlijim-apdstoles) pregonaron
con un solo proposito: Restaurar el Reino de
Israel. Maaseh (Hechos) 1:6 y dirigido a los
destinatarios  establecidos en laakov
(Santiago) 1:1y Kefa Alef (1 Pedro) 1:1 “LA
CASA PERDIDA DE ISRAEL”.

El mismo Rab Shadul (Shaliaj Pablo) emisario
por excelencia para todos los gentiles, sabia
de antemano que su foco de alcance era
solamente las doce tribus dispersas
llamadas “Ovejas perdidas de la casa de
Israel” [Melo Ha Goyim]: Los justos de las
naciones”, Maaseh (Hechos) 26:7. Es el
cumplimiento de esta misma promesa que
nuestras doce tribus esperan obtener,
resueltamente haciendo sus actos de
adoracion noche y dia; a pesar de esto, jes
en relacion con esta esperanza, su Majestad,
gue hoy soy acusado por los judios!

Este documento es comentado
semanalmente en vivo y en directo en
nuestras clases por internet, cada Shabat de
9:00 a.m. a 12:30 p.m. (Horario Este de EU)
a través de www.zoom.com y el ID para



http://www.gotomeeting.com/
http://www.zoom.com/
http://www.gotomeeting.com/

ingresar al canal de EMC SHALOM
INTERNACIONAL es: ID 4637031177

Nuestro Unico deseo a traves de este material
es que tu y los tuyos sean mas que
bendecidos por un entendimiento superior de
las Escrituras; moviéndonos del mensaje
subjetivo de hoy y casi mistico, a lo objetivo
del mensaje, con una mayor certeza
idiomatica y envuelto en su ambiente cultural
respectivo, dandonos asi la mayor solidez
interpretativa de los textos.

Todos los creyentes en el Elohim de la Biblia
tienen un comun denominador y un solo
deseo, el cual es establecer un
“avivamiento” tan poderoso que traiga la
presencia de El Rey de reyes y establezca su
Reino de una vez y para siempre; pero lo
anico que traera esto a la congregacion de los
santos de Israel es “LA HISTORIA BIBLICA”,
el volver al fundamento y a la forma inicial de
la FE HEBREA.

Este documento, asi como la clase de Torah
de cada Shabat, estdn orientadas hacia el
conocimiento de la historia espiritual de un
pueblo: “ISRAEL”; asi como a vivir con el
entendimiento de que somos la continuacién

11

EMC SHALOM INTERNACIONAL

y conclusion de esta hermosa historia de
amor.

Estamos muy agradecidos por sus aportes a
nuestro ministerio. Nos esta permitiendo ir
con mayor excelencia.

https://www.PayPal.me/emcshalom

i SHALOM LEKULAM!

Ingresa a nuestro canal de
Telegram (escanea el codigo
QR)


https://www.paypal.me/emcshalom

