EMC SHALOM INTERNACIONAL
PARASHAH 01 BERESHIT | GENESIS 1:1 - 6:8

Prohibida toda reproduccion lucrativa - Utilizar bajo permiso

www.emcshalom.com YouTube EMC Shalom Internacional
Contactanos +1(786) 499 8073 correo emcshalomint@gmail.com

Aliot de la Torah:

1. 1:1-13

2. 1:14-23
3. 1:124-2:3
4. 2:4 -3:21
5. 3:22-4:26
6

7

8

. 5:1-24
. 5:25-6:8
. Maftir: 6:5-8

Haftarah: Yeshaiahu (Isaias) 42:5-21
Brit HaJadashah: Mordejai (Marcos) 1:1-45.

Lecturas adicionales del Brit HaJdadashah:
Yojanan (Juan) 1:1-16; Colosenses 1:14-17;
Ivrim (Hebreos) 1:1-3, 11:1-6; (Hitgalut)
Apocalipsis  2:7; 21:1-6,23; 22:1-5,14;
Romanos 5:12-21; 1 Corintios 15:35-58;
Matitiahu (Mateo) 19:4-6; Efesios 5:21-33; 1
Timoteo 2:11-15;

BERESHIT Significa “En el principio, Desde
el origen, Por causa del Principal”.

Ingresa a nuestro canal de
Telegram (escanea el
cddigo QR)

Primera Aliah, 1:1-13

1:1 “En el principio creé Elohim los cielos
y la tierra”. — Bereshit: Esta sola palabra
denota o encierra muchas verdades implicitas.
Segun la etimologia de la palabra nos da a
entender el inicio o comienzo de todas las
cosas. Significa que todo lo que existe tuvo su
origen en la mente de YHVH. Nada fuera de
El tiene existencia por si mismo. Todo fue el
resultado o consecuencia de Su poder
expresado en Su Palabra.

NN XY DY NN DTN X2 YN

Bereshit bara Elohim Et haShamaim veEt
haAretz

En el texto, el verbo “crear” en hebreo “bara”
(x132) del Strong #1254, se usa solo con
respecto a Elohim, ya que solo El puede crear
en el sentido de esa expresion: “Creacion de
la nada”. Todos los otros verbos tienen otros

significados en el hebreo que no tienen nada
que ver con la “Creacién de la Vida”. De las
49 veces que este vocablo aparece en el
Antiguo Pacto, veinte (20) se hallan en el libro
de Yeshaiahu (Isaias) en los capitulos del 40
al 65, en los que se describe el cautiverio del
pueblo de YHVH. Las palabras de consuelo
estan basadas en que, si El es el Creador,
nada le es imposible. El texto nos muestra
otra gran y profunda verdad y es que Elohim
cred todo lo que existe. Es decir, que no solo
es el hecho de que lo que existe tuvo un
comienzo u origen, Sino que ese origen es en
Elohim. Por esto podemos concluir que:

1. El universo no fue resultado de la
evolucion u obra del azar.

2. Elohim es el duefio y gobernante absoluto
de toda Su Creacion. Este argumento por
si solo hace callar al mas arrogante,
orgulloso y autosuficiente que pueda
levantarse. EI hombre debe encontrar en
el Eterno el sentido de su existencia y el
propoésito por el cual vive. Como lo
expresa el Rey David en su alabanza del
Tehilim (Salmos) 8:1-9 “'Al director del
coro, sobre guittit. Salmo de David. jOh
YHVH, Sefior nuestro, Cuan glorioso es tu
Nombre en toda la tierra! Has puesto tu
majestad sobre los cielos. 2De la boca de
los nifios y de Ilos que maman,
Estableciste la alabanza frente a tus
adversarios, Para hacer callar al enemigo
y al vengativo. 3Cuando contemplo tus
cielos, obra de tus dedos, La luna y las
estrellas que Tu afirmaste, “Digo: ;Qué es
el hombre, para que te acuerdes de él, EI
hijo de Adam, para que lo consideres? °Lo
hiciste un poco menor que los angeles, Lo
coronaste de gloria y honor. Lo haces
sefiorear en las obras de tus manos,
Pusiste todas las cosas debajo de sus
pies: "Ovejas y bueyes, todo ello, Y
también los animales del campo, éLas
aves de los cielos y los peces del mar,
Todo cuanto atraviesa las sendas de los
mares. °jOh YHVH, Sefor nuestro, Cuan


http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com

glorioso es tu Nombre en toda la tierra!”
(BTX).

1:2 “La tierra estaba sin forma y vacia; y la
oscuridad cubria la superficie del abismo
y el aliento [Ruaj] de Elohim se movia
sobre la superficie del agua”. — Este texto
ensefia que en este punto la Creacion tenia
tres (3) caracteristicas particulares:

1. Desordenada (sin forma). La palabra
hebrea que ha sido traducida como “sin
orden” es “téhu” (yn») del Strong #8414 de
una raiz que no se usa y que significa:
dejar desolado; desolacién (de superficie),
i.e. desierto; fig. cosa que no vale; adv. en
vano: - soledad, vacio, vanidad, vano,
yermo, asolamiento, asolar, destruccién o
menguar.

2. Vacia. La palabra hebrea para vacia es
‘bohu” (3a) del Strong #922 de una raiz
que no se usa y que significa estar vacio;
vacuidad, i.e. (superficialmente) ruina
indistinguible.

3. En Tinieblas (oscuridad). El término para
tinieblas en hebreo es “joshej” (7¥n) del
Strong #2822 que significa: Oscuridad; de
aqui, (literalmente) tinieblas;
figurativamente  miseria, destruccion,
muerte, ignorancia, tristeza, maldad,
oscuridad, oscuro, sombrio, tenebroso o
tiniebla.

Podemos ver, hasta aqui, que el estado inicial
de la Creacién era un caos O ruina
indistinguible y no apta para ser habitada. Es
por eso por lo que YHVH trata primero con el
desorden y posteriormente con el vacio. Es
decir, cred primeramente las condiciones de
orden necesarias para que las criaturas que
ocuparian dicho vacio tuvieran las
circunstancias adecuadas para su existencia.
Es por esto por lo que continua con la Luz.

1:3 “Elohim dijo: ‘Que haya luz’. Y hubo
luz”. — La Palabra usada en este caso para
decir “Haiah” o “Sea” es la palabra “heiéh”
(mn) del Strong #1961 que quiere decir:
existir, i.e. ser o llegar a ser o tener lugar.
Pero lo mas grandioso aca, es que, es la
misma palabra con que YHVH se presenta

EMC SHALOM INTERNACIONAL

ante Mosheh en Shemot (Exodo) 3:14 “Yo
Soy/Seré el que Soy/ Seré” [‘Heiéh Asher
Heiéh’], lo que nos muestra que esa Luz que
estuvo en el principio fue la Luz de la Gloria
del Eterno, es decir, YHVH mismo. Esto
concuerda con el relato que expresa Yojanan
(Juan) 1:9-14 “Aquél era la luz verdadera
que alumbra a todo hombre que viene al
mundo. "9En el mundo estuvo, y el mundo fue
hecho por medio de El, pero el mundo no lo
conocid. A lo suyo vino, pero los suyos no lo
recibieron. '?Pero a todos los que Io
recibieron, a los que creen en su Nombre, les
dio derecho de llegar a ser hijos de Elohim;
8no por [linaje de] sangre, ni por el deseo
carnal, ni por la voluntad del hombre, sino por
YHVH. '#Y la Palabra se hizo carne y acampé
entre nosotros, y vimos su gloria, una gloria
como del unigénito del Padre, lleno de amor y
verdad” (VIN).

1:4 “Vié Elohim que la luz era buena y
separé Elohim la luz de la oscuridad” —
Esta Luz de la Gloria de YHVH tiene
caracteristicas especiales que estan dadas
por las implicaciones de la palabra Buena,
que en hebreo es “tov” (21v) del Strong #2896
que expresa entre otras cosas: buena,
abundancia, acepto, acertado, agradable,
benéfica, beneficio, hermoso, humanamente,
mejor, misericordioso, parecer o placer.
YHVH la separé de las tinieblas o de la
oscuridad. Es decir, que El hace distincion
entre ellas. Eso nos ensefia que no existe
comunién entre Su luz y las tinieblas: 2
Corintios 6:14 “No se unan en yugo desigual
con los no creyentes. Porque ¢qué tiene en
comun la rectitud con la trasgresion de la ley?
cQué companerismo tiene la luz _con las
tinieblas? (VIN), puesto que esa Luz es el
Mashiaj. El versiculo siguiente al citado nos
muestra que no hay armonia entre ‘Mashiaj y
Belial’: 2 Corintios 6:15 “; Qué armonia hay
entre el Mashiaj y Belial? ;Qué tienen en
comun el creyente y el no creyente? (VIN).
Dicha separacion es consecuencia de que
YHVH vié todas estas caracteristicas
positivas de la luz. El término “vio” en hebreo
es ‘“radh” (nx7) del Strong #7200 que
transmite la idea de: aprobar, atender,
contemplar, estimar, examinar, explorar,




gozar, gustar, reflexionar o deleitarse. Lo que
indica un examen profundo o un analisis
reflexivo. Esto nos muestra que nada en o
que corresponda a las tinieblas es o se le
puede extraer algo positivo: Yojanan (Juan)
nos ordena a no amar el mundo ni las cosas
de este mundo: Yojandn Alef (1 Juan) 2:15
“No amen el mundo ni las cosas que estan en
el mundo. Si alguno ama al mundo, el amor
del Padre no esta en él” (VIN), puesto que es
contraproducente o contrario a nuestro
caminar en luz, ya que como dice la escritura,
nadie puede servir a dos sefores,
refiriéndose a que a uno lo va a aborrecery al
otro lo amara. No se puede estar bien
queriendo estar en los dos lados al mismo
tiempo.

1:5b “Y esa tarde y esa maifana formaron
el dia uno”. — Esta declaracion nos muestra
que el dia establecido por Elohim comienza al
atardecer y termina al atardecer del dia
siguiente. El Calendario Gregoriano que es el
mas usado en la actualidad, no es el
calendario que usa nuestro Creador. El
gobierna y habla segun sus tiempos y
nosotros como criaturas suyas tenemos que
regirnos por su calendario.

1:6-7 Elohim dijo: “Que haya un
firmamento (expansién) en medio de las
aguas para que separe el agua del agua”.
’Elohim hizo el firmamento (expansion) y
este separé el agua que habia bajo el
firmamento de las aguas que estaban
sobre la expansion. Y fue asi”. — Este texto
indica que habia agua encima de la atmésfera,
alrededor de la tierra. Esta agua fue la que
cayo sobre la tierra durante el Diluvio en
tiempos de Noéaj. Este fendbmeno producia
una presién atmosférica mas alta, lo que
posibilitaba que en esta atmdsfera hubiera
grandes cantidades de oxigeno puro, lo cual
hacia que las personas fueran tan longevas
en ese tiempo.

1:8 “Elohim llamé al firmamento Cielo. Y
esa tarde y esa manana formaron el
segundo dia”. — La palabra “cielos” en
hebreo “shamaim” (o»mvy) del Strong #8064
esta en plural, lo cual indica que hay mas de
un cielo.

EMC SHALOM INTERNACIONAL

1:9 “Elohim dijo: “Que el agua que hay
debajo del cielo se junte en una sola area,
para que aparezca la tierra seca”. Y asi
fue”. — Aqui el Eterno separa las aguas que
estaban debajo de la expansion o del
firmamento. La tierra ya habia sido creada,
pero estaba cubierta de agua sobre la cual el
Ruaj de YHVH se movia al principio, pero esta
vez, haciendo que se descubrieran, es decir
estableciendo los limites de Su Creacion.

DIPRON DY NNRN DN NP? DTN TN
1270 ;MY NI, THN

A

Vaiomer Elohim, ikavu haMaim mitajat
HaShamaim el makom ejad, veteraeh
haiabashah vaiehi jen

Para la palabra “juntarse” se usa en hebreo
‘kavah” (mp) del Strong #6960 que quiere
decir: Recolectar o juntar. “Makom” (oipn) del
Strong #4725 que quiere decir: lugar, plaza,
puesto o sitio. Esta ultima esta modificada por
el numeral “ejad” (1nn) del Strong #259 que
quiere decir: Un, uno o unico. Lo anterior
muestra que la orden fue que las aguas se
recolectaran en un unico sitio para descubrir
la tierra. Esto respalda la idea de que YHVH
tuvo en su plan la idea de una sola tierra, un
solo pueblo. De hecho, la palabra para tierra
en hebreo es “éretz” (xx) del Strong #776
que significa: mundo, nacién, pais, polvo,
provincia, region, suelo, terreno, territorio o
tierra, que es el mismo término para referirse
a la Tierra de lIsrael, por lo que no seria
descabellado pensar que estaba creando el
lugar especial para Su pueblo especial. Hasta
aqui YHVH trata con el desorden de la
Creacion.

1:11-12 Y dijo Elohim: “Que la tierra
germine vegetacion: Plantas que den
semillas, arboles frutales de todas clases
sobre la tierra, que den fruto con semilla
en él. ?La tierra produjo vegetacion:
plantas que dan semillas y arboles de
todas clases que dan fruto con su semilla
en él. Y Elohim vio que esto era bueno”. —
En este pasaje YHVH comienza a tratar con
el vacio. Fue en este dia donde YHVH
prepard las condiciones de sustento para
toda Su Creacion.



Segunda Aliah, 1:14-23

1:14-16 “Elohim dijo: “Que haya lumbreras
en el firmamento del cielo para separar el
dia de la noche; servirdn como senales
para los tiempos establecidos, los dias y
los anos; 15y serviran como lumbreras en
el firmamento del cielo para alumbrar
sobre la tierra”. Y asi fue. 1®Elohim hizo las
dos grandes lumbreras, la lumbrera mayor
para regir el dia y la lumbrera menor para
regir la noche y las estrellas”. — En este
pasaje YHVH establece lo que serian las
sefales de orden de la Creacién las cuales
regirian tanto en el ambito fisico como en el
espiritual:

e En lo fisico: servirian para medir el
tiempo: la noche y el dia, los meses y los
anos.

e En lo espiritual: dado por las
“‘estaciones”. Este ultimo  término
“estaciones” en hebreo “moed” (1yin) del
Strong #4150 que significa: tiempo
sefalado, festival, fiesta o solemnidad.

De acuerdo con lo anterior, estos elementos
o lumbreras, habian sido constituidos para
marcar los tiempos sefalados o las citas
establecidas por El Creador con su Creacion,
en otras palabras, para anunciar las Fiestas
del Eterno.

1:21 “Elohim creé los grandes monstruos
marinos y toda criatura viviente de toda
especie que se mueve, que las aguas
produjeron en enjambres y todas las aves
aladas de toda especie. Y Elohim vio que
esto era bueno”. — En este pasaje YHVH
comenzo a llenar la tierra con los animales.
Ya estaban creadas las condiciones de
sustento para que las criaturas vivieran.
Elohim comenzé a poblar las aguas y el cielo.
La palabra usada para “cred” viene del
hebreo “bara” (x72) del Strong #1254 que
significa: Creacion, creador, crear o criar. Lo
Curioso es que esa palabra solo es usada tres
veces en todo el relato de la Creacién: En
Bereshit (Génesis) 1:1 Cuando dice que
YHVH cred los cielos y la tierra; en Bereshit

EMC SHALOM INTERNACIONAL

(Génesis) 1:21 Cuando dice que YHVH cred
los grandes monstruos _marinos;, y en
Bereshit (Génesis) 1:27 Cuando dice que
YHVH creé al hombre. Lo mas interesante de
esta palabra, “Cred”, es que solo se usa
cuando se crea algo grande o
trascendente. Se puede entonces deducir
por lo anterior que en toda la Creacién hay
tres grandes eventos que son:

e La Creacioén de los cielos v la tierra;

e La Creacién de los animales del mar y las
aves;

e la Creacion del Hombre.

Asi como menciona Abarbanel en su
comentario del Jumash: “la expresion creé se
refiere a algo que no tiene precedente”
(Enfasis afiadido. Comentario tomado del
libro de Bereshit 1:21, Jumash p.7)”.

Tercera Aliah, 1:24 - 2:3

1:24-25 “Elohim dijo: “Que produzca la
tierra toda clase de criaturas vivientes:
ganado, los que se arrastran y bestias
salvajes de toda especie”. Y asi fue.
25Elohim hizo bestias salvajes de toda
especie y ganado de toda especie y toda
especie de animales que se arrastran por
la tierra. Y Elohim vio que esto era bueno”.
— La palabra “dijo” en hebreo “amar” (1nx) del
Strong #559 que significa: anuncio, convocar
o decidir. Esto da a entender que no son solo
palabras o acciones al azar. Son el resultado
de una decision o Decreto Divino. Estas
palabras son una convocacion a la existencia
o también el anuncio de una obra
sobrenatural. En el versiculo 24 el verbo
‘produzca” es la palabra en hebreo “iatza”
(xy?) del Strong #3318 que indica movimiento,
dando la idea de que brotaron de la tierra.
Este verbo puede expresar la idea de dar a
luz: Bereshit (Génesis) 1:22 Elohim los
bendijo, diciendo: “Sean fructiferos y
multipliquense, llenen las aguas en los mares
y que las aves se multipliquen en la tierra”
(VIN). Un_hebraismo precioso para ilustrar




todo el acto de la Creacidn, parece decir que
la tierra dio a luz a los animales.

1:26-27 “Entonces dijo Elohim: “Hagamos
al hombre a nuestra imagen, segun
nuestra semejanza. Ellos gobernaran los
peces del mar, las aves del cielo, el ganado,
toda la tierra y todo lo que se arrastra por
el suelo”. Y Elohim creé al hombre a su
imagen, a imagen de Elohim lo creé; varén
y hembra los creé”. — Concluye el Rabi
Saadia Gaon: “Esta es la forma en la que los
reyes hablaban de si mismos en plural
conocida como plural mayestatico [propio o
relativo a la majestad]. Esta forma de
expresarse suele Uutilizarse en hechos
decisivos, incluyendo aquellos en que se
necesita la intervencion Divina”. (Comentario
tomado del Libro de Bereshit 1:26, Jumash
p.9). Con base en esta aclaracion podemos
entender que no se trata de que exista otra
deidad, o que el Todopoderoso consultara a
alguien mas. Por el contrario, se trataba de un
evento trascendentalmente importante que
hizo que se expresara de esa manera. La
palabra usada para “imagen” en hebreo es
“tzélem” (ooy) del Strong #6754 que significa:
apariencia o figura representativa. Dado esto,
podemos entender que YHVH estaba
creando una figura que lo representaria a El
o un representante directamente. Podemos
afirmar entonces que esa imagen no
correspondia solamente al sentido moral,
sino que significaba mucho mas que eso,
indicando mas un asunto de dominio y
autoridad delegada por el Creador sobre el
hombre, como lo explica cuando establece
que este hombre dominaria o ejerceria
autoridad sobre el resto de la Creacion. De
igual manera es importante aclarar que la
frase “a imagen de Elohim” no corresponde a
una forma fisica pues Elohim no tiene forma,
como se menciona en Yohanan (Juan) 4:24
‘Elohim es espiritu; y es necesario que los
que lo adoran, lo adoren en espiritu y en
verdad.” (VIN). En EMC Shalom Internacional
tenemos como pilar y base lo dicho en
Shemot (Exodo) 20:4-6 “No te harés imagen,
ni ninguna semejanza de lo que esté arriba en
el cielo, ni abajo en la tierra, ni en las aguas
debajo de la tierra. No te inclinaras a ellas, ni

5

EMC SHALOM INTERNACIONAL

las honraras; porque yo soy YHVH tu Elohim,
fuerte, celoso, que visito la maldad de los
padres sobre los hijos hasta la tercera y
cuarta generacion de los que me aborrecen,
y hago misericordia a millares, a los que me
aman y guardan mis mandamientos.” (RV60).
La unica imagen del Elohim invisible caminé
hace dos mil afios entre nosotros, murid,
resucito y ascendid a los shamaim y su
nombre es Yeshua HaMashiaj, Colosenses
1:15 “El es la imagen del Elohim invisible, el
primogénito de toda la creacion;” (VIN).

1:28 “Elohim los bendijo y les dijo: “Sean
fecundos y multipliquense, llenen la tierra
y dominenla; y gobiernen a los peces del
mar, a las aves del cielo y a todo ser
viviente que se arrastra por la tierra”. —
Este verso nos explica un poco lo que
significa estar bendecidos. La bendicion fue
para que ellos pudieran fructificar vy
multiplicarse. La palabra Fructificar en hebreo
‘parah” (n19) del Strong #6509 significa:
aumentar, crecer, fértil, dar fruto, multiplicar,
retofar o producir. Por otro lado, Multiplicar
en hebreo “rabah” (n2)) del Strong #7235
significa: abundancia, abundante, aumentar,
dominar, engrandecer o ensanchar. Estos
dos verbos estan relacionados con lo que
continua en el siguiente verso. Llenar la tierra
se enlaza con fructificar y el dominarla con
multiplicar su dominio. Estas dos cosas
debian ser logradas progresivamente.

1:29 “Elohim dijo: “Miren, Yo les doy toda
planta que da semilla sobre la tierra y todo
arbol que da fruto con semilla; estos les
serviran de alimento”. — El hombre en su
disefio original seguia una dieta vegetariana.
Solo después del Diluvio le fue permitido
comer carne.

1:30 “Y a todos los animales de la tierra, a
todas las aves del cielo y a todo lo que se
arrastra por la tierra, en los que hay aliento
de vida, [les doy] todas las plantas verdes
por alimento”. Y asi fue”. — Los animales
también eran vegetarianos. La caida afectd
no solo al hombre, sino a toda la Creacion. Es
por eso que, en el futuro, cuando el Mashiaj
(Mesias) regrese restaurara la Creacién a su
estado original: Yeshaiahu (Isaias) 65:25 “El



lobo y el cordero pastaran juntos y el leén
comera paja como el buey y la serpiente se
alimentara de polvo. No se hara nada malo ni
perverso en todo mi sagrado monte, ha dicho
YHVH” (VIN).

2:1-3 “Quedaron terminados el cielo y la
tierra, con todo su ejército. En el sexto dia
concluyé Elohim la obra que estaba
haciendo y cesé en el sexto dia de toda la
obra que habia hecho. Entonces Elohim
bendijo al séptimo dia y lo declaré sagrado,
porque en él ces6 Elohim de toda obra de
creacion que habia hecho”. — La Torah nos
ensena que el sello de la perfeccion de toda
la Creacién no es el hombre, como piensa la
teologia humanista, sino el Shabat. Este
evento fue lo que concluyo la Creacién. Es el
mas grandioso y especial de los dias, pues es
en este dia en el que toda la Creacién se
alinea con su Creador. Este dia no solo fue
bendecido, sino que también fue santificado.
Es decir, fue apartado de los demas dias y
hecho especial con un propdsito especial,
configurado en la cita que tenemos con YHVH.
De esta forma vemos como el Eterno hace
diferencia al santificar el séptimo dia,
cortandolo y separandolo. Los seis primeros
dias los nombra con numeros y al unico que
le pone nombre propio es al séptimo
lamandolo Shabat, en un sentido mas
cercano a lo que realizd, cesar o dejar de
trabajar. Mas adelante designé también un
lugar fisico para un templo. Hay tiempos
santos y lugares santos, tiempos apartados y
lugares apartados. Estos son principios
incorporados en la Creacion, que ayudan al
hombre a relacionarse de manera correcta
con el Creador.

Cuarta Aliah, 2:4 - 3:21

2:7 “Entonces YHVH Elohim formé al
hombre del polvo de la tierra. Soplé en su
nariz el aliento de vida y el hombre vino a
ser un ser viviente”. — La palabra usada en
hebreo para “formar’ es ‘“iatzar’ (y) del
Strong #3335 que quiere decir: moldear en
una forma; especificamente como el alfarero.
Aqui se ve una diferencia en cuanto a la

EMC SHALOM INTERNACIONAL

Creacién de los animales. Esta diferencia
esta dada en el hecho de que los animales
fueron creados por su palabra cuando dice:
Haya, sean. Sin embargo, al hombre, la
Escritura dice que lo formé como un alfarero
forma su vasija. Es por eso por lo que dice en
Yermiahu (Jeremias) 18:1-6 “La palabra que
vino a Yermiahu de parte de YHVH: 2“Baja a
la casa del alfarero, y alli te impartiré mis
palabras”. 3Asi que bajé a la casa de un
alfarero, y lo encontré trabajando en la rueda.
4Y si la vasija que hacia se dafnaba, como
sucede con el barro en las manos del alfarero,
él volvia a hacer otro vaso segun le parecia
mejor. °Entonces me llegé la palabra de
YHVH: 6“Oh Casa de Israel, ;no podré yo
hacer con ustedes como hace este alfarero?
declara YHVH. Como el barro en la mano del
alfarero, asi son ustedes en mis manos, oh
Casa de Israel” (VIN). Rashi comenta:
“Yemos entonces que Dios hizo al hombre
con materia inferior (terrenal) y con materia
superior (Celestial): Su cuerpo fue hecho a
partir de polvo y su alma con el espiritu”
(Comentario tomado del libro de Bereshit 2:7,
Jumash p.13).

2:8 “YHVH Elohim planté un huerto en
Edén, en el oriente y puso alli al hombre
que habia formado”. — El texto nos ensena
que YHVH cre6 al hombre fuera del Edén y
después lo introduce en él. Se observa
también que primero es creado el Hombre y
después el huerto. Por lo que puede pensar
que YHVH crea el huerto, por causa de o para
el hombre. El vocablo empleado aqui “al
oriente” en hebreo “kédem” (o7p) del Strong
#6924 indica tiempo pasado: Yermiahu
(Jeremias) 30:20a “Sus hijos seran como en
el pasado, y su comunidad sera establecida
por mi gracia...” (VIN); y Nejemiah
(Nehemias) 12:46 “Porque los directores de
los cantores y las canciones de alabanza y
accion de gracias ya existian en el tiempo de
David y de Asaf” (VIN). Ese término también
significa eternidad: Devarim (Deuteronomio)
33:27a “El Elohim eterno es un refugio, un
apoyo son los brazos eternos ...” (VIN). El
hecho que el Edén estuviera al oriente implica
que este tiempo pasado representa la
eternidad futura, o el estado perfecto que




desea nuestro Gadol Elohim para cada uno
de sus hijos. A lo largo de la descripcién del
Edén vemos similitudes con la tierra que
recibiremos en la eternidad.

2:9 “Y del suelo YHVH Elohim hizo crecer
todo arbol agradable a la vista y bueno
para alimento, con el arbol de la vida en
medio del jardin y el arbol del
conocimiento del bien y del mal”. — En
medio del huerto o del jardin habia dos
arboles. El Arbol de la Vida y el Arbol del
Conocimiento del Bien y del Mal.

2:15 “YHVH Elohim tomoé al hombre y lo
colocoé en el jardin del Edén para que lo
cultivara y lo atendiera”. - Aca
encontramos dos palabras claves: Cultivar y
Atender. Estas se traducen de: “Abad” (7ay)
del Strong #5647 y “mar” (hp) del Strong
#8104 respectivamente. Cuyos significados
son: trabajar, arar, culto, desempenfar, ejercer,
honrar, ministrar, prestar, servidumbre, servir,
siervo, sujetar, entre otros; y cercar alrededor
(como con espinos), i.e. guardar;
generalmente proteger, cuidar, centinela,
conservar, considerar, custodiar, entre otros;
respectivamente. Por lo anterior podemos
deducir que el propdsito inicial era que el
hombre cuidara este huerto o jardin y que a
su vez esto fuera un acto de adoraciéon al
Eterno. A nivel de Remez (segundo nivel de
interpretacion exegética) podemos entender
gue somos responsables de cuidar y proteger
las bendiciones que YHVH nos da para
usarlas como adoracién y servicio a El.

2:16-17 Y YHVH Elohim le ordendé al
hombre: “De todo arbol del jardin tienes
libertad de comer; '"pero en cuanto al
arbol del conocimiento del bien y del mal,
no debes comer de él; porque el dia que
comas de él, positivamente moriras”. — La
Escritura nos muestra que el mandamiento o
la restriccion estaba en no comer del Arbol del
Conocimiento del Bien y del Mal. Sin embargo,
no habia prohibicion alguna en comer del
Arbol de la Vida. Aqui vemos un mandato que
debe recordarle al hombre su condicién de
criatura y el beneficio que trae la obediencia
a su Creador: Romanos 6:23 “Porque la
paga del pecado es muerte; pero el don de

EMC SHALOM INTERNACIONAL

Elohim es vida eterna en el Mashiaj Yeshua,
nuestro Maestro” (VIN). Y el desastre que trae
la desobediencia: Yojandn Alef (1 Juan) 3:4
“Todo el que comete pecado también infringe
la ley, pues el pecado es infraccion de la ley”
(VIN). Quebrantar la ley trae muerte. Es
interesante sefalar que el primer pecado
estuvo relacionado con la comida. El hombre
perdié su estado de perfeccion por comer lo
que se le habia prohibido. Aun las leyes sobre
lo que se debe comer son leyes de santidad:
Vaikra (Levitico) 11:42-43, 46-47 ““’Ustedes
no comeran, entre todos los reptiles que se
arrastran por el suelo, ninguno que ande en
cuatro [patas]ni ninguno que tenga muchas
patas; porque son abominaciéon. 43No
deberan hacerse detestables por medio de
algo que se arrastra; no se haran impuros con
ellos para quedar contaminados”, ““Esta es
la instrucciéon sobre los animales, las aves,
todas las criaturas vivientes que se mueven
en el agua y todas las criaturas que
enjambran sobre la tierra, “’para que se
distinga entre lo impuro y lo puro, entre los
animales que ser pueden comer y los
animales que no se pueden comer” (VIN). El
cumplimiento de los mandamientos eleva al
hombre a las esferas espirituales, pero el
quebrantamiento de los mandamientos lo
reduce al polvo del cual fue tomado.

2:18 YHVH Elohim dijo: “No es bueno que
el hombre esté solo; le voy a hacer una
ayudante adecuada”. — La palabra para
“ayuda” en hebreo es “ézer” (n3y) del Strong
#5828 que significa: ayuda idonea, ayudador,
ayudar, socorrer o socorro. Lo que nos
muestra que el rol de la mujer no es suplantar
al hombre y hacer la funcién del hombre.
Cada uno tiene su papel. No es una idea
machista determinar cuales son las funciones
de la mujer, puesto que tiene un disefio
diferente y particular. Hoy se lucha por la
igualdad de género, pero esto es una idea
contraria a la idea del Eterno. No se habla que
el hombre sea superior a la mujer, solo que
somos diferentes, fisica, emocional y
funcionalmente.

2:19-20 “Y YHVH Elohim formé de la tierra
todas las bestias salvajes y todas las aves
del cielo y se las llevé al hombre para ver




qué nombre les ponia; y como quiera que
el hombre llamara a toda criatura viviente,
ese seria su nombre. 2°Y el hombre puso
nombre a todo el ganado y atodas las aves
del cielo y a todas las bestias salvajes;
pero para Adam no se hallé una ayudante
adecuada”. — Uno de los primeros trabajos
que tuvo el hombre fue dar nombre a los
animales. Estos nombres  reflejarian  su
naturaleza y esencia, puesto que segun la
Torah los nombres expresan ademas su
destino. Vemos también que el hombre no
encuentra en los animales su pareja. Esto
permite apreciar que el hombre sexualmente
no es compatible con ningun animal. El
bestialismo es una afrenta ante el Eterno,
como lo expresa la Torah en Devarim
(Deuteronomio) 27:21a “Maldito el que se
acueste con cualquier bestia.” (VIN).

2:21-22 “Asi que YHVH Elohim eché sobre
el hombre un sueno profundo; y, mientras
éste dormia, tomé una de sus costillas y
cerr6 la carne en ese lugar. 22Y YHVH
Elohim, de la costilla que le habia sacado
al hombre, formé una mujer, y se la
presenté al hombre”. — En el relato de la
Creacion: Bereshit (Génesis) 1:27 “Y Elohim
cre6 al hombre a su imagen, a imagen de
Elohim lo cred; varén y hembra los cred” (VIN).
"Vardn y hembra los creo" asi esta escrito en
el versiculo 27 de manera general. Pero aqui
ya se esta describiendo de forma mas
detallada como fueron creados. Primero fue
el varon y asi del varon procede la mujer. El
varén no fue creado a causa de la mujer, sino,
la mujer a causa del varén. Pero el Eterno
quiso crearla del costado de Adam, 1 de
Corintios 11:8-9 “Porque el hombre no
procede de la mujer, sino la mujer del hombre.
9Ademas, el hombre no fue creado a causa
de la mujer, sino la mujer a causa del hombre.”
(VIN). Esto explica claramente el texto "vardn
y hembra los creo".

2:24 “Por eso el hombre deja a su padre y
a su madre para unirse a su mujer y llegan
a ser una sola carne”. — Aqui esta la base
para el matrimonio entre hombre y mujer. La
idea es que sean ejad, es decir una unidad
indisoluble, tal cual como fueron disefiados.

EMC SHALOM INTERNACIONAL

3:1-3 Ahora bien, la serpiente era el mas
astuto de todos los animales salvajes que
habia hecho YHVH Elohim; y le dijo a la
mujer: “; De veras que Elohim les ha dicho
que no coman de ningun arbol del jardin?”.
2La mujer le contestd a la serpiente:
Podemos comer del fruto de los otros
arboles del huerto. 3Es solamente del fruto
del arbol que esta en medio del jardin que
Elohim dijo: “No coman de él ni lo toquen,
para que no mueran”. — Era algo normal que
el hombre o el ser humano hablara con los
animales. En este texto vemos que no fue una
sorpresa para la mujer que la serpiente le
hablara. La sutileza de la tentacion comienza
cuando se cuestiona la autoridad. La
expresion interrogativa ¢ De veras...? lleva a
la segunda intencion. Es decir, se nota un
profundo deseo de exponer “otra verdad”
paralela o contraria a la establecida
anteriormente. A nivel de Remez entendemos
que en el momento en el que se cuestiona
la Torah se esta en frente de una tentacién.
Cuando se establece o asume una posicion
paralela o contraria a lo que se ha escrito,
aunque parezca “mejor’ o mas atractivo y se
digan frases como: “No es tan malo, después
de todo” o “eso no me condena’, se esta
asumiendo o estableciendo otra “verdad” que
no es una verdad establecida por Elohim. La
Torah fue dada para obedecerla, no para
cuestionarla. Otro detalle importante es la
respuesta dada por la mujer. Aca vemos un
peligro, que en este caso abrid la puerta al
pecado, y es el hecho de agregarle al
mandamiento palabras que no han sido
dadas. YHVH nos recalca una y otra vez, el
hecho de no agregarle ni quitarle a la
Escritura: Devarim (Deuteronomio) 4:2 “No
anadan nada a lo que yo les mando, ni le
quiten __nada, sino observen Ilos
mandamientos de YHVH su Elohim que yo
les mando” (VIN). La Mujer le dijo a la
serpiente que el Eterno le habia dicho que:
“No Ilo comiera, ni lo tocara” cuando el
mandato solo era la prohibicién de comerlo. A
nivel de Remez podemos entender que
cuando se afiade a la Torah de YHVH y asi
se ensefia, se abre la puerta para que entre
el pecado.




3:4-5 Y la serpiente le dijo a la mujer:
“Ustedes no van a morir; %lo que pasa es
que Elohim sabe que tan pronto ustedes
coman de él se les abriran los ojos y seran
como los elohim, que conocen el bieny el
mal”. — Aca vemos que la tentacién comienza
por un cuestionamiento de la Torah de YHVH.
El hombre y la mujer tenian el mandamiento
de no comer el fruto y si lo hacian habria
consecuencias nefastas para ellos. Lo mismo
pasa en la vida de toda persona. YHVH nos
ha dado su Torah y hay bendiciones para el
que la obedece y consecuencias negativas
para quien la desobedece: Devarim
(Deuteronomio) 28 “Bendiciones para
obedientes y Resultados de la
desobediencia”. EI mensaje trasmitido por la
serpiente es que no habria consecuencias:
“Ustedes no van a morir”. La idea era poner
en duda la consecuencia, y una vez logrado
esto, se pondria en duda también el
mandamiento. Expone el comentario del
Jumash: “La serpiente empled otra artimana
muy conocida por aquellos que tratan de
racionalizar la Torah para restarle validez.
Ellos sostienen que los que trasmiten e
interpretan la Ley de Dios actuan motivados
por un deseo egoista de consolidar su propio
poder’ (Comentario tomado del Libro de
Bereshit 3:1-5, Jumash p.17).
Complementando esto el Rabi Hirsch dice
que lo que la serpiente esta diciendo es: “Dios
no prohibi6 este arbol debido a que le
importaran las vidas de ustedes, sino porque
El esta consciente de que, al comer de él,
ustedes alcanzaran una sabiduria mayor y se
volveran Omniscientes como El. Entonces
podran independizarse de EI’ (Comentario
tomado del Libro de Bereshit 3:1-5, Jumash
p.17). Como se ha podido apreciar el
elemento seductor que usa la serpiente es la
promesa de ser como Elohim y que habia un
sentimiento egoista en El que los privaba de
privilegios a los que ellos tenian derecho. Asi
también sucede hoy. El adversario engafia
haciendo creer, segun la concupiscencia del
corazén, que YHVH no quiere que nos
divirtamos o que disfrutemos de la vida. Pero
si conocemos bien la Torah sabremos que es
todo lo contrario. Obedeciendo pierde
derecho el adversario.

EMC SHALOM INTERNACIONAL

3:6 “Cuando la mujer vio que el arbol era
bueno para comer y un deleite a los ojos y
que el arbol era deseable como fuente de
sabiduria, tomé de su fruto y comié.
También le dio a su esposo y él comioé con
ella”. — La mujer esta vez, mir6 el arbol de
una manera diferente a las que pudiera
haberlo visto antes. Esta nueva manera de
verlo era con los ojos de la codicia. Es decir,
lo mird y lo desed. Algunas palabras claves
de este verso nos ofrecen un conocimiento
mas profundo. La palabra “mirar” en hebreo
‘radh” (nx7) del Strong #7200 indica mirar
con aprobacion. Se reflexiona sobre lo que se
ve con aprobacion. Percibir con el corazén:
Kohélet (Eclesiastés) 1:16 Yo hablé en mi
mente diciendo: “Me he engrandecido y he
aumentado mi sabiduria mas que todos los
que fueron antes de mi en Yerushalaim, y mi
mente ha captado mucha sabiduria y
conocimiento” (VIN). Es decir, la mujer
aprobo la propuesta de la serpiente después
de meditar en los argumentos de esta. La
palabra “agradable” en hebreo “taavah” (mxmn)
del Strong #8378 declara que le producia el
deseo de satisfacerse con lo que veia. El
problema de ver radica en la forma en la que
vemos. Si lo que vemos, lo deseamos para
satisfacer algo en nosotros o lo deseamos
para usarlo como atajo, para llegar a un fin
que implica quebrantar un mandamiento del
Eterno, en vez de obedecer y esperar en
Elohim su provision para nosotros en ese
asunto. La forma equivocada de ver le lleva a
la mujer a codiciar el arbol, como una via
alternativa para llegar a Ila sabiduria,
rechazando asi el conocimiento de Elohim.
No rechacemos la sabiduria que viene de lo
Alto: Mishlé (Proverbio) 1:20 “La sabiduria
clama en las calles, levanta su voz en las
plazas” (VIN); Mishlé (Proverbio) 2:10,15
“Pues la sabiduria entrara en tu mente, el
conocimiento te deleitara” ... “Cuyas sendas
son torcidas y que se han desviado en su
proceder” (VIN); Colosenses 1:9 “Por esta
razon también nosotros, desde el dia que lo
supimos, no cesamos de orar por ustedes y
de rogar que sean llenos del conocimiento de
Su voluntad en toda sabiduria y plena
comprension  espiritual”  (VIN);  Yaakov
(Santiago) 3:15-17 Esta no es la sabiduria




que desciende de lo alto, sino que es terrenal,
animal y del acusador. Porque donde hay
celos y contiendas, alli hay desorden y toda
practica perversa. En cambio, la sabiduria
que procede de lo alto es primeramente pura;
luego es pacifica, tolerante, complaciente,
llena de misericordia y de buenos frutos,
imparcial y no hipoécrita” (VIN). La mision
principal del hombre era evitar que en el
Jardin entrara el mal. El hombre habia fallado
en su mision de cuidar y proteger el huerto.

3:7 “Entonces se les abrieron los ojos a
los dos y percibieron que estaban
desnudos; y asi que cosieron hojas de
higuera y se hicieron delantales”. — La
palabra hebrea para “conocer” es “yahad”
(7m?) del Strong #3054 que significa: discernir,
conocer, doler o reconocer. Lo que nos da la
idea de que ellos reconocieron con dolor, es
decir, por experiencia  propia, las
consecuencias de su trasgresion. Comenta el
Rabi Hirsch: “La serpiente tenia razén: Se
habian vuelto personas ilustradas. Pero o
primero de lo que se dieron cuenta fue de
que... jestaban desnudos! EI hombre no
necesita avergonzarse de su cuerpo mientras
esté dedicado al servicio de Dios ... Pero si
no, entonces siente verglienza de su
desnudez, ya que esta es la sensacion de
querer ocultar algo que no debe ser
descubierto y lo esta siendo” (Comentario
tomado del Libro de Bereshit 3:7, Jumash
p.17). La respuesta clasica ante una falta es
tratar de mitigar las consecuencias. Es por
eso por lo que trataron de tapar o cubrir la
verguenza de su desnudez.

3:8 “Oyeron el sonido de YHVH Elohim,
que se paseaba por el jardin a la hora
fresca del dia; y el hombre y su mujer se
escondieron de YHVH Elohim entre los
arboles del jardin”. — El pecado produce
verguenza como vimos anteriormente. Es por
eso que al escuchar que Elohim se acercaba,
se escondieron. A nivel de Remez
entendemos que la verguenza producida por
el pecado nos hace huir de la presencia de
YHVH.

3:10 El contesté: “Oi tu voz en el jardin y
me dio miedo, porque estaba desnudo, por

10

EMC SHALOM INTERNACIONAL

eso me escondi”’. — El miedo entré en el
mundo por causa del pecado.

3:12-14 El hombre dijo: “La mujer que
pusiste a mi lado, ella me dio del arbol y yo
comi”. 13Y YHVH Elohim le dijo a la mujer:
“¢Qué es lo que has hecho?”. La mujer
respondié: “La serpiente me engainé y yo
comi”. “Entonces YHVH Elohim le dijo a la
serpiente: “Por haber hecho esto, mas
degradada seras que todo el ganado y
todas las bestias salvajes: Sobre el vientre
te arrastraras y polvo comeras todos los
dias de tu vida”. — Cuando cometemos
alguna falta o trasgredimos la Torah de YHVH
y somos confrontados, la primera reaccion
que tenemos es la auto justificacion, cuyo
proposito es evadir nuestra responsabilidad o
culpar a otros. Este caso es muestra de ello.
Vemos que en primera instancia el hombre
culpa a la mujer, pero en lo mas profundo
culpa a Elohim por habérsela dado cuando
dice “...la mujer que pusiste a mi lado”. La
mujer por su parte siguié el mismo ejemplo, y
en lugar de asumir su responsabilidad, culpa
a la serpiente, que, dicho sea de paso, habia
sido creada por el Eterno, o sea que también
lo culpd a El. Pero YHVH es justo y da a cada
uno la retribucion de sus obras, por lo que
comienza a emitir juicio, primero con la
serpiente.

3:15 “Pondré enemistad entre ti y la mujer
y entre tu simiente y su simiente; este te
golpeara la cabeza y tu lo heriras en el
talon”. — Aqui se habla en primer lugar de
una enemistad entre la mujer y la serpiente.
Pero si profundizamos a nivel Remez
encontramos aqui la “Primera Promesa
Mesianica”, de que la simiente de la mujer,
Yeshua, aplastaria la cabeza de la simiente
de la serpiente, el haSatan.

3:16 Y a la mujer dijo: “Haré mas severos
tus dolores de parto; con dolor daras a luz
tus hijos. Tendras apego a tu esposo y él
tendra autoridad sobre ti”. — El mundo de la
mujer, la familia, fue afectada por el pecado
de ella. Lo que habia sido un placer o un
deleite se convertiria ahora en algo muy
doloroso para ella.



3:17 A Adam le dijo: “Como hiciste lo que
te dijo tu mujer y comiste del arbol del que
te ordené, que no comieras, el suelo
queda degradado por tu culpa; con duro
trabajo comeras de él todos los dias de tu
vida”. — A veces pensamos que nuestro
pecado solo nos afecta a nosotros, pero la
realidad es que afecta a todo aquello que esta
a nuestro alrededor, y sobre todo a aquello
sobre lo cual ejercemos influencia. Aca
vemos que toda la tierra fue maldecida a
causa del hombre, todo lo que habia sido
creado “bueno en gran manera’ ahora se
volvia hostil. El trabajo que habia sido un
deleite para el hombre ahora se volvia una
necesidad imperiosa. Rab Shaul lo muestra
de la siguiente manera Romanos 8:19-22
“Pues la creacion aguarda con ardiente

anhelo que se manifiesten los hijos de Elohim.

20Porque la creaciéon queddé sometida al
fracaso, no por su propia voluntad sino por la
del que la sometio; 2’y la creacién misma esta
en espera de que la liberten de la esclavitud
de la corrupcion, para entrar a la libertad
gloriosa de los hijos de Elohim. 22Porque
sabemos que toda la creacion gime unida, y
unida sufre dolores de parto hasta ahora”
(VIN).

3:19 “Con el sudor de tu frente te ganaras
el pan, hasta que vuelvas al suelo, del que
fuiste formado. Pues polvo eres y al polvo
volveras”. — La muerte entr6 en el mundo por
causa del pecado. Como lo expresa Rab
Shaull en Romanos 5:12 “Por eso, como el
pecado entré en el mundo por un hombre, y
por el pecado vino la muerte, asi también la
muerte paso a todos los hombres, por cuanto
todos pecaron” (VIN). La muerte no fue
creada, fue una consecuencia de la
desobediencia del hombre. Ante todo, esto
plantea una pregunta: ;Qué es la muerte? El
sentido que da la Escritura acerca de la
muerte esta en las palabras de Shlomoh
(Salomodn) en Cohélet (Eclesiastés) 12:7 “Es
que el polvo vuelve a la tierra, como era; y el
espiritu vuelve a ha'Elohim, Quien lo di6¢”
(VIN). Es decir, la muerte consiste en la
separacion entre la parte material del hombre
y la parte espiritual. Lo contrario a lo que paso6
en Bereshit (Génesis) 2:7 “Entonces YHVH

11

EMC SHALOM INTERNACIONAL

Elohim formé al hombre del polvo de la tierra.
Soplé _en su nariz_el aliento de vida y el
hombre vino a ser un ser viviente” (VIN).

3:21 “Y YHVH Elohim hizo ropa de pieles
para Adam y para su mujer y los vistié”. —
Aca tenemos el primer sacrificio expiatorio,
hecho para cubrir la verguenza del hombre.
Lo que ademas demuestra, a nivel Remez,
que YHVH quiere que nuestra vestidura sea
decorosa ante El.

Quinta Aliah, 3:22 - 4:26

3:22-24 Luego YHVH Elohim dijo: “Ahora
que el hombre ha llegado a ser como uno
de nosotros, conocedor del bien y el mal,
si alarga la mano y toma del arbol de la
vida y come, vivira para siempre”. 2Por
eso YHVH Elohim lo expulsé del jardin del
Edén, para que labrara el suelo de donde
lo habia sacado. 2*Eché al hombre y puso
al oriente del jardin del Edén los
querubines y la llameante espada giratoria,
para cerrar el camino al arbol de la vida”.
— El pecado del hombre hizo que YHVH lo
expulsara del Jardin del Edén, puesto que el
pecado nos aleja de Elohim. Ahora el hombre
tenia las herramientas necesarias para
discernir entre el bien y el mal. Es por eso por
lo que le fue prohibido comer del Arbol de la
Vida. Este Arbol ha sido reservado para los
que le sean fieles a Elohim tal como lo
expresa Yojanan (Juan) en Hitgalut
(Apocalipsis) 2:7 “El que tiene oido, oiga lo
que el espiritu dice a las comunidades. Al que
venza le concederé comer del arbol de la vida
que esta en medio del jardin del Edén de
Elohim” (VIN).

4:1-2 “El hombre se unié a su mujer Javah
y ella concibié y dio a luz a Cain [creado],
diciendo: “He creado un varén con la
ayuda de YHVH”. 2Después dio a luz a su
hermano Hével [vapor]. Hével llegé a ser
pastor de ovejas y Cain llegd a ser
agricultor”. — Dice el comentario del Jumash:
“La traduccion en el tiempo pluscuamperfecto
(pretérito o pasado) sigue la interpretacion de
Rashi, y significa que la concepcion de Kayin
habia tenido lugar antes del pecado y la



expulsion de Adam y Javah del Edén”
(Comentario tomado del Libro de Bereshit 4:1,
Jumash p.21). Algunos ubican el nacimiento
de Hével antes de la caida y otros lo hacen
después de esta. Lo cierto es que ambos
heredaron de sus padres la naturaleza caida,
y por consiguiente también trabajarian por su
sustento. Cada uno de los hijos de Adam
siguié un oficio para asi obtener su sustento.

4:3-5 “Después de algun tiempo, Cain trajo
una ofrenda a YHVH del fruto de la tierra;
4y Hével, por su parte, trajo lo mas selecto
de las primicias de su rebaino. YHVH le
presto atencién a Hével y su ofrenda, Spero
a Cain y su ofrenda no le presté atencion.
Cain estaba muy enojado y puso mala
cara”. — La ofrenda es un acto de adoracion
establecido en la Torah. Pero si la Torah fue
dada en el Sinai { Como sabian Cain y Hével
el asunto de la ofrenda? ;Por qué YHVH se
agrada de la ofrenda de Hével y no de la de
Cain? Aca se encuentra un valioso
argumento y es el hecho de que la Torah es
ETERNA: Tehilim (Salmos) 119:89 “YHVH
existe para siempre; tu palabra permanece
firme en el cielo” (VIN); Tehilim (Salmos)
119:142 “Tu justicia es eterna; tu Torah es
verdadera” (VIN); Tehilim (Salmos) 119:144
“Tus justos decretos son eternos; dame
entendimiento, para que viva” (VIN); Tehilim
(Salmos) 119:152 “Yo sé por tus decretos de
antafio que los estableciste para siempre”
(VIN) y Matitiahu (Mateo) 5:17-19 “No
piensen que yo vine para anular la Torah o los
Profetas. No he venido a anular, sino a
cumplir. 8En verdad les digo que mientras no
pasen el cielo y la tierra, ni siquiera una yod
ni una tilde pasara de la Torah hasta que todo
se haya cumplido. °“Por lo tanto, a cualquiera
que quebrante el mas pequefio de estos
mandamientos y asi lo ensefie a la gente, se
le considerara el mas pequerio en el reino del
Cielo. Pero a cualquiera que los cumpla y los
enserie, a éste lo consideraran grande en el
reino del Cielo” (VIN). Con base en que la
Torah es Eterna, entendemos el hecho de
que ambos hermanos trajeran su ofrenda.
Pero, como bien dice el pasaje, las dos
ofrendas no eran iguales. Puesto que una fue
del agrado del Eterno y la otra no. Expone el

12

EMC SHALOM INTERNACIONAL

comentario del Jumash: “A partir del sutil
contraste entre la simple descripcion de la
ofrenda de Cain y la descripcion mas
detallada de la ofrenda de Hével -de los
primerizos de su rebafio y de los mas
selectos-, los Sabios deducen que la ofrenda
de Cain era de las partes inferiores de la
cosecha de los frutos, mientras que Hével
eligio unicamente lo mas selecto de su
rebario. Por lo tanto, el sacrificio de Hével fue
aceptado, pero el de Cain, no” (Comentario
tomado del Libro de Bereshit 4:3-5, Jumash
p.21). Por eso cada vez que vayamos a hacer
un servicio para Elohim debemos buscar la
excelencia y dar lo mejor de nosotros para el
Rey Eterno.

4:7 “Seguramente, si obraras bien
pondrias buena cara. Pero si no obras bien,
el pecado te acecha a la puerta para
dominarte. Sin embargo, tu puedes
dominarlo a él”. — La palabra “yace” en
hebreo “rabats” (v17) del Strong #7257
significa estar agazapado. Como un animal
que se esconde para tomar una presa.
Parece como si se le diera personalidad al
pecado o la maldad: Kefd Alef (1 Pedro) 5:8
“Sean sobrios y vigilen. Su adversario, el
Acusador, como lebn rugiente, anda
alrededor buscando a quién devorar” (VIN) y
Romanos 6:12 “Asi que no reine el pecado
en su cuerpo mortal, de modo que obedezcan
a sus malos deseos” (VIN). Estos versiculos
no son un acto de juicio; mas bien son un acto
de misericordia. Es esa guia que nos da el
Eterno cuando vamos por mal camino.
Corresponde a esa alerta de que podemos
desviarnos de la verdad. Tenemos que
dominar esa naturaleza pecaminosa que
todos tenemos. Rab Shaul ensefa en 2
Timoteo 1:7 “Porque no nos ha dado Elohim
un espiritu de cobardia, sino de poder, de
amor y de dominio propio” (VIN). Ademas,
nos ensefa que el dominio propio es un fruto
de tener el Ruaj del Eterno: Galatas 5:23
“Mansedumbre y dominio propio. Contra tales
cosas no hay ley” (VIN); Colosenses 3:5 “Por
lo tanto, hagan morir lo que hay de terrenal en
ustedes: fornicacién, impureza, bajas
pasiones, malos deseos y la avaricia, que es
idolatria” (VIN); y Romanos 8:13 “Porque si



siguen las inclinaciones carnales moriran;
pero si por el espiritu hacen morir las
practicas carnales, viviran” (VIN).

4.9 YHVH le pregunté a Cain: “;Dénde
esta tu hermano Hével?” Y él dijo: “Yo no
sé. ¢Acaso soy el guardian de mi
hermano?”. — La pregunta acerca del lugar o
posicion nos recuerda Bereshit (Génesis)
3:9 YHVH Elohim llamé al hombre y le
pregunto: “¢Donde estas? (VIN),
demostrando una relacion entre el pecado de
Cain y el de Adam, Romanos 5:12 “Por eso,
como el pecado entré en el mundo por un
hombre, y por el pecado vino la muerte, asi
también la muerte paso a todos los hombres,
por cuanto todos pecaron” (VIN). El pecado
pasa a todos por Adam, pero todos somos
responsables por nuestros pecados.

4:10 Entonces dijo El: “;Qué has hecho?
iOye, la sangre de tu hermano me grita
desde la tierra!”. — La palabra para “sangre”
en hebreo es “dam” (o7), pero la usada en
este texto especifico es “damey” (nT1) que
esta en plural. Rashi dice que es porque hace
alusién a todos aquellos hijos de Hével que
no tuvieron la oportunidad de nacer. Cada vez
que ocurre _un homicidio no solo se esta
matando a la persona, sino también a toda la
descendencia que hubiera podido tener. La
expresion “me grita” viene del hebreo “tsaaca”
en hebreo (npyy) del Strong #6818 que
significa: clamar o implorar. Un dato
interesante es que esta palabra deriva o esta
asociada con “tsedek” que quiere decir
justicia. Por lo que podemos concluir que la
sangre de Hével imploré a YHVH por justicia
o porque se le hiciera justicia: Ivrim
(Hebreos) 12:24 “A Yeshua el mediador de la
nueva alianza, y a la sangre rociada que
habla mejor que la de Hével” (VIN). La sangre
habla en el sentido que pide justicia: Ivrim
(Hebreos) 9:15,28 “'>Por eso él es el
mediador de la nueva alianza, para que los
que han sido llamados reciban la promesa de
la herencia eterna, ya que intervino muerte
para redimirlos de las trasgresiones
[cometidas] bajo la primera alianza” (VIN);
28Asi también el Mashiaj fue ofrecido una sola
vez para quitar los pecados de muchos. La
segunda vez, ya sin relacion con el pecado,

13

EMC SHALOM INTERNACIONAL

aparecera para salvacion a los que lo esperan”
(VIN). La sangre del Mashiaj (Mesias) nos
libera del pecado a los que confiamos en su
sacrificio como nuestro sustituto ante Elohim.

4:25 “Adam volvié a unirse con su mujer y
ella dio a luz un hijo y le llamé Shet [Dado],
queriendo decir: “Elohim me ha dado otro
descendiente en lugar de Hével”’; porque
Cain lo habia matado”. — Shet (ny) del
Strong #8352 significa poner sustituto y
Hevel (ban) del Strong #1892 significa:
transitorio, vanidad o idolo. Cain (yp) del
Strong #7014 significa: endechar o lamentar
en un funeral. Este evento refleja la obra del
Mesias en cada uno de nosotros. Todos
fuimos muertos por causa del pecado:
Efesios 2:1 “En cuanto a ustedes, estaban
muertos en sus delitos y pecados” (VIN), pero
fue colocado un sustituto por nuestro Padre,
que hizo posible tener la esperanza de
nuestra resurrecciéon para vida. Aqui se le
otorga otra descendencia, en hebreo es “zéra”
(v11) del Strong #2233 que significa: semilla,
genealogia o simiente. La misma palabra de
Bereshit  (Génesis) 3:15a “Pondré
enemistad entre ti y la mujer y entre tu linaje
yelsuyo ...”(VIN); Bereshit (Génesis) 22:18
“Todas las naciones de la tierra se bendeciran
por medio de tu descendencia, porque tu has
obedecido mi mandato” (VIN). No solo se le
daba un hijo, sino uno, que continuaria la
descendencia santa que llevaria al Mashiaj
(Mesias): Hillel (Lucas) 3:38 “Hijo de Enosh,
hijo de Set, hijo de Adam, hijo de Elohim”
(VIN).

4:26 “Y a Shet, a su vez, le nacié un hijo, y
lo llamé Enosh. Fue entonces que se
comenzdé a invocar a YHVH por Su
Nombre”. — La Palabra “invocar” en el hebreo
es “cara” (x7p) del Strong #7121 que quiere
decir: invocar, leer, llamar, llevar, nombrar.
Pero esta palabra esta modificada por el
término “kjalal” (59n) del Strong #2490 que
quiere  decir: amancillar, contaminar,
degradar, deshonrar, envilecer, herir, humillar,
inmundo, manchar, profanar. Lo que muestra
que la invocacion referida era en el sentido de
profanar. En otras palabras, ellos
comenzaron a profanar el Nombre Kadosh,




Santo de YHVH, el cual es bendito por los
siglos de los siglos. Amén.

Sexta Aliah, 5:1-24

5:22 “Después del nacimiento de
Metushélaj [Matusalén], Janokh caminé
con ha’Elohim por trescientos afos; y
procre6é hijos e hijas”. — La Expresion
“Camind con ha’Elohim” es un hebraismo que
significa o es sinébnimo de llevar una vida de
obediencia a YHVH, es decir, de cumplir sus
mandamientos. Se dice lo mismo de Nbaj en
Bereshit (Génesis) 6:9 “... Noéaj fue un
hombre recto; fue intachable en su época;
Noaj caminé con ha Elohim” (VIN). En
Yeshayah (Isaias) 2:5 “{Oh Casa de Yaakov!
Vengan, caminemos a la luz de YHVH” (VIN).
Aqui se le hace un llamado al pueblo de
Elohim a caminar tras su luz. En este mundo
solo hay dos tipos de personas: Los que
caminan tras la luz de Elohim y los que no lo
hacen; estos sufriran gran verglenza al final
de la historia.

5:24 “Janokh camindé con ha’Elohim;
entonces dejo de ser, porque Elohim se lo
tomo [llevd]”. — Vemos un evento en el Brit
HaJadasha parecido a este con Felipe y el
eunuco en Hillel (Hechos) 8:39-40 “Cuando
subieron del agua, el espiritu de Yahweh
arrebaté a Felipe, y el eunuco no lo vio mas;
y siguié su camino lleno de gozo. “°Felipe se
encontro después en Ashdod; y pasando por
el territorio proclamé la Buena Noticia en
todas las ciudades, hasta llegar a Cesarea.”
(VIN). Si bien la Escritura no aclara el lugar al
que lugar fue llevado Janokh (Enoc) si
podemos decir que no fue al cielo como
muchos creen, ya que Yeshua mismo lo
aclar6 en Yohanan (Juan) 3:13 “Nadie ha
subido al cielo, sino el que descendio del cielo,
el Hijo del Hombre, que esta en el Cielo.”
(VIN)

Séptima Aliah, 5:25 - 6:8

5:29 “Y lo llamé Néaj [Noé - Alivio],
diciendo: “Este nos dara alivio [descanso]
de nuestro trabajo y de la labor de

14

EMC SHALOM INTERNACIONAL

nuestras manos en el mismo suelo que
YHHV sometié a degradacién [maldicién]”.
— La palabra hebrea para descanso aqui
usada es “najam” (ony) del Strong #5162 que
quiere decir: aliviar, aplacar o consolar. Lo
cual ensefia que Noaj aliviaria o atenuaria el
trabajo. Segun Rashi: “Fue él quien comenzo
a hacer los instrumentos de trabajo para la
agricultura que facilito el trabajo de esta’.

6:2 “Los hijos de ha’Elohim vieron cuan
hermosas eran las hijas de los hombres y
escogieron mujeres de entre las que les
agradaban”. — En los primeros capitulos del
“Libro de Janokh (Enoc)” se nos proporcionan
muchos detalles de la historia humana que la
Biblia no cubre. Pongamos especial atencién
a lo que dice este Libro sobre el periodo
transcurrido entre la “Creacién y el Diluvio de
No6aj”. Se nos dice que desde la Creacion y
hasta los dias de No6aj, YHVH asignd a un
grupo de angeles para que cuidara la tierra,
es decir, para el Ministerio actual de los
Angeles: Tehilim (Salmos) 91:10-11 “No te
sucedera mal alguno, ni plaga llegara a tu
morada, porque a Sus mensajeros dara
ordenes para que te cuiden dondequiera que
vayas” (VIN). A estos angeles el “Libro de
Janokh” les llama los "Vigilantes": Este
grupo de angeles era de doscientos (200) en
numero. Pero un dia estos angeles: "Se
llegaron... a las hijas de los hombres y les
engendraron hijos... porque vieron ‘que las
hijas de los hombres eran hermosas’ y
tomaron para si mujeres, escogieron entre
todas”.

6:6 “Y YHVH lamenté haber creado al
hombre en la tierra y se le entristecié el
corazén”. — Dice el comentario del Jumash:
“... La Torah emplea términos humanos para
describir a Dios “acongojandose”. Dios no
infligi6 este castigo por capricho, por asi
decirlo. Recién después de que el hombre se
hubo impregnado de maldad hasta niveles
irremediables, dejo de lado el Atributo de
Compasion y adopto el Atributo de Justicia”
(Comentario tomado del Libro de Enoc
Capitulo 6).

6:8 “Pero Néaj alcanzé el favor de YHVH”.
— El hecho de la Gracia o el favor del Eterno



no comienza con el Brit HaJadashah [Pacto
Renovado (errébneamente nombrado nuevo
testamento)], sino que siempre ha existido.
Esta Gracia forma parte de la Misericordia de
YHVH. Es el favor inmerecido que EI Eterno
tiene para con todo aquel que se vuelve de
sus malos caminos, que hace Teshuva y
regresa a El y a Su Torah. Desde Néaj vemos
como se aplica la Gracia del Eterno sobre los
hombres para que él y su familia se salvaran.

Conclusion

Podemos decir que todo lo que Elohim crea
es bueno y de la manera que lo estableci6 asi
es hasta hoy. Cuando el hombre se sale de
los principios de su origen termina trayendo
muerte sobre su vida. Seamos obedientes
desatando bendicion sobre nuestras familias.
Amén.

NOTA EDICION EMC. Este material estaré sujeto
a evaluaciones constantes por parte de las
autoridades del Ministerio EMC, pues anhelamos
cada dia esclarecer todo aquello que pueda
presentar error de interpretacion, por interés
personal, congregacional o simple error humano.
Todos los comentarios aqui publicados son
utilizados bajo autorizacion. En las cincuenta y
cuatro (564) Parashot encontraremos comentarios
de diferentes personajes que han estado en
contacto directo con la Sagrada Escritura y que
han dedicado tiempo al estudio de la Torah, entre
ellos esta el Dr. Ketriel Blad (Stefan Blad o Alkana
Keter); Rashi; Abarbanel; Rabino Hirsch; Rabi
Saadia Gaodn; Sforno; Ramban; Ibn Ezra. A su vez,
empleamos material bibliografico como el Jumash,
El Libro de Yashar; el Libro de Janokh; el
Evangelio de Mateo “Shem Tov”; y las Biblias:
Version Israelita Nazarena (VIN); Kadosh Israelita
Mesianica (BKIM), usada por lo novedoso de su
lingliistica y por las palabras hebreas restauradas,
al igual que por todos los textos cotejados con los
documentos del Qumran; Nueva Traduccion
Viviente (NTV); Textual 3% edicion (BTX3);
Peshitta [Nuevo Testamento] (PNT); Nueva
Version Internacional (NVI); Traduccion en
Lenguaje Actual (BTLA) y Reina Valera 1960
(RV60), entre otras.

Fin de Ia Parasha.

15

EMC SHALOM INTERNACIONAL

Nuestros comentarios obedecen a la doctrina
establecida en EMC SHALOM
INTERNACIONAL como Ministerio de la
Casa de Israel y son pilares que defendemos
y exponemos en la predicaciéon del Unico
Evangelio que los primeros emisarios
(shlijim-apéstoles) pregonaron con un solo
proposito: Restaurar el Reino de Israel.
Maaseh (Hechos) 1:6 y dirigido a los
destinatarios  establecidos en laakov
(Santiago) 1:1y Kefd Alef (1 Pedro) 1:1 “LA
CASA PERDIDA DE ISRAEL”.

El mismo Rab Shaul (Shaliaj Pablo) emisario
por excelencia para todos los gentiles, sabia
de antemano que su foco de alcance era
solamente las doce tribus dispersas
llamadas “Ovejas perdidas de la casa de
Israel” [Melo HaGoim]: Plenitud de los
gentiles, Maaseh (Hechos) 26:7 Es el
cumplimiento de esta misma promesa que
nuestras doce _tribus esperan obtener,
resueltamente haciendo sus actos de
adoracion noche y dia; a pesar de esto, jes
en relacion con esta esperanza, su Majestad,
que hoy soy acusado por los judios!

Este documento es comentado
semanalmente en vivo y en directo en
nuestras clases por internet, cada Shabat de
9:00 a.m. a 12:30 p.m. (horario del Este de
E.U.) a través de_www.zoom.com y el ID
para ingresar al canal de EMC SHALOM
INTERNACIONAL es: ID 4637031177. La
clave se cambia regularmente y se publica en
el chat de Telegram. Si usted aun no esta
registrado, por favor escribanos al email
emcshalomint@gmail.com.

Nuestro unico deseo a través de este material
es que tu y los tuyos sean mas que
bendecidos por un entendimiento superior de
las Escrituras; moviéndonos del mensaje
subjetivo de hoy y casi mistico, a lo objetivo
del mensaje, con una mayor certeza
idiomatica y envuelto en su ambiente cultural
respectivo, dandonos asi la mayor solidez
interpretativa de los textos.

Todos los creyentes en el Elohim de la Biblia
tienen un comun denominador y un solo
deseo, el cual corresponde a establecer un


http://www.gotomeeting.com/
http://www.zoom.com/
http://www.gotomeeting.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com

“avivamiento” tan poderoso que traiga la
presencia de El Rey de reyes y establezca su
Reino de una vez y para siempre; pero lo
unico que traera esto a la congregacion de los
santos de Israel es “LA HISTORIA BIBLICA”,
el volver al fundamento y a la forma inicial de
la FE HEBREA.

Este documento, asi como la clase de Torah
de cada Shabat, corresponde a eso:. a
conocer la historia espiritual de un pueblo,
“‘ISRAEL", y a vivir con el convencimiento de
que somos la continuacion y conclusion de
esta hermosa historia de amor. Como se
puede vincular o relacionar

Estamos muy agradecidos por tus aportes a
nuestro ministerio. Nos esta permitiendo ir a
mayor excelencia.

https://www.PayPal.me/emcshalom

16

EMC SHALOM INTERNACIONAL
SHALOM LEKULAM.

Ingresa a nuestro canal
de WhatsApp (escanea el
cddigo QR)


https://www.paypal.me/emcshalom

EMC SHALOM INTERNACIONAL

Tour en Israel con
EMC SHALOM

En el 2027
TOTALMENTE GRATIS

1IHS3Y¥39

Imprime este cupdn, responde la pregunta, pon tus datos personales y envialo a Miami

Segun la parashah BERESHIT
:por que Elohim es el unico que puede
hacer Bara?

Nombre:
Correo:
Teléfono:
Pais:
Ciudad:
Kehilah:
Pastor:
Firma del pastor:

17



