
1 

Ingresa a nuestro canal de 
Telegram (escanea el 

código QR) 

  

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
PARASHÁH 01 BERESHIT | GÉNESIS 1:1 – 6:8 
Prohibida toda reproducción lucrativa - Utilizar bajo permiso 

 www.emcshalom.com  YouTube EMC Shalom Internacional 
Contáctanos +1(786) 499 8073 correo emcshalomint@gmail.com

 

Aliot de la Toráh: 

1. 1:1-13 
2. 1:14-23 
3. 1:24 - 2:3 
4. 2:4 - 3:21 
5. 3:22 - 4:26 
6. 5:1-24 
7. 5:25 - 6:8 
8. Maftir: 6:5-8  

Haftaráh: Yeshaiahu (Isaías) 42:5-21 

Brit HaJadasháh: Mordejai (Marcos) 1:1-45. 

Lecturas adicionales del Brit HaJadashah: 
Yojanan (Juan) 1:1-16; Colosenses 1:14-17; 
Ivrim (Hebreos) 1:1-3, 11:1-6; (Hitgalut) 
Apocalipsis 2:7; 21:1-6,23; 22:1-5,14; 
Romanos 5:12-21; 1 Corintios 15:35-58; 
Matitiahu (Mateo) 19:4-6; Efesios 5:21-33; 1 
Timoteo 2:11-15; 

BERESHIT Significa “En el principio, Desde 
el origen, Por causa del Principal”. 

 

Primera Aliah, 1:1-13 

1:1 “En el principio creó Elohim los cielos 
y la tierra”. – Bereshit: Esta sola palabra 
denota o encierra muchas verdades implícitas. 
Según la etimología de la palabra nos da a 
entender el inicio o comienzo de todas las 
cosas. Significa que todo lo que existe tuvo su 
origen en la mente de YHVH. Nada fuera de 
Él tiene existencia por sí mismo. Todo fue el 
resultado o consecuencia de Su poder 
expresado en Su Palabra.  

רֶץ  אָּ אֵת הָּ ם וְּ מַיִׁ ים; אֵת הַשָּ א אֱלֹהִׁ רָּ ית בָּ רֵאשִׁ  בְּ

Bereshit bará Elohim Et haShamaim veEt 
haAretz 

En el texto, el verbo “crear” en hebreo “bará” 
א) רָּ  del Strong #1254, se usa solo con (בָּ

respecto a Elohim, ya que solo Él puede crear 
en el sentido de esa expresión: “Creación de 
la nada”. Todos los otros verbos tienen otros 

significados en el hebreo que no tienen nada 
que ver con la “Creación de la Vida”. De las 
49 veces que este vocablo aparece en el 
Antiguo Pacto, veinte (20) se hallan en el libro 
de Yeshaiahu (Isaías) en los capítulos del 40 
al 65, en los que se describe el cautiverio del 
pueblo de YHVH. Las palabras de consuelo 
están basadas en que, si Él es el Creador, 
nada le es imposible. El texto nos muestra 
otra gran y profunda verdad y es que Elohim 
creó todo lo que existe. Es decir, que no solo 
es el hecho de que lo que existe tuvo un 
comienzo u origen, sino que ese origen es en 
Elohim. Por esto podemos concluir que: 

1. El universo no fue resultado de la 
evolución u obra del azar. 

2. Elohim es el dueño y gobernante absoluto 
de toda Su Creación. Este argumento por 
sí solo hace callar al más arrogante, 
orgulloso y autosuficiente que pueda 
levantarse. El hombre debe encontrar en 
el Eterno el sentido de su existencia y el 
propósito por el cual vive. Como lo 
expresa el Rey David en su alabanza del 
Tehilim (Salmos) 8:1-9 “1Al director del 
coro, sobre guittit. Salmo de David. ¡Oh 
YHVH, Señor nuestro, Cuán glorioso es tu 
Nombre en toda la tierra! Has puesto tu 
majestad sobre los cielos. 2De la boca de 
los niños y de los que maman, 
Estableciste la alabanza frente a tus 
adversarios, Para hacer callar al enemigo 
y al vengativo. 3Cuando contemplo tus 
cielos, obra de tus dedos, La luna y las 
estrellas que Tú afirmaste, 4Digo: ¿Qué es 
el hombre, para que te acuerdes de él, El 
hijo de Adam, para que lo consideres? 5Lo 
hiciste un poco menor que los ángeles, Lo 
coronaste de gloria y honor. 6Lo haces 
señorear en las obras de tus manos, 
Pusiste todas las cosas debajo de sus 
pies: 7Ovejas y bueyes, todo ello, Y 
también los animales del campo, 8Las 
aves de los cielos y los peces del mar, 
Todo cuanto atraviesa las sendas de los 
mares. 9¡Oh YHVH, Señor nuestro, Cuán 

http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com


EMC SHALOM INTERNACIONAL 

2 

glorioso es tu Nombre en toda la tierra!” 
(BTX). 

1:2 “La tierra estaba sin forma y vacía; y la 
oscuridad cubría la superficie del abismo 
y el aliento [Rúaj] de Elohim se movía 
sobre la superficie del agua”. – Este texto 
enseña que en este punto la Creación tenía 
tres (3) características particulares: 

1. Desordenada (sin forma). La palabra 
hebrea que ha sido traducida como “sin 
orden” es “tóhu” (ּתֹּהו) del Strong #8414 de 

una raíz que no se usa y que significa: 
dejar desolado; desolación (de superficie), 
i.e. desierto; fig. cosa que no vale; adv. en 
vano: - soledad, vacío, vanidad, vano, 
yermo, asolamiento, asolar, destrucción o 
menguar. 

2. Vacía. La palabra hebrea para vacía es 
“bohú” (ּבֹּהו) del Strong #922 de una raíz 

que no se usa y que significa estar vacío; 
vacuidad, i.e. (superficialmente) ruina 
indistinguible. 

3. En Tinieblas (oscuridad). El término para 
tinieblas en hebreo es “joshej” (ְך  del (חשֶׁ

Strong #2822 que significa: Oscuridad; de 
aquí, (literalmente) tinieblas; 
figurativamente miseria, destrucción, 
muerte, ignorancia, tristeza, maldad, 
oscuridad, oscuro, sombrío, tenebroso o 
tiniebla. 

Podemos ver, hasta aquí, que el estado inicial 
de la Creación era un caos o ruina 
indistinguible y no apta para ser habitada. Es 
por eso por lo que YHVH trata primero con el 
desorden y posteriormente con el vacío. Es 
decir, creó primeramente las condiciones de 
orden necesarias para que las criaturas que 
ocuparían dicho vacío tuvieran las 
circunstancias adecuadas para su existencia. 
Es por esto por lo que continua con la Luz. 

1:3 “Elohim dijo: ‘Que haya luz’. Y hubo 
luz”. – La Palabra usada en este caso para 
decir “Haiah” o “Sea” es la palabra “heiéh” 
יָּה )  :del Strong #1961 que quiere decir (הָּ

existir, i.e. ser o llegar a ser o tener lugar. 
Pero lo más grandioso acá, es que, es la 
misma palabra con que YHVH se presenta 

ante Mosheh en Shemot (Éxodo) 3:14 “Yo 
Soy/Seré el que Soy/ Seré” [“Heiéh Asher 
Heiéh”], lo que nos muestra que esa Luz que 
estuvo en el principio fue la Luz de la Gloria 
del Eterno, es decir, YHVH mismo. Esto 
concuerda con el relato que expresa Yojanán 
(Juan) 1:9-14 “9Aquél era la luz verdadera 
que alumbra a todo hombre que viene al 
mundo. 10En el mundo estuvo, y el mundo fue 
hecho por medio de Él, pero el mundo no lo 
conoció. 11A lo suyo vino, pero los suyos no lo 
recibieron. 12Pero a todos los que lo 
recibieron, a los que creen en su Nombre, les 
dio derecho de llegar a ser hijos de Elohim; 
13no por [linaje de] sangre, ni por el deseo 
carnal, ni por la voluntad del hombre, sino por 
YHVH. 14Y la Palabra se hizo carne y acampó 
entre nosotros, y vimos su gloria, una gloria 
como del unigénito del Padre, lleno de amor y 
verdad” (VIN). 

1:4 “Vió Elohim que la luz era buena y 
separó Elohim la luz de la oscuridad” – 
Esta Luz de la Gloria de YHVH tiene 
características especiales que están dadas 
por las implicaciones de la palabra Buena, 
que en hebreo es “tov” (טוֹב) del Strong #2896 

que expresa entre otras cosas: buena, 
abundancia, acepto, acertado, agradable, 
benéfica, beneficio, hermoso, humanamente, 
mejor, misericordioso, parecer o placer. 
YHVH la separó de las tinieblas o de la 
oscuridad. Es decir, que Él hace distinción 
entre ellas. Eso nos enseña que no existe 
comunión entre Su luz y las tinieblas: 2 
Corintios 6:14 “No se unan en yugo desigual 
con los no creyentes. Porque ¿qué tiene en 
común la rectitud con la trasgresión de la ley? 
¿Qué compañerismo tiene la luz con las 
tinieblas? (VIN), puesto que esa Luz es el 
Mashíaj. El versículo siguiente al citado nos 
muestra que no hay armonía entre ‘Mashíaj y 
Belial’: 2 Corintios 6:15 “¿Qué armonía hay 
entre el Mashíaj y Belial? ¿Qué tienen en 
común el creyente y el no creyente? (VIN). 
Dicha separación es consecuencia de que 
YHVH vió todas estas características 
positivas de la luz. El término “vio” en hebreo 
es “raáh” (ה אָּ  del Strong #7200 que (רָּ

transmite la idea de: aprobar, atender, 
contemplar, estimar, examinar, explorar, 



3 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

gozar, gustar, reflexionar o deleitarse. Lo que 
indica un examen profundo o un análisis 
reflexivo. Esto nos muestra que nada en o 
que corresponda a las tinieblas es o se le 
puede extraer algo positivo: Yojanán (Juan) 
nos ordena a no amar el mundo ni las cosas 
de este mundo: Yojanán Álef (1 Juan) 2:15 
“No amen el mundo ni las cosas que están en 
el mundo. Si alguno ama al mundo, el amor 
del Padre no está en él” (VIN), puesto que es   
contraproducente o contrario a nuestro 
caminar en luz, ya que como dice la escritura, 
nadie puede servir a dos señores, 
refiriéndose a que a uno lo va a aborrecer y al 
otro lo amará. No se puede estar bien 
queriendo estar en los dos lados al mismo 
tiempo. 

1:5b “Y esa tarde y esa mañana formaron 
el día uno”. – Esta declaración nos muestra 
que el día establecido por Elohim comienza al 
atardecer y termina al atardecer del día 
siguiente. El Calendario Gregoriano que es el 
más usado en la actualidad, no es el 
calendario que usa nuestro Creador. Él 
gobierna y habla según sus tiempos y 
nosotros como criaturas suyas tenemos que 
regirnos por su calendario. 

1:6-7 Elohim dijo: “Que haya un 
firmamento (expansión) en medio de las 
aguas para que separe el agua del agua”. 
7Elohim hizo el firmamento (expansión) y 
este separó el agua que había bajo el 
firmamento de las aguas que estaban 
sobre la expansión. Y fue así”. – Este texto 
indica que había agua encima de la atmósfera, 
alrededor de la tierra. Esta agua fue la que 
cayó sobre la tierra durante el Diluvio en 
tiempos de Nóaj. Este fenómeno producía 
una presión atmosférica más alta, lo que 
posibilitaba que en esta atmósfera hubiera 
grandes cantidades de oxígeno puro, lo cual 
hacía que las personas fueran tan longevas 
en ese tiempo. 

1:8 “Elohim llamó al firmamento Cielo. Y 
esa tarde y esa mañana formaron el 
segundo día”. – La palabra “cielos” en 
hebreo “shamaim” (מַיִׁם  del Strong #8064 (שָּ

está en plural, lo cual indica que hay más de 
un cielo. 

1:9 “Elohim dijo: “Que el agua que hay 
debajo del cielo se junte en una sola área, 
para que aparezca la tierra seca”. Y así 
fue”. – Aquí el Eterno separa las aguas que 
estaban debajo de la expansión o del 
firmamento. La tierra ya había sido creada, 
pero estaba cubierta de agua sobre la cual el 
Rúaj de YHVH se movía al principio, pero esta 
vez, haciendo que se descubrieran, es decir 
estableciendo los límites de Su Creación. 

קוֹם   ם אֶל־מָּ מַיִׁ תַחַת הַשָּ ם מִׁ ווּ הַמַיִׁ קָּ ים, יִׁ ֹּאמֶר אֱלֹהִׁ וַי
י־כֵן הִׁ ה; וַיְּ שָּ אֶה הַיַבָּ תֵרָּ ד, וְּ  אֶחָּ

Vaiomer Elohim, ikavu haMaim mitajat 
HaShamaim el makom ejad, veteraeh 
haiabashah vaiehi jen 

Para la palabra “juntarse” se usa en hebreo 
“kaváh” (ה וָּ  del Strong #6960 que quiere (קָּ

decir: Recolectar o juntar. “Makóm” (קוֹם  del (מָּ

Strong #4725 que quiere decir: lugar, plaza, 
puesto o sitio. Esta última está modificada por 
el numeral “ejad” (ד  del Strong #259 que (אֶחָּ

quiere decir: Un, uno o único. Lo anterior 
muestra que la orden fue que las aguas se 
recolectaran en un único sitio para descubrir 
la tierra. Esto respalda la idea de que YHVH 
tuvo en su plan la idea de una sola tierra, un 
solo pueblo. De hecho, la palabra para tierra 
en hebreo es “éretz” (אֶרֶץ) del Strong #776 

que significa: mundo, nación, país, polvo, 
provincia, región, suelo, terreno, territorio o 
tierra, que es el mismo término para referirse 
a la Tierra de Israel, por lo que no sería 
descabellado pensar que estaba creando el 
lugar especial para Su pueblo especial. Hasta 
aquí YHVH trata con el desorden de la 
Creación. 

1:11-12 Y dijo Elohim: “Que la tierra 
germine vegetación: Plantas que den 
semillas, árboles frutales de todas clases 
sobre la tierra, que den fruto con semilla 
en él. 12La tierra produjo vegetación: 
plantas que dan semillas y árboles de 
todas clases que dan fruto con su semilla 
en él. Y Elohim vio que esto era bueno”. – 
En este pasaje YHVH comienza a tratar con 
el vacío. Fue en este día donde YHVH 
preparó las condiciones de sustento para 
toda Su Creación. 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

4 

Segunda Aliah, 1:14-23 

1:14-16 “Elohim dijo: “Que haya lumbreras 
en el firmamento del cielo para separar el 
día de la noche; servirán como señales 
para los tiempos establecidos, los días y 
los años; 15y servirán como lumbreras en 
el firmamento del cielo para alumbrar 
sobre la tierra”. Y así fue. 16Elohim hizo las 
dos grandes lumbreras, la lumbrera mayor 
para regir el día y la lumbrera menor para 
regir la noche y las estrellas”. – En este 
pasaje YHVH establece lo que serían las 
señales de orden de la Creación las cuales 
regirían tanto en el ámbito físico como en el 
espiritual:  

• En lo físico: servirían para medir el 
tiempo: la noche y el día, los meses y los 
años.  

• En lo espiritual: dado por las 
“estaciones”. Este último término 
“estaciones” en hebreo “moed” (מוֹעֵד) del 

Strong #4150 que significa: tiempo 
señalado, festival, fiesta o solemnidad.  

De acuerdo con lo anterior, estos elementos 

o lumbreras, habían sido constituidos para 

marcar los tiempos señalados o las citas 

establecidas por El Creador con su Creación, 

en otras palabras, para anunciar las Fiestas 

del Eterno. 

1:21 “Elohim creó los grandes monstruos 
marinos y toda criatura viviente de toda 
especie que se mueve, que las aguas 
produjeron en enjambres y todas las aves 
aladas de toda especie. Y Elohim vio que 
esto era bueno”. – En este pasaje YHVH 
comenzó a llenar la tierra con los animales. 
Ya estaban creadas las condiciones de 
sustento para que las criaturas vivieran. 
Elohim comenzó a poblar las aguas y el cielo. 
La palabra usada para “creó” viene del 
hebreo “bará” (א רָּ  del Strong #1254 que (בָּ

significa: Creación, creador, crear o criar. Lo 
curioso es que esa palabra solo es usada tres 
veces en todo el relato de la Creación: En 
Bereshit (Génesis) 1:1 Cuando dice que 
YHVH creó los cielos y la tierra; en Bereshit 

(Génesis) 1:21 Cuando dice que YHVH creó 
los grandes monstruos marinos; y en 
Bereshit (Génesis) 1:27 Cuando dice que 
YHVH creó al hombre. Lo más interesante de 
esta palabra, “Creó”, es que solo se usa 
cuando se crea algo grande o 
trascendente. Se puede entonces deducir 
por lo anterior que en toda la Creación hay 
tres grandes eventos que son:  

• La Creación de los cielos y la tierra;  

• La Creación de los animales del mar y las 
aves;  

• la Creación del Hombre.  

Así como menciona Abarbanel en su 

comentario del Jumash: “la expresión creó se 

refiere a algo que no tiene precedente” 

(Énfasis añadido. Comentario tomado del 

libro de Bereshit 1:21, Jumash p.7)”.  

 

Tercera Aliah, 1:24 - 2:3 

1:24-25 “Elohim dijo: “Que produzca la 
tierra toda clase de criaturas vivientes: 
ganado, los que se arrastran y bestias 
salvajes de toda especie”. Y así fue. 
25Elohim hizo bestias salvajes de toda 
especie y ganado de toda especie y toda 
especie de animales que se arrastran por 
la tierra. Y Elohim vio que esto era bueno”. 
– La palabra “dijo” en hebreo “amar” (מַר  del (אָּ

Strong #559 que significa: anuncio, convocar 
o decidir. Esto da a entender que no son solo 
palabras o acciones al azar. Son el resultado 
de una decisión o Decreto Divino. Estas 
palabras son una convocación a la existencia 
o también el anuncio de una obra 
sobrenatural. En el versículo 24 el verbo 
“produzca” es la palabra en hebreo “iatzá” 
א)  ,del Strong #3318 que indica movimiento (יָּצָּ

dando la idea de que brotaron de la tierra. 
Este verbo puede expresar la idea de dar a 
luz: Bereshit (Génesis) 1:22 Elohim los 
bendijo, diciendo: “Sean fructíferos y 
multiplíquense, llenen las aguas en los mares 
y que las aves se multipliquen en la tierra” 
(VIN). Un hebraísmo precioso para ilustrar 



5 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

todo el acto de la Creación, parece decir que 
la tierra dio a luz a los animales. 

1:26-27 “Entonces dijo Elohim: “Hagamos 
al hombre a nuestra imagen, según 
nuestra semejanza. Ellos gobernarán los 
peces del mar, las aves del cielo, el ganado, 
toda la tierra y todo lo que se arrastra por 
el suelo”. Y Elohim creó al hombre a su 
imagen, a imagen de Elohim lo creó; varón 
y hembra los creó”. – Concluye el Rabí 
Saadia Gaón: “Esta es la forma en la que los 
reyes hablaban de sí mismos en plural 
conocida como plural mayestático [propio o 
relativo a la majestad]. Esta forma de 

expresarse suele utilizarse en hechos 
decisivos, incluyendo aquellos en que se 
necesita la intervención Divina”. (Comentario 
tomado del Libro de Bereshit 1:26, Jumash 
p.9). Con base en esta aclaración podemos 
entender que no se trata de que exista otra 
deidad, o que el Todopoderoso consultara a 
alguien más. Por el contrario, se trataba de un 
evento trascendentalmente importante que 
hizo que se expresara de esa manera. La 
palabra usada para “imagen” en hebreo es 
“tzélem” (צֶלֶם) del Strong #6754 que significa: 

apariencia o figura representativa. Dado esto, 
podemos entender que YHVH estaba 
creando una figura que lo representaría a Él 
o un representante directamente. Podemos 
afirmar entonces que esa imagen no 
correspondía solamente al sentido moral, 
sino que significaba mucho más que eso, 
indicando más un asunto de dominio y 
autoridad delegada por el Creador sobre el 
hombre, como lo explica cuando establece 
que este hombre dominaría o ejercería 
autoridad sobre el resto de la Creación. De 
igual manera es importante aclarar que la 
frase “a imagen de Elohim” no corresponde a 
una forma física pues Elohim no tiene forma, 
como se menciona en Yohanan (Juan) 4:24 
“Elohim es espíritu; y es necesario que los 
que lo adoran, lo adoren en espíritu y en 
verdad.” (VIN). En EMC Shalom Internacional 
tenemos como pilar y base lo dicho en 
Shemot (Éxodo) 20:4-6 “No te harás imagen, 
ni ninguna semejanza de lo que esté arriba en 
el cielo, ni abajo en la tierra, ni en las aguas 
debajo de la tierra. No te inclinarás a ellas, ni 

las honrarás; porque yo soy YHVH tu Elohim, 
fuerte, celoso, que visito la maldad de los 
padres sobre los hijos hasta la tercera y 
cuarta generación de los que me aborrecen, 
y hago misericordia a millares, a los que me 
aman y guardan mis mandamientos.” (RV60). 
La única imagen del Elohim invisible caminó 
hace dos mil años entre nosotros, murió, 
resucito y ascendió a los shamaim y su 
nombre es Yeshua HaMashíaj, Colosenses 
1:15 “Él es la imagen del Elohim invisible, el 
primogénito de toda la creación;” (VIN).  

1:28 “Elohim los bendijo y les dijo: “Sean 
fecundos y multiplíquense, llenen la tierra 
y domínenla; y gobiernen a los peces del 
mar, a las aves del cielo y a todo ser 
viviente que se arrastra por la tierra”. – 
Este verso nos explica un poco lo que 
significa estar bendecidos. La bendición fue 
para que ellos pudieran fructificar y 
multiplicarse. La palabra Fructificar en hebreo 
“paráh” (ה רָּ  :del Strong #6509 significa (פָּ
aumentar, crecer, fértil, dar fruto, multiplicar, 
retoñar o producir. Por otro lado, Multiplicar 
en hebreo “rabáh” (ה בָּ  del Strong #7235 (רָּ
significa: abundancia, abundante, aumentar, 
dominar, engrandecer o ensanchar. Estos 
dos verbos están relacionados con lo que 
continua en el siguiente verso. Llenar la tierra 
se enlaza con fructificar y el dominarla con 
multiplicar su dominio. Estas dos cosas 
debían ser logradas progresivamente. 

1:29 “Elohim dijo: “Miren, Yo les doy toda 
planta que da semilla sobre la tierra y todo 
árbol que da fruto con semilla; estos les 
servirán de alimento”. – El hombre en su 
diseño original seguía una dieta vegetariana. 
Solo después del Diluvio le fue permitido 
comer carne. 

1:30 “Y a todos los animales de la tierra, a 
todas las aves del cielo y a todo lo que se 
arrastra por la tierra, en los que hay aliento 
de vida, [les doy] todas las plantas verdes 
por alimento”. Y así fue”. – Los animales 
también eran vegetarianos. La caída afectó 
no solo al hombre, sino a toda la Creación. Es 
por eso que, en el futuro, cuando el Mashíaj 
(Mesías) regrese restaurará la Creación a su 
estado original: Yeshaiahu (Isaías) 65:25 “El 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

6 

lobo y el cordero pastarán juntos y el león 
comerá paja como el buey y la serpiente se 
alimentará de polvo. No se hará nada malo ni 
perverso en todo mi sagrado monte, ha dicho 
YHVH” (VIN). 

2:1-3 “Quedaron terminados el cielo y la 
tierra, con todo su ejército. En el sexto día 
concluyó Elohim la obra que estaba 
haciendo y cesó en el sexto día de toda la 
obra que había hecho. Entonces Elohim 
bendijo al séptimo día y lo declaró sagrado, 
porque en él cesó Elohim de toda obra de 
creación que había hecho”. – La Toráh nos 
enseña que el sello de la perfección de toda 
la Creación no es el hombre, como piensa la 
teología humanista, sino el Shabat. Este 
evento fue lo que concluyó la Creación. Es el 
más grandioso y especial de los días, pues es 
en este día en el que toda la Creación se 
alinea con su Creador. Este día no solo fue 
bendecido, sino que también fue santificado. 
Es decir, fue apartado de los demás días y 
hecho especial con un propósito especial, 
configurado en la cita que tenemos con YHVH. 
De esta forma vemos como el Eterno hace 
diferencia al santificar el séptimo día, 
cortándolo y separándolo. Los seis primeros 
días los nombra con números y al único que 
le pone nombre propio es al séptimo 
llamándolo Shabat, en un sentido más 
cercano a lo que realizó, cesar o dejar de 
trabajar. Más adelante designó también un 
lugar físico para un templo. Hay tiempos 
santos y lugares santos, tiempos apartados y 
lugares apartados. Estos son principios 
incorporados en la Creación, que ayudan al 
hombre a relacionarse de manera correcta 
con el Creador. 

 

Cuarta Aliah, 2:4 - 3:21 

2:7 “Entonces YHVH Elohim formó al 
hombre del polvo de la tierra. Sopló en su 
nariz el aliento de vida y el hombre vino a 
ser un ser viviente”. – La palabra usada en 
hebreo para “formar” es “iatzár” (יָּצַר) del 

Strong #3335 que quiere decir: moldear en 
una forma; específicamente como el alfarero. 
Aquí se ve una diferencia en cuanto a la 

Creación de los animales. Esta diferencia 
está dada en el hecho de que los animales 
fueron creados por su palabra cuando dice: 
Haya, sean. Sin embargo, al hombre, la 
Escritura dice que lo formó como un alfarero 
forma su vasija. Es por eso por lo que dice en 
Yermiahu (Jeremías) 18:1-6 “La palabra que 
vino a Yermiahu de parte de YHVH: 2“Baja a 
la casa del alfarero, y allí te impartiré mis 
palabras”. 3Así que bajé a la casa de un 
alfarero, y lo encontré trabajando en la rueda. 
4Y si la vasija que hacía se dañaba, como 
sucede con el barro en las manos del alfarero, 
él volvía a hacer otro vaso según le parecía 
mejor. 5Entonces me llegó la palabra de 
YHVH: 6“Oh Casa de Israel, ¿no podré yo 
hacer con ustedes como hace este alfarero? 
declara YHVH. Como el barro en la mano del 
alfarero, así son ustedes en mis manos, oh 
Casa de Israel” (VIN). Rashí comenta: 
“Vemos entonces que Dios hizo al hombre 
con materia inferior (terrenal) y con materia 
superior (Celestial): Su cuerpo fue hecho a 
partir de polvo y su alma con el espíritu” 
(Comentario tomado del libro de Bereshit 2:7, 
Jumash p.13). 

2:8 “YHVH Elohim plantó un huerto en 
Edén, en el oriente y puso allí al hombre 
que había formado”. – El texto nos enseña 
que YHVH creó al hombre fuera del Edén y 
después lo introduce en él. Se observa 
también que primero es creado el Hombre y 
después el huerto. Por lo que puede pensar 
que YHVH crea el huerto, por causa de o para 
el hombre. El vocablo empleado aquí “al 
oriente” en hebreo “kédem” (קֶדֶם) del Strong 

#6924 indica tiempo pasado: Yermiahu 
(Jeremías) 30:20a “Sus hijos serán como en 
el pasado, y su comunidad será establecida 
por mi gracia…” (VIN); y Nejemiah 
(Nehemías) 12:46 “Porque los directores de 
los cantores y las canciones de alabanza y 
acción de gracias ya existían en el tiempo de 
David y de Asaf” (VIN). Ese término también 
significa eternidad: Devarim (Deuteronomio) 
33:27a “El Elohim eterno es un refugio, un 
apoyo son los brazos eternos …” (VIN). El 
hecho que el Edén estuviera al oriente implica 
que este tiempo pasado representa la 
eternidad futura, o el estado perfecto que 



7 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

desea nuestro Gadol Elohim para cada uno 
de sus hijos. A lo largo de la descripción del 
Edén vemos similitudes con la tierra que 
recibiremos en la eternidad. 

2:9 “Y del suelo YHVH Elohim hizo crecer 
todo árbol agradable a la vista y bueno 
para alimento, con el árbol de la vida en 
medio del jardín y el árbol del 
conocimiento del bien y del mal”. – En 
medio del huerto o del jardín había dos 
árboles. El Árbol de la Vida y el Árbol del 
Conocimiento del Bien y del Mal. 

2:15 “YHVH Elohim tomó al hombre y lo 
colocó en el jardín del Edén para que lo 
cultivara y lo atendiera”. – Acá 
encontramos dos palabras claves: Cultivar y 
Atender. Estas se traducen de: “Abad” (בַד  (עָּ

del Strong #5647 y “mar” (ַר  del Strong (מָּ

#8104 respectivamente. Cuyos significados 
son: trabajar, arar, culto, desempeñar, ejercer, 
honrar, ministrar, prestar, servidumbre, servir, 
siervo, sujetar, entre otros; y cercar alrededor 
(como con espinos), i.e.   guardar; 
generalmente proteger, cuidar, centinela, 
conservar, considerar, custodiar, entre otros; 
respectivamente. Por lo anterior podemos 
deducir que el propósito inicial era que el 
hombre cuidara este huerto o jardín y que a 
su vez esto fuera un acto de adoración al 
Eterno. A nivel de Remez (segundo nivel de 
interpretación exegética) podemos entender 
que somos responsables de cuidar y proteger 
las bendiciones que YHVH nos da para 
usarlas como adoración y servicio a Él. 

2:16-17 Y YHVH Elohim le ordenó al 
hombre: “De todo árbol del jardín tienes 
libertad de comer; 17pero en cuanto al 
árbol del conocimiento del bien y del mal, 
no debes comer de él; porque el día que 
comas de él, positivamente morirás”. – La 
Escritura nos muestra que el mandamiento o 
la restricción estaba en no comer del Árbol del 
Conocimiento del Bien y del Mal. Sin embargo, 
no había prohibición alguna en comer del 
Árbol de la Vida. Aquí vemos un mandato que 
debe recordarle al hombre su condición de 
criatura y el beneficio que trae la obediencia 
a su Creador: Romanos 6:23 “Porque la 
paga del pecado es muerte; pero el don de 

Elohim es vida eterna en el Mashíaj Yeshúa, 
nuestro Maestro” (VIN). Y el desastre que trae 
la desobediencia: Yojanán Álef (1 Juan) 3:4 
“Todo el que comete pecado también infringe 
la ley, pues el pecado es infracción de la ley” 
(VIN). Quebrantar la ley trae muerte. Es 
interesante señalar que el primer pecado 
estuvo relacionado con la comida. El hombre 
perdió su estado de perfección por comer lo 
que se le había prohibido. Aún las leyes sobre 
lo que se debe comer son leyes de santidad: 
Vaikrá (Levítico) 11:42-43, 46-47 “42Ustedes 
no comerán, entre todos los reptiles que se 
arrastran por el suelo, ninguno que ande en 
cuatro [patas]ni ninguno que tenga muchas 
patas; porque son abominación. 43No 
deberán hacerse detestables por medio de 
algo que se arrastra; no se harán impuros con 
ellos para quedar contaminados”, “46Esta es 
la instrucción sobre los animales, las aves, 
todas las criaturas vivientes que se mueven 
en el agua y todas las criaturas que 
enjambran sobre la tierra, 47para que se 
distinga entre lo impuro y lo puro, entre los 
animales que ser pueden comer y los 
animales que no se pueden comer” (VIN). El 
cumplimiento de los mandamientos eleva al 
hombre a las esferas espirituales, pero el 
quebrantamiento de los mandamientos lo 
reduce al polvo del cual fue tomado. 

2:18 YHVH Elohim dijo: “No es bueno que 
el hombre esté solo; le voy a hacer una 
ayudante adecuada”. – La palabra para 
“ayuda” en hebreo es “ézer” (עֵזֶר) del Strong 

#5828 que significa: ayuda idónea, ayudador, 
ayudar, socorrer o socorro. Lo que nos 
muestra que el rol de la mujer no es suplantar 
al hombre y hacer la función del hombre. 
Cada uno tiene su papel. No es una idea 
machista determinar cuáles son las funciones 
de la mujer, puesto que tiene un diseño 
diferente y particular. Hoy se lucha por la 
igualdad de género, pero esto es una idea 
contraria a la idea del Eterno. No se habla que 
el hombre sea superior a la mujer, solo que 
somos diferentes, física, emocional y 
funcionalmente. 

2:19-20 “Y YHVH Elohim formó de la tierra 
todas las bestias salvajes y todas las aves 
del cielo y se las llevó al hombre para ver 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

8 

qué nombre les ponía; y como quiera que 
el hombre llamara a toda criatura viviente, 
ese sería su nombre. 20Y el hombre puso 
nombre a todo el ganado y a todas las aves 
del cielo y a todas las bestias salvajes; 
pero para Adam no se halló una ayudante 
adecuada”. – Uno de los primeros trabajos 
que tuvo el hombre fue dar nombre a los 
animales. Estos nombres reflejarían su 
naturaleza y esencia, puesto que según la 
Toráh los nombres expresan además su 
destino. Vemos también que el hombre no 
encuentra en los animales su pareja. Esto 
permite apreciar que el hombre sexualmente 
no es compatible con ningún animal. El 
bestialismo es una afrenta ante el Eterno, 
como lo expresa la Toráh en Devarim 
(Deuteronomio) 27:21a “Maldito el que se 
acueste con cualquier bestia.” (VIN).  

2:21-22 “Así que YHVH Elohim echó sobre 
el hombre un sueño profundo; y, mientras 
éste dormía, tomó una de sus costillas y 
cerró la carne en ese lugar. 22Y YHVH 
Elohim, de la costilla que le había sacado 
al hombre, formó una mujer, y se la 
presentó al hombre”. – En el relato de la 
Creación: Bereshit (Génesis) 1:27 “Y Elohim 
creó al hombre a su imagen, a imagen de 
Elohim lo creó; varón y hembra los creó” (VIN). 
"Varón y hembra los creo" así está escrito en 
el versículo 27 de manera general. Pero aquí 
ya se está describiendo de forma más 
detallada como fueron creados. Primero fue 
el varón y así del varón procede la mujer. El 
varón no fue creado a causa de la mujer, sino, 
la mujer a causa del varón. Pero el Eterno 
quiso crearla del costado de Adam, 1 de 
Corintios 11:8-9 “Porque el hombre no 
procede de la mujer, sino la mujer del hombre. 
9Además, el hombre no fue creado a causa 
de la mujer, sino la mujer a causa del hombre.” 
(VIN). Esto explica claramente el texto "varón 
y hembra los creo". 

2:24 “Por eso el hombre deja a su padre y 
a su madre para unirse a su mujer y llegan 
a ser una sola carne”. – Aquí está la base 
para el matrimonio entre hombre y mujer. La 
idea es que sean ejad, es decir una unidad 
indisoluble, tal cual como fueron diseñados. 

3:1-3 Ahora bien, la serpiente era el más 
astuto de todos los animales salvajes que 
había hecho YHVH Elohim; y le dijo a la 
mujer: “¿De veras que Elohim les ha dicho 
que no coman de ningún árbol del jardín?”. 
2La mujer le contestó a la serpiente: 
Podemos comer del fruto de los otros 
árboles del huerto. 3Es solamente del fruto 
del árbol que está en medio del jardín que 
Elohim dijo: “No coman de él ni lo toquen, 
para que no mueran”. – Era algo normal que 
el hombre o el ser humano hablara con los 
animales. En este texto vemos que no fue una 
sorpresa para la mujer que la serpiente le 
hablara. La sutileza de la tentación comienza 
cuando se cuestiona la autoridad. La 
expresión interrogativa ¿De veras…? lleva a 
la segunda intención. Es decir, se nota un 
profundo deseo de exponer “otra verdad” 
paralela o contraria a la establecida 
anteriormente. A nivel de Remez entendemos 
que en el momento en el que se cuestiona 
la Toráh se está en frente de una tentación. 
Cuando se establece o asume una posición 
paralela o contraria a lo que se ha escrito, 
aunque parezca “mejor” o más atractivo y se 
digan frases como: “No es tan malo, después 
de todo” o “eso no me condena”, se está 
asumiendo o estableciendo otra “verdad” que 
no es una verdad establecida por Elohim. La 
Toráh fue dada para obedecerla, no para 
cuestionarla. Otro detalle importante es la 
respuesta dada por la mujer. Acá vemos un 
peligro, que en este caso abrió la puerta al 
pecado, y es el hecho de agregarle al 
mandamiento palabras que no han sido 
dadas. YHVH nos recalca una y otra vez, el 
hecho de no agregarle ni quitarle a la 
Escritura: Devarim (Deuteronomio) 4:2 “No 
añadan nada a lo que yo les mando, ni le 
quiten nada, sino observen los 
mandamientos de YHVH su Elohim que yo 
les mando” (VIN). La Mujer le dijo a la 
serpiente que el Eterno le había dicho que: 
“No lo comiera, ni lo tocara” cuando el 
mandato solo era la prohibición de comerlo. A 
nivel de Remez podemos entender que 
cuando se añade a la Toráh de YHVH y así 
se enseña, se abre la puerta para que entre 
el pecado. 



9 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

3:4-5 Y la serpiente le dijo a la mujer: 
“Ustedes no van a morir; 5lo que pasa es 
que Elohim sabe que tan pronto ustedes 
coman de él se les abrirán los ojos y serán 
como los elohim, que conocen el bien y el 
mal”. – Acá vemos que la tentación comienza 
por un cuestionamiento de la Toráh de YHVH. 
El hombre y la mujer tenían el mandamiento 
de no comer el fruto y si lo hacían habría 
consecuencias nefastas para ellos. Lo mismo 
pasa en la vida de toda persona. YHVH nos 
ha dado su Toráh y hay bendiciones para el 
que la obedece y consecuencias negativas 
para quien la desobedece: Devarim 
(Deuteronomio) 28 “Bendiciones para 
obedientes y Resultados de la 
desobediencia”. El mensaje trasmitido por la 
serpiente es que no habría consecuencias: 
“Ustedes no van a morir”. La idea era poner 
en duda la consecuencia, y una vez logrado 
esto, se pondría en duda también el 
mandamiento. Expone el comentario del 
Jumash: “La serpiente empleó otra artimaña 
muy conocida por aquellos que tratan de 
racionalizar la Toráh para restarle validez. 
Ellos sostienen que los que trasmiten e 
interpretan la Ley de Dios actúan motivados 
por un deseo egoísta de consolidar su propio 
poder” (Comentario tomado del Libro de 
Bereshit 3:1-5, Jumash p.17). 
Complementando esto el Rabí Hirsch dice 
que lo que la serpiente está diciendo es: “Dios 
no prohibió este árbol debido a que le 
importaran las vidas de ustedes, sino porque 
Él está consciente de que, al comer de él, 
ustedes alcanzarán una sabiduría mayor y se 
volverán Omniscientes como Él. Entonces 
podrán independizarse de Él” (Comentario 
tomado del Libro de Bereshit 3:1-5, Jumash 
p.17). Como se ha podido apreciar el 
elemento seductor que usa la serpiente es la 
promesa de ser como Elohim y que había un 
sentimiento egoísta en Él que los privaba de 
privilegios a los que ellos tenían derecho. Así 
también sucede hoy. El adversario engaña 
haciendo creer, según la concupiscencia del 
corazón, que YHVH no quiere que nos 
divirtamos o que disfrutemos de la vida. Pero 
si conocemos bien la Toráh sabremos que es 
todo lo contrario. Obedeciendo pierde 
derecho el adversario. 

3:6 “Cuando la mujer vio que el árbol era 
bueno para comer y un deleite a los ojos y 
que el árbol era deseable como fuente de 
sabiduría, tomó de su fruto y comió. 
También le dio a su esposo y él comió con 
ella”. – La mujer esta vez, miró el árbol de 
una manera diferente a las que pudiera 
haberlo visto antes. Esta nueva manera de 
verlo era con los ojos de la codicia. Es decir, 
lo miró y lo deseó. Algunas palabras claves 
de este verso nos ofrecen un conocimiento 
más profundo. La palabra “mirar” en hebreo 
“raáh” (ה אָּ  del Strong #7200 indica mirar (רָּ

con aprobación. Se reflexiona sobre lo que se 
ve con aprobación. Percibir con el corazón: 
Kohélet (Eclesiastés) 1:16 Yo hablé en mi 
mente diciendo: “Me he engrandecido y he 
aumentado mi sabiduría más que todos los 
que fueron antes de mí en Yerushalaim, y mi 
mente ha captado mucha sabiduría y 
conocimiento” (VIN). Es decir, la mujer 
aprobó la propuesta de la serpiente después 
de meditar en los argumentos de esta. La 
palabra “agradable” en hebreo “taaváh” (ה  (תַאֲוָּ

del Strong #8378 declara que le producía el 
deseo de satisfacerse con lo que veía. El 
problema de ver radica en la forma en la que 
vemos. Si lo que vemos, lo deseamos para 
satisfacer algo en nosotros o lo deseamos 
para usarlo como atajo, para llegar a un fin 
que implica quebrantar un mandamiento del 
Eterno, en vez de obedecer y esperar en 
Elohim su provisión para nosotros en ese 
asunto. La forma equivocada de ver le lleva a 
la mujer a codiciar el árbol, como una vía 
alternativa para llegar a la sabiduría, 
rechazando así el conocimiento de Elohim. 
No rechacemos la sabiduría que viene de lo 
Alto: Mishlé (Proverbio) 1:20 “La sabiduría 
clama en las calles, levanta su voz en las 
plazas” (VIN); Mishlé (Proverbio) 2:10,15 
“Pues la sabiduría entrará en tu mente, el 
conocimiento te deleitará” … “Cuyas sendas 
son torcidas y que se han desviado en su 
proceder” (VIN); Colosenses 1:9 “Por esta 
razón también nosotros, desde el día que lo 
supimos, no cesamos de orar por ustedes y 
de rogar que sean llenos del conocimiento de 
Su voluntad en toda sabiduría y plena 
comprensión espiritual” (VIN); Yaakov 
(Santiago) 3:15-17 Ésta no es la sabiduría 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

10 

que desciende de lo alto, sino que es terrenal, 
animal y del acusador. Porque donde hay 
celos y contiendas, allí hay desorden y toda 
práctica perversa. En cambio, la sabiduría 
que procede de lo alto es primeramente pura; 
luego es pacífica, tolerante, complaciente, 
llena de misericordia y de buenos frutos, 
imparcial y no hipócrita” (VIN). La misión 
principal del hombre era evitar que en el 
Jardín entrara el mal. El hombre había fallado 
en su misión de cuidar y proteger el huerto. 

3:7 “Entonces se les abrieron los ojos a 
los dos y percibieron que estaban 
desnudos; y así que cosieron hojas de 
higuera y se hicieron delantales”. – La 
palabra hebrea para “conocer” es “yahad” 
 ,del Strong #3054 que significa: discernir (יָּהַד)

conocer, doler o reconocer. Lo que nos da la 
idea de que ellos reconocieron con dolor, es 
decir, por experiencia propia, las 
consecuencias de su trasgresión. Comenta el 
Rabí Hirsch: “La serpiente tenía razón: Se 
habían vuelto personas ilustradas. Pero   lo 
primero de lo que se dieron cuenta fue de 
que… ¡estaban desnudos! El hombre no 
necesita avergonzarse de su cuerpo mientras 
esté dedicado al servicio de Dios … Pero si 
no, entonces siente vergüenza de su 
desnudez, ya que esta es la sensación de 
querer ocultar algo que no debe ser 
descubierto y lo está siendo” (Comentario 
tomado del Libro de Bereshit 3:7, Jumash 
p.17). La respuesta clásica ante una falta es 
tratar de mitigar las consecuencias. Es por 
eso por lo que trataron de tapar o cubrir la 
vergüenza de su desnudez. 

3:8 “Oyeron el sonido de YHVH Elohim, 
que se paseaba por el jardín a la hora 
fresca del día; y el hombre y su mujer se 
escondieron de YHVH Elohim entre los 
árboles del jardín”. – El pecado produce 
vergüenza como vimos anteriormente. Es por 
eso que al escuchar que Elohim se acercaba, 
se escondieron. A nivel de Remez 
entendemos que la vergüenza producida por 
el pecado nos hace huir de la presencia de 
YHVH. 

3:10 Él contestó: “Oí tu voz en el jardín y 
me dio miedo, porque estaba desnudo, por 

eso me escondí”. – El miedo entró en el 
mundo por causa del pecado. 

3:12-14 El hombre dijo: “La mujer que 
pusiste a mi lado, ella me dio del árbol y yo 
comí”. 13Y YHVH Elohim le dijo a la mujer: 
“¿Qué es lo que has hecho?”. La mujer 
respondió: “La serpiente me engañó y yo 
comí”. 14Entonces YHVH Elohim le dijo a la 
serpiente: “Por haber hecho esto, más 
degradada serás que todo el ganado y 
todas las bestias salvajes: Sobre el vientre 
te arrastrarás y polvo comerás todos los 
días de tu vida”. – Cuando cometemos 
alguna falta o trasgredimos la Toráh de YHVH 
y somos confrontados, la primera reacción 
que tenemos es la auto justificación, cuyo 
propósito es evadir nuestra responsabilidad o 
culpar a otros. Este caso es muestra de ello. 
Vemos que en primera instancia el hombre 
culpa a la mujer, pero en lo más profundo 
culpa a Elohim por habérsela dado cuando 
dice “…la mujer que pusiste a mi lado”. La 
mujer por su parte siguió el mismo ejemplo, y 
en lugar de asumir su responsabilidad, culpa 
a la serpiente, que, dicho sea de paso, había 
sido creada por el Eterno, o sea que también 
lo culpó a Él. Pero YHVH es justo y da a cada 
uno la retribución de sus obras, por lo que 
comienza a emitir juicio, primero con la 
serpiente. 

3:15 “Pondré enemistad entre ti y la mujer 
y entre tu simiente y su simiente; este te 
golpeará la cabeza y tú lo herirás en el 
talón”. – Aquí se habla en primer lugar de 
una enemistad entre la mujer y la serpiente. 
Pero si profundizamos a nivel Remez 
encontramos aquí la “Primera Promesa 
Mesiánica”, de que la simiente de la mujer, 
Yeshúa, aplastaría la cabeza de la simiente 
de la serpiente, el haSatán. 

3:16 Y a la mujer dijo: “Haré más severos 
tus dolores de parto; con dolor darás a luz 
tus hijos. Tendrás apego a tu esposo y él 
tendrá autoridad sobre ti”. – El mundo de la 
mujer, la familia, fue afectada por el pecado 
de ella. Lo que había sido un placer o un 
deleite se convertiría ahora en algo muy 
doloroso para ella. 



11 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

3:17 A Adam le dijo: “Como hiciste lo que 
te dijo tu mujer y comiste del árbol del que 
te   ordené, que no comieras, el suelo 
queda degradado por tu culpa; con duro 
trabajo comerás de él todos los días de tu 
vida”. – A veces pensamos que nuestro 
pecado solo nos afecta a nosotros, pero la 
realidad es que afecta a todo aquello que está 
a nuestro alrededor, y sobre todo a aquello 
sobre lo cual ejercemos influencia. Acá 
vemos que toda la tierra fue maldecida a 
causa del hombre, todo lo que había sido 
creado “bueno en gran manera” ahora se 
volvía hostil. El trabajo que había sido un 
deleite para el hombre ahora se volvía una 
necesidad imperiosa. Rab Shaúl lo muestra 
de la siguiente manera Romanos 8:19-22 
“Pues la creación aguarda con ardiente 
anhelo que se manifiesten los hijos de Elohim. 
20Porque la creación quedó sometida al 
fracaso, no por su propia voluntad sino por la 
del que la sometió; 21y la creación misma está 
en espera de que la liberten de la esclavitud 
de la corrupción, para entrar a la libertad 
gloriosa de los hijos de Elohim. 22Porque 
sabemos que toda la creación gime unida, y 
unida sufre dolores de parto hasta ahora” 
(VIN). 

3:19 “Con el sudor de tu frente te ganarás 
el pan, hasta que vuelvas al suelo, del que 
fuiste formado. Pues polvo eres y al polvo 
volverás”. – La muerte entró en el mundo por 
causa del pecado. Como lo expresa Rab 
Shaúl en Romanos 5:12 “Por eso, como el 
pecado entró en el mundo por un hombre, y 
por el pecado vino la muerte, así también la 
muerte pasó a todos los hombres, por cuanto 
todos pecaron” (VIN). La muerte no fue 
creada, fue una consecuencia de la 
desobediencia del hombre. Ante todo, esto 
plantea una pregunta: ¿Qué es la muerte? El 
sentido que da la Escritura acerca de la 
muerte está en las palabras de Shlomoh 
(Salomón) en Cohélet (Eclesiastés) 12:7 “Es 
que el polvo vuelve a la tierra, como era; y el 
espíritu vuelve a ha'Elohim, Quien lo dió” 
(VIN). Es decir, la muerte consiste en la 
separación entre la parte material del hombre 
y la parte espiritual. Lo contrario a lo que pasó 
en Bereshit (Génesis) 2:7 “Entonces YHVH 

Elohim formó al hombre del polvo de la tierra. 
Sopló en su nariz el aliento de vida y el 
hombre vino a ser un ser viviente” (VIN). 

3:21 “Y YHVH Elohim hizo ropa de pieles 
para Adam y para su mujer y los vistió”. – 
Acá tenemos el primer sacrificio expiatorio, 
hecho para cubrir la vergüenza del hombre. 
Lo que además demuestra, a nivel Remez, 
que YHVH quiere que nuestra vestidura sea 
decorosa ante Él. 

 

Quinta Aliah, 3:22 - 4:26 

3:22-24 Luego YHVH Elohim dijo: “Ahora 
que el hombre ha llegado a ser como uno 
de nosotros, conocedor del bien y el mal, 
si alarga la mano y toma del árbol de la 
vida y come, vivirá para siempre”. 23Por 
eso YHVH Elohim lo expulsó del jardín del 
Edén, para que labrara el suelo de donde 
lo había sacado. 24Echó al hombre y puso 
al oriente del jardín del Edén los 
querubines y la llameante espada giratoria, 
para cerrar el camino al árbol de la vida”. 
– El pecado del hombre hizo que YHVH lo 
expulsara del Jardín del Edén, puesto que el 
pecado nos aleja de Elohim. Ahora el hombre 
tenía las herramientas necesarias para 
discernir entre el bien y el mal. Es por eso por 
lo que le fue prohibido comer del Árbol de la 
Vida. Este Árbol ha sido reservado para los 
que le sean fieles a Elohim tal como lo 
expresa Yojanán (Juan) en Hitgalut 
(Apocalipsis) 2:7 “El que tiene oído, oiga lo 
que el espíritu dice a las comunidades. Al que 
venza le concederé comer del árbol de la vida 
que está en medio del jardín del Edén de 
Elohim” (VIN). 

4:1-2 “El hombre se unió a su mujer Javah 
y ella concibió y dio a luz a Cain [creado], 
diciendo: “He creado un varón con la 
ayuda de YHVH”. 2Después dio a luz a su 
hermano Hével [vapor]. Hével llegó a ser 
pastor de ovejas y Cain llegó a ser 
agricultor”. – Dice el comentario del Jumash: 
“La traducción en el tiempo pluscuamperfecto 
(pretérito o pasado) sigue la interpretación de 
Rashí, y significa que la concepción de Káyin 
había tenido lugar antes del pecado y la 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

12 

expulsión de Adam y Javah del Edén” 
(Comentario tomado del Libro de Bereshit 4:1, 
Jumash p.21). Algunos ubican el nacimiento 
de Hével antes de la caída y otros lo hacen 
después de esta. Lo cierto es que ambos 
heredaron de sus padres la naturaleza caída, 
y por consiguiente también trabajarían por su 
sustento. Cada uno de los hijos de Adam 
siguió un oficio para así obtener su sustento. 

4:3-5 “Después de algún tiempo, Cain trajo 
una ofrenda a YHVH del fruto de la tierra; 
4y Hével, por su parte, trajo lo más selecto 
de las primicias de su rebaño. YHVH le 
prestó atención a Hével y su ofrenda, 5pero 
a Cain y su ofrenda no le prestó atención. 
Cain estaba muy enojado y puso mala 
cara”. – La ofrenda es un acto de adoración 
establecido en la Toráh. Pero si la Toráh fue 
dada en el Sinaí ¿Cómo sabían Caín y Hével 
el asunto de la ofrenda? ¿Por qué YHVH se 
agrada de la ofrenda de Hével y no de la de 
Cain? Acá se encuentra un valioso 
argumento y es el hecho de que la Toráh es 
ETERNA: Tehilim (Salmos) 119:89 “YHVH 
existe para siempre; tu palabra permanece 
firme en el cielo” (VIN); Tehilim (Salmos) 
119:142 “Tu justicia es eterna; tu Torah es 
verdadera” (VIN); Tehilim (Salmos) 119:144 
“Tus justos decretos son eternos; dame 
entendimiento, para que viva” (VIN); Tehilim 
(Salmos) 119:152 “Yo sé por tus decretos de 
antaño que los estableciste para siempre” 
(VIN) y Matitiahu (Mateo) 5:17-19 “No 
piensen que yo vine para anular la Torah o los 
Profetas. No he venido a anular, sino a 
cumplir. 18En verdad les digo que mientras no 
pasen el cielo y la tierra, ni siquiera una yod 
ni una tilde pasará de la Torah hasta que todo 
se haya cumplido. 19“Por lo tanto, a cualquiera 
que quebrante el más pequeño de estos 
mandamientos y así lo enseñe a la gente, se 
le considerará el más pequeño en el reino del 
Cielo. Pero a cualquiera que los cumpla y los 
enseñe, a éste lo considerarán grande en el 
reino del Cielo” (VIN). Con base en que la 
Toráh es Eterna, entendemos el hecho de 
que ambos hermanos trajeran su ofrenda. 
Pero, como bien dice el pasaje, las dos 
ofrendas no eran iguales. Puesto que una fue 
del agrado del Eterno y la otra no. Expone el 

comentario del Jumash: “A partir del sutil 
contraste entre la simple descripción de la 
ofrenda de Cain y la descripción más 
detallada de la ofrenda de Hével -de los 
primerizos de su rebaño y de los más 
selectos-, los Sabios deducen que la ofrenda 
de Cain era de las partes inferiores de la 
cosecha de los frutos, mientras que Hével 
eligió únicamente lo más selecto de su 
rebaño. Por lo tanto, el sacrificio de Hével fue 
aceptado, pero el de Cain, no” (Comentario 
tomado del Libro de Bereshit 4:3-5, Jumash 
p.21). Por eso cada vez que vayamos a hacer 
un servicio para Elohim debemos buscar la 
excelencia y dar lo mejor de nosotros para el 
Rey Eterno. 

4:7 “Seguramente, si obraras bien 
pondrías buena cara. Pero si no obras bien, 
el pecado te acecha a la puerta para 
dominarte. Sin embargo, tú puedes 
dominarlo a él”. – La palabra “yace” en 
hebreo “rabáts” (בַץ  del Strong #7257 (רָּ

significa estar agazapado. Como un animal 
que se esconde para tomar una presa. 
Parece como si se le diera personalidad al 
pecado o la maldad: Kefá Álef (1 Pedro) 5:8 
“Sean sobrios y vigilen. Su adversario, el 
Acusador, como león rugiente, anda 
alrededor buscando a quién devorar” (VIN) y 
Romanos 6:12 “Así que no reine el pecado 
en su cuerpo mortal, de modo que obedezcan 
a sus malos deseos” (VIN). Estos versículos 
no son un acto de juicio; más bien son un acto 
de misericordia. Es esa guía que nos da el 
Eterno cuando vamos por mal camino. 
Corresponde a esa alerta de que podemos 
desviarnos de la verdad. Tenemos que 
dominar esa naturaleza pecaminosa que 
todos tenemos. Rab Shaúl enseña en 2 
Timoteo 1:7 “Porque no nos ha dado Elohim 
un espíritu de cobardía, sino de poder, de 
amor y de dominio propio” (VIN). Además, 
nos enseña que el dominio propio es un fruto 
de tener el Rúaj del Eterno: Gálatas 5:23 
“Mansedumbre y dominio propio. Contra tales 
cosas no hay ley” (VIN); Colosenses 3:5 “Por 
lo tanto, hagan morir lo que hay de terrenal en 
ustedes: fornicación, impureza, bajas 
pasiones, malos deseos y la avaricia, que es 
idolatría” (VIN); y Romanos 8:13 “Porque si 



13 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

siguen las inclinaciones carnales morirán; 
pero si por el espíritu hacen morir las 
prácticas carnales, vivirán” (VIN). 

4.9 YHVH le preguntó a Cain: “¿Dónde 
está tu hermano Hével?” Y él dijo: “Yo no 
sé. ¿Acaso soy el guardián de mi 
hermano?”. – La pregunta acerca del lugar o 
posición nos recuerda Bereshit (Génesis) 
3:9 YHVH Elohim llamó al hombre y le 
preguntó: “¿Dónde estás? (VIN), 
demostrando una relación entre el pecado de 
Caín y el de Adam, Romanos 5:12 “Por eso, 
como el pecado entró en el mundo por un 
hombre, y por el pecado vino la muerte, así 
también la muerte pasó a todos los hombres, 
por cuanto todos pecaron” (VIN). El pecado 
pasa a todos por Adam, pero todos somos 
responsables por nuestros pecados.   

4:10 Entonces dijo Él: “¿Qué has hecho? 
¡Oye, la sangre de tu hermano me grita 
desde la tierra!”. – La palabra para “sangre” 
en hebreo es “dam” (ם  pero la usada en ,(דָּ

este texto específico es “damey” (מֵי  que (דָּ

está en plural. Rashí dice que es porque hace 
alusión a todos aquellos hijos de Hével que 
no tuvieron la oportunidad de nacer. Cada vez 
que ocurre un homicidio no solo se está 
matando a la persona, sino también a toda la 
descendencia que hubiera podido tener. La 
expresión “me grita” viene del hebreo “tsaacá” 
en hebreo (ה  del Strong #6818 que (צַעֲקָּ

significa: clamar o implorar. Un dato 
interesante es que esta palabra deriva o está 
asociada con “tsedek” que quiere decir 
justicia. Por lo que podemos concluir que la 
sangre de Hével imploró a YHVH por justicia 
o porque se le hiciera justicia: Ivrim 
(Hebreos) 12:24 “A Yeshúa el mediador de la 
nueva alianza, y a la sangre rociada que 
habla mejor que la de Hével” (VIN). La sangre 
habla en el sentido que pide justicia: Ivrim 
(Hebreos) 9:15,28 “15Por eso él es el 
mediador de la nueva alianza, para que los 
que han sido llamados reciban la promesa de 
la herencia eterna, ya que intervino muerte 
para redimirlos de las trasgresiones 
[cometidas] bajo la primera alianza” (VIN); 
28Así también el Mashíaj fue ofrecido una sola 
vez para quitar los pecados de muchos. La 
segunda vez, ya sin relación con el pecado, 

aparecerá para salvación a los que lo esperan” 
(VIN).  La sangre del Mashíaj (Mesías) nos 
libera del pecado a los que confiamos en su 
sacrificio como nuestro sustituto ante Elohim. 

4:25 “Adam volvió a unirse con su mujer y 
ella dio a luz un hijo y le llamó Shet [Dado], 
queriendo decir: “Elohim me ha dado otro 
descendiente en lugar de Hével”; porque 
Cain lo había matado”. – Shet (שֵת) del 

Strong #8352 significa poner sustituto y 
Hevel (הֶבֶל) del Strong #1892 significa: 

transitorio, vanidad o ídolo. Cain (ן  del (קַיִׁ

Strong #7014 significa: endechar o lamentar 
en un funeral. Este evento refleja la obra del 
Mesías en cada uno de nosotros. Todos 
fuimos muertos por causa del pecado: 
Efesios 2:1 “En cuanto a ustedes, estaban 
muertos en sus delitos y pecados” (VIN), pero 
fue colocado un sustituto por nuestro Padre, 
que hizo posible tener la esperanza de 
nuestra resurrección para vida. Aquí se le 
otorga otra descendencia, en hebreo es “zéra” 
 ,del Strong #2233 que significa: semilla (זֶרַע)

genealogía o simiente. La misma palabra de 
Bereshit (Génesis) 3:15a “Pondré 
enemistad entre ti y la mujer y entre tu linaje 
y el suyo …” (VIN); Bereshit (Génesis) 22:18 
“Todas las naciones de la tierra se bendecirán 
por medio de tu descendencia, porque tú has 
obedecido mi mandato” (VIN). No solo se le 
daba un hijo, sino uno, que continuaría la 
descendencia santa que llevaría al Mashíaj 
(Mesías): Hillel (Lucas) 3:38 “Hijo de Enósh, 
hijo de Set, hijo de Adam, hijo de Elohim” 
(VIN).  

4:26 “Y a Shet, a su vez, le nació un hijo, y 
lo llamó Enosh. Fue entonces que se 
comenzó a invocar a YHVH por Su 
Nombre”. – La Palabra “invocar” en el hebreo 
es “cará” (א רָּ  del Strong #7121 que quiere (קָּ

decir: invocar, leer, llamar, llevar, nombrar. 
Pero esta palabra está modificada por el 
término “kjalál” (לַל  del Strong #2490 que (חָּ

quiere decir: amancillar, contaminar, 
degradar, deshonrar, envilecer, herir, humillar, 
inmundo, manchar, profanar. Lo que muestra 
que la invocación referida era en el sentido de 
profanar. En otras palabras, ellos 
comenzaron a profanar el Nombre Kadosh, 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

14 

Santo de YHVH, el cual es bendito por los 
siglos de los siglos. Amén. 

 
Sexta Aliah, 5:1-24 

5:22 “Después del nacimiento de 
Metushélaj [Matusalén], Janokh caminó 
con ha´Elohim por trescientos años; y 
procreó hijos e hijas”. – La Expresión 
“Caminó con ha´Elohim” es un hebraísmo que 
significa o es sinónimo de llevar una vida de 
obediencia a YHVH, es decir, de cumplir sus 
mandamientos. Se dice lo mismo de Nóaj en 
Bereshit (Génesis) 6:9 “… Nóaj fue un 
hombre recto; fue intachable en su época; 
Nóaj caminó con ha´Elohim” (VIN). En 
Yeshayah (Isaías) 2:5 “¡Oh Casa de Yaakov! 
Vengan, caminemos a la luz de YHVH” (VIN). 
Aquí se le hace un llamado al pueblo de 
Elohim a caminar tras su luz. En este mundo 
solo hay dos tipos de personas: Los que 
caminan tras la luz de Elohim y los que no lo 
hacen; estos sufrirán gran vergüenza al final 
de la historia. 

5:24 “Janokh caminó con ha´Elohim; 
entonces dejó de ser, porque Elohim se lo 
tomó [llevó]”. – Vemos un evento en el Brit 
HaJadashá parecido a este con Felipe y el 
eunuco en Hillel (Hechos) 8:39-40 “Cuando 
subieron del agua, el espíritu de Yahweh 
arrebató a Felipe, y el eunuco no lo vio más; 
y siguió su camino lleno de gozo. 40Felipe se 
encontró después en Ashdod; y pasando por 
el territorio proclamó la Buena Noticia en 
todas las ciudades, hasta llegar a Cesarea.” 
(VIN). Si bien la Escritura no aclara el lugar al 
que lugar fue llevado Janokh (Enoc) si 
podemos decir que no fue al cielo como 
muchos creen, ya que Yeshua mismo lo 
aclaró en Yohanan (Juan) 3:13 “Nadie ha 
subido al cielo, sino el que descendió del cielo, 
el Hijo del Hombre, que está en el Cielo.” 
(VIN) 

 

Séptima Aliah, 5:25 - 6:8 

5:29 “Y lo llamó Nóaj [Noé - Alivio], 
diciendo: “Este nos dará alivio [descanso] 
de nuestro trabajo y de la labor de 

nuestras manos en el mismo suelo que 
YHHV sometió a degradación [maldición]”. 
– La palabra hebrea para descanso aquí 
usada es “najám” (נָּחַם) del Strong #5162 que 

quiere decir: aliviar, aplacar o consolar. Lo 
cual enseña que Nóaj aliviaría o atenuaría el 
trabajo. Según Rashí: “Fue él quien comenzó 
a hacer los instrumentos de trabajo para la 
agricultura que facilitó el trabajo de esta”. 

6:2 “Los hijos de ha´Elohim vieron cuán 
hermosas eran las hijas de los hombres y 
escogieron mujeres de entre las que les 
agradaban”. – En los primeros capítulos del 
“Libro de Janokh (Enoc)” se nos proporcionan 
muchos detalles de la historia humana que la 
Biblia no cubre. Pongamos especial atención 
a lo que dice este Libro sobre el período 
transcurrido entre la “Creación y el Diluvio de 
Nóaj”. Se nos dice que desde la Creación y 
hasta los días de Nóaj, YHVH asignó a un 
grupo de ángeles para que cuidara la tierra, 
es decir, para el Ministerio actual de los 
Ángeles: Tehilim (Salmos) 91:10-11 “No te 
sucederá mal alguno, ni plaga llegará a tu 
morada, porque a sus mensajeros dará 
órdenes para que te cuiden dondequiera que 
vayas” (VIN). A estos ángeles el “Libro de 
Janokh” les llama los "Vigilantes": Este 
grupo de ángeles era de doscientos (200) en 
número. Pero un día estos ángeles: "Se 
llegaron... a las hijas de los hombres y les 
engendraron hijos... porque vieron ‘que las 
hijas de los hombres eran hermosas’ y 
tomaron para sí mujeres, escogieron entre 
todas". 

6:6 “Y YHVH lamentó haber creado al 
hombre en la tierra y se le entristeció el 
corazón”. – Dice el comentario del Jumash: 
“… La Toráh emplea términos humanos para 
describir a Dios “acongojándose”. Dios no 
infligió este castigo por capricho, por así 
decirlo. Recién después de que el hombre se 
hubo impregnado de maldad hasta niveles 
irremediables, dejó de lado el Atributo de 
Compasión y adoptó el Atributo de Justicia” 
(Comentario tomado del Libro de Enoc 
Capítulo 6). 

6:8 “Pero Nóaj alcanzó el favor de YHVH”. 
– El hecho de la Gracia o el favor del Eterno 



15 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

no comienza con el Brit HaJadasháh [Pacto 
Renovado (erróneamente nombrado nuevo 
testamento)], sino que siempre ha existido. 
Esta Gracia forma parte de la Misericordia de 
YHVH. Es el favor inmerecido que El Eterno 
tiene para con todo aquel que se vuelve de 
sus malos caminos, que hace Teshuvá y 
regresa a Él y a Su Toráh. Desde Nóaj vemos 
como se aplica la Gracia del Eterno sobre los 
hombres para que él y su familia se salvaran. 

 
Conclusión 

Podemos decir que todo lo que Elohim crea 
es bueno y de la manera que lo estableció así 
es hasta hoy. Cuando el hombre se sale de 
los principios de su origen termina trayendo 
muerte sobre su vida. Seamos obedientes 
desatando bendición sobre nuestras familias. 
Amén. 

NOTA EDICIÓN EMC. Este material estará sujeto 
a evaluaciones constantes por parte de las 
autoridades del Ministerio EMC, pues anhelamos 
cada día esclarecer todo aquello que pueda 
presentar error de interpretación, por interés 
personal, congregacional o simple error humano.  
Todos los comentarios aquí publicados son 
utilizados bajo autorización. En las cincuenta y 
cuatro (54) Parashot encontraremos comentarios 
de diferentes personajes que han estado en 
contacto directo con la Sagrada Escritura y que 
han dedicado tiempo al estudio de la Toráh, entre 
ellos está el Dr. Ketriel Blad (Stefan Blad o Alkana 
Keter); Rashí; Abarbanel; Rabino Hirsch; Rabí 
Saadia Gaón; Sforno; Ramban; Ibn Ezra. A su vez, 
empleamos material bibliográfico como el Jumash, 
El Libro de Yashar; el Libro de Janokh; el 
Evangelio de Mateo “Shem Tov”; y las Biblias: 
Versión Israelita Nazarena (VIN); Kadosh Israelita 
Mesiánica (BKIM), usada por lo novedoso de su 
lingüística y por las palabras hebreas restauradas, 
al igual que por todos los textos cotejados con los 
documentos del Qumrán; Nueva Traducción 
Viviente (NTV); Textual 3a edición (BTX3); 
Peshitta [Nuevo Testamento] (PNT); Nueva 
Versión Internacional (NVI); Traducción en 
Lenguaje Actual (BTLA) y Reina Valera 1960 
(RV60), entre otras.  

_________________ 
Fin de la Parashá. 
 

Nuestros comentarios obedecen a la doctrina 
establecida en EMC SHALOM 
INTERNACIONAL como Ministerio de la 
Casa de Israel y son pilares que defendemos 
y exponemos en la predicación del Único 
Evangelio que los primeros emisarios 
(shlijim-apóstoles) pregonaron con un solo 
propósito: Restaurar el Reino de Israel. 
Maaseh (Hechos) 1:6 y dirigido a los 
destinatarios establecidos en Iaakov 
(Santiago) 1:1 y Kefá Álef (1 Pedro) 1:1 “LA 
CASA PERDIDA DE ISRAEL”. 

El mismo Rab Shaúl (Shaliaj Pablo) emisario 
por excelencia para todos los gentiles, sabía 
de antemano que su foco de alcance era 
solamente las doce tribus dispersas 
llamadas “Ovejas perdidas de la casa de 
Israel” [Melo HaGoim]: Plenitud de los 
gentiles, Maaseh (Hechos) 26:7 Es el 
cumplimiento de esta misma promesa que 
nuestras doce tribus esperan obtener, 
resueltamente haciendo sus actos de 
adoración noche y día; a pesar de esto, ¡es 
en relación con esta esperanza, su Majestad, 
que hoy soy acusado por los judíos! 

Este documento es comentado 
semanalmente en vivo y en directo en 
nuestras clases por internet, cada Shabat de 
9:00 a.m. a 12:30 p.m. (horario del Este de 
E.U.) a través de www.zoom.com y el ID 
para ingresar al canal de EMC SHALOM 
INTERNACIONAL es: ID 4637031177. La 
clave se cambia regularmente y se publica en 
el chat de Telegram. Si usted aún no está 
registrado, por favor escríbanos al email 
emcshalomint@gmail.com. 

Nuestro único deseo a través de este material 
es que tú y los tuyos sean más que 
bendecidos por un entendimiento superior de 
las Escrituras; moviéndonos del mensaje 
subjetivo de hoy y casi místico, a lo objetivo 
del mensaje, con una mayor certeza 
idiomática y envuelto en su ambiente cultural 
respectivo, dándonos así la mayor solidez 
interpretativa de los textos.  

Todos los creyentes en el Elohim de la Biblia 
tienen un común denominador y un solo 
deseo, el cual corresponde a establecer un 

http://www.gotomeeting.com/
http://www.zoom.com/
http://www.gotomeeting.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com


EMC SHALOM INTERNACIONAL 

16 

“avivamiento” tan poderoso que traiga la 
presencia de El Rey de reyes y establezca su 
Reino de una vez y para siempre; pero lo 
único que traerá esto a la congregación de los 
santos de Israel es “LA HISTORIA BÍBLICA”, 
el volver al fundamento y a la forma inicial de 
la FE HEBREA. 

Este documento, así como la clase de Torah 
de cada Shabat, corresponde a eso: a 
conocer la historia espiritual de un pueblo, 
“ISRAEL”, y a vivir con el convencimiento de 
que somos la continuación y conclusión de 
esta hermosa historia de amor. Como se 
puede vincular o relacionar  

Estamos muy agradecidos por tus aportes a 
nuestro ministerio. Nos está permitiendo ir a 
mayor excelencia. 

https://www.PayPal.me/emcshalom  

 

 

 

 

 

 

 

 

SHALOM LEKULAM. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ingresa a nuestro canal 

de WhatsApp (escanea el 

código QR) 

 

https://www.paypal.me/emcshalom


17 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

 


