EMC SHALOM INTERNACIONAL
PARASHA 04 VAYERA | GENESIS 18:1 - 22:24

Prohibida toda reproduccion lucrativa - Utilizar bajo permiso

www.emcshalom.com YouTube EMC Shalom Internacional
Contactanos +1(786) 499 8073 correo emcshalomint@gmail.com

Aliot de la Torah:

1. 18:1-14

..I'II-}I_ -
18:15-33 2

19:1-20 ﬁ

19:21-21:4 &

21:22-34
22:1-24
Maftir: 22:20-24

Haftarah: Melajim Bet (2 Reyes) 4:1-23

Brit HaJadashah: Mordejai (Marcos) 4:21 -
6:56; Hilel (Lucas) 17:28-37

Telegram (escanea el
cédigo QR)

ONoOORLON

Lecturas adicionales del Brit HaJadashah:
Romanos 9:6-11; Galatas 4:21-31; Ivrim
(Hebreos) 6:13-20; 11:13-19; Yaakov (Santiago)
2:14-24; Kefa Bet (2 Pedro) 2:4-11.

VAYERA Significa “Aparecié’.

Primera aliah, 18:1-14

18:1-3 YHVH se le Aparecié [a Avraham] en
la encina de Mamré; estaba sentado a la
entrada de la carpa cuando el dia
calentaba. 2Al levantar la vista vio a tres
hombres de pie cerca de él. Tan pronto los
vio corrié desde la entrada de la carpa para
saludarlos, e inclinandose hasta el suelo,
3dijo: “Mis patrones, si tienen la bondad,
no se retiren de su servidor”. — En este
pasaje se narra la visita de tres personajes.
Sin embargo, el v.1 dice que “YHVH se
Aparecio”. Por lo que tenemos dos posturas:

1. Que YHVH se presentara y ademas los
tres personajes. Se exponen dos
eventos que se entrelazan en un mismo
momento. Es decir, Avraham recibe la
visita de YHVH y en cierto momento
levanta la vista y ve tres hombres de pie
cerca de él. Estamos claros que estos tres
personajes eran seres celestiales
adoptando figura humana. Algunos
comentaristas sefialan que Avraham dejo

o +..

21:5-21 i

Ingresa a nuestro canal de

de hablar con YHVH para atender a estos
tres visitantes.

2. Que uno de esos tres personajes fuera
YHVH. La Escritura relata que Avraham
recibe la visita de tres personajes, uno de
los cuales era YHVH. Segun esta postura,
se parte de un relato general en el v.17, sin
dar detalles de este evento a un relato
particular v.2, entregando los detalles de
la historia mencionada en el verso
anterior. En los versiculos siguientes
podremos obtener mas luz a la hora de
interpretar esta segunda postura.

18:10 “Entonces uno dijo: “Yo volveré a ti
el aho que viene, jy Sarah tu mujer tendra
un hijo!” Sarah estaba escuchando a la
entrada de la carpa, que quedaba detras de
él”. — Lo observado en este verso es que uno
de esos tres personajes le dice a Avraham
que vendria a él y que su esposa concebiria.
Es decir, este personaje le estaba dando el
tiempo del cumplimiento de la promesa en la
que Sarah, su esposa, tendria descendencia.
La expresion “el aino” en hebreo es “et” (ny)
del Strong #6256 denotando tiempo o
periodo designado. En fin, Sarah deberia
tener plena seguridad de esa promesa pues
Elohim habia fijado un dia para ese
nacimiento.

18:12 Asi que Sarah se rio en su interior,
diciendo: “Ahora que estoy seca, ¢voy a
tener disfrute, con mi esposo tan viejo?”.
— “Rio” en hebreo es “tzajak” (pny) del Strong
#6711 que significa: reirse a carcajadas, en
sentido de burla. Ella no estaba solo haciendo
una pregunta. Estaba burlandose de lo que
Elohim le decia. YHVH no solo pudo oir sus
palabras, sino que mird la burla que habia en
su corazon.

18:13-14 “Entonces YHVH le dijo a
Avraham: “;Por qué se rio Sarah,
diciendo: ‘¢, Tendré de veras un hijo, como
soy de vieja?’ 'Y;Hay algo demasiado
dificil para YHVH? Yo volveré a ti a su


http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com

tiempo el aino que viene y Sarah tendra un
hijo”. — Haciendo un paralelismo entre los
versiculos 1-3, 10 y 14, se entiende que uno
de esos tres visitantes era YHVH, puesto que
el v.10 dice que uno de ellos le informa que
vendria para el proximo afio y que Sarah
tendria un hijo. En el v.14 vemos que es
YHVH quien lo dice, demostrando que el
Altisimo fue quien se presentdé en forma
humana para confirmar la promesa a
Avraham, dando a entender que El mismo
seria quien restauraria esa descendencia en
el futuro: Yojanan (Juan) 1:1 “En un principio
era el Logos (Memra-Davar), y el Logos
estaba ante Elohim, y Elohim era el Logos.”
(BTX); Maaseh (Hechos) 1:6 “Asi que los
que estaban reunidos la preguntaron:
“Maestro, ¢sen este tiempo es que le vas a
restituir el reino de Israel?” (VIN); 1 Timoteo
3:16 “Indiscutiblemente, grande es el misterio
de nuestra fe: “El se manifesté en la carne,
fue justificado por el espiritu, visto por los
mensajeros, proclamado entre las naciones,
creido en el mundo, y recibido arriba en gloria”
(VIN).

Segunda aliah, 18:15-33

18:15 “Sarah mintié diciendo: “Yo no me
rei, porque estaba asustada”. Pero EI
respondio: “Tu te reiste”” — Sarah, invadida
por el temor, negd haberse reido. Sin
embargo, YHVH, que conoce los corazones
la pone al descubierto. Sin embargo, pero el
Eterno lo hace en un sentido de confortarla,
mas que de condenarla ya que no se registra
en la Escritura una reprensién por eso.

18:19 “Porque yo lo he escogido, para que
instruya a sus hijos y a su posteridad a
observar el camino de YHVH haciendo lo
que es justo y correcto, para que YHVH le
cumpla a Avraham lo que le ha prometido”.
— YHVH declara que el objetivo principal de
Su eleccidon a nuestro padre Avraham era
para que instruyera a su descendencia en la
Torah, siendo este un requisito condicional
para alcanzar la bendiciéon prometida a su
pueblo. En otras palabras, para poder
alcanzar _las bendiciones prometidas por el

EMC SHALOM INTERNACIONAL

Eterno, debemos ser fieles a Su Torah. cf.
Devarim (Deuteronomio) 28:1-14
“Bendiciones por la obediencia”. Agrega el
comentario del Jumash: “La grandeza de
Avraham, y la razéon por la que le
correspondia una funcion especial en la
direccion Divina del mundo, fue porque Dios
dijo que se debia a lo que Avraham le
ensefaria a sus hijos”: (Comentario tomado
del Libro de Bereshit (Génesis) 18:19.
Jumash, p.87).

18:23 Avraham se adelanté a preguntar:
“¢Exterminaras al justo junto con el
malvado?”. — Este pasaje revela la cualidad
basica que debe tener un siervo de YHVH que
es la compasion. Es decir, no desear la
destruccion del impio, sino su salvacion;
pedirle al Eterno que les dé la posibilidad de
volverse de sus malos caminos.
Complementa esta idea el comentario del
Jumash: “Avraham encarnaba, en su forma
mas noble, su nuevo papel de padre de una
multitud de naciones. Incluso los malvados
habitantes de Sodoma despertaron su
compasion, y el desbordaba de dolor por la
suerte a la que quedarian inminentemente
condenados”: (Comentario tomado del Libro
de Bereshit (Génesis) 18:23. Jumash, p.87).
Podemos pensar también que habia en
Avraham un sentido de preocupacién por su
sobrino Lot que vivia en Sedom (Sodoma),
motivo por el cual él apela a la justicia de
YHVH.

18:32 Y dijo: “No se enoje YHVH si hablo
una ultima vez: ;Qué tal si se encuentran
alli diez?”.Y él respondié: “No la destruiria,
por amor a los diez”. — Seis veces intercede
Avraham por un numero distinto de justos.
Seis (6) es un numero que indica terminado y
completo, ademas de ser un numero que
representa al hombre. El seis (6) también esta
representado en el hebreo pictografico por un
clavo o gancho. Al analizar el pasaje, vemos
como en las tres primeras intercesiones, cada
vez que Avraham lo hace, el numero baja de
cinco en cinco desde cincuenta hasta
cuarenta. El cinco representa la ventana o la
exhalacion de la bendiciéon. Después, las
otras tres intercesiones bajan de diez en diez.
El diez representa la mano del Todopoderoso.




Es decir, la mano que salva o bendice al
hombre sefalando la obra del Mashiaj que
nos salvdé en el madero. Esto nos lleva a
entender que cada una de las manos de
Yeshua fueron atravesadas por un clavo para
nuestra salvacion. La intercesion en este
pasaje tenia como propdsito salvar. De la
misma manera nuestro salvador intercede por
nosotros: Ivrim (Hebreos) 7:25 “Por eso
tambien puede salvar completamente a los
que por medio de él se acercan a Elohim,
puesto que vive para siempre para interceder
por ellos” (VIN).

Tercera aliah, 19:1-20

19:1a “Los dos mensajeros llegaron a
Sedom al anochecer, cuando Lot se
hallaba sentado a la puerta de Sedom”. —
El relato comienza haciendo alusion a dos de
los tres personajes que habian visitado a
Avraham. Anteriormente pudimos entender
que uno de ellos era YHVH. Los otros dos se
dirigieron a Sedom (Sodoma) con dos
objetivos claros: hacer juicio sobre la ciudad y
salvar a Lot. Que Lot estuviera a la puerta de
la ciudad podia indicar, en un contexto
cultural, que estaba sentado con los jueces
de esa ciudad para resolver un problema
propio o de otra persona, actuando como juez
o simplemente comerciando: Bereshit
(Génesis) 23:10-11 “Efron estaba presente
entre a los jititas; asi que Efron el jitita le
respondio a Avraham a oidos de los jititas, de
todos sus compueblanos, diciendo: "'No,
patron, escucheme: yo le doy el campo y le
doy la cueva que hay en él; se la doy en
presencia de mi pueblo. Entierre a su difunta”
(VIN); Bereshit (Génesis) 34:20 “Asi que
Jamor y su hijo Shejem fueron a la plaza
publica de su pueblo y les hablaron a sus
compueblanos” (VIN); Rut 4:1a “Entretanto,
Boaz habia subido a la puerta de la ciudad y
se sentd alli” (VIN). Lo anterior nos lleva a
concluir que Lot es salvado por la intercesion
de Avraham, puesto que su sobrino era un
motivo de preocupacién. Debido a este hecho,
YHVH le concede a Avraham la salvacion de
Lot del juicio anunciado e irrevocable
realizado sobre Sedom (Sodoma). (No

EMC SHALOM INTERNACIONAL

sabemos el alcance que pueden llegar a tener
nuestras oraciones!

19:4-5 Todavia no se habian acostado,
cuando los habitantes del pueblo, los
hombres de Sedom, joévenes y viejos,
todos hasta el ultimo hombre, se
reunieron alrededor de la casa. %Y le
gritaron a Lot y le dijeron: “;Dénde estan
los hombres que vinieron a ti esta noche?
Sacalos, para que intimemos con ellos”. —
Dice el comentario del Jumash: “Al enterarse
acerca de los audaces visitantes que tuvieron
el “descaro” de pasar una noche en la ciudad,
multitudes de sodomitas se agolparon en la
puerta de la casa de Lot, exigiendo que Lot
entregara a los invitados en sus manos.
Cuando los sodomitas dijeron que querian
conocerlos, querian decir que su intencion
era ultrajarlos. .., el motivo por el cual vejaban
a los desconocidos a tal grado era para
mantener alejado a los pobres que buscaban
hacer fortuna. Los sodomitas eran tristemente
célebres por toda la clase de atrocidades que
practicaban, pero su destino fue sellado a
causa de su egoismo y su renuncia a ayudar
a los pobres y Ilos menesterosos”:
(Comentario tomado del Libro de Bereshit
(Génesis) 19:4-5. Jumash, p.91).

19:10-11 “Pero los hombres tendieron las
manos y halaron a Lot para dentro de la
casa con ellos y cerraron la puerta. Y a la
gente que estaba a la entrada de la casa,
viejos y jovenes, los cegaron con una luz
enceguecedora, de modo que no podian
hallar la puerta”. — En vista de la negativa de
Lot de permitirles ultrajar a sus visitantes, los
lugarefios arremeten contra él. Lot es salvado
por los visitantes que lo introducen en la casa;
adicionalmente, la luz enceguecedora hizo
que los enemigos no pudieran encontrar la
puerta de la casa evitando asi que llevaran a
cabo sus planes. En_un_ nivel Remez
entendemos que cuando se levantan
enemigos contra la verdad, el Eterno hace
que se destruyan a si mismos.

19:14 “Asi que Lot salié y les hablé a sus
yernos, los que se habian casado con sus
hijas y les dijo: “Levantense, vamonos de
este lugar, porque YHVH esta a punto de



destruir la ciudad”. Pero a sus yernos les
parecié que bromeaba”. — A primera vista
parece haber una contradiccion en este
pasaje, puesto que Lot le dice a la multitud
versiculos antes que sus hijas no habian
conocido varén; Bereshit (Génesis) 19:8
“Miren, yo tengo dos hijas que no se han
unido con hombre. Permitanme traérselas y
podran hacerles lo que les plazca; pero no les
hagan nada a estos hombres, ya que ellos
estan al amparo de mi techo” (VIN). Sin
embargo, en este pasaje dice que estaban
casadas. Lo anterior es posible de entender
si analizamos el pasaje en su contexto
cultural. El detalle es que las hijas de Lot
estaban comprometidas, es decir,
desposadas. Lo que quiere decir que ese
compromiso era contado como matrimonio,
aunque no habian llegado a consumarlo
intimamente. En la cultura oriental cuando se
establecia el Pacto Matrimonial, en hebreo la
Ketuvah (namm3), el esposo tenia que ir a
preparar la morada en la que vivirian. Este
proceso se llamaba desposorio. Una vez que
el esposo tenia las condiciones para vivir con
Su esposa, se realizaba la ceremonia de
consumacion del matrimonio. En un caso
similar a este se encontr6 Miram (Maria) la
madre de Yeshua, que estaba desposada con
Yosef, cuando concibié del Ruaj HaKodesh,
Matitiahu (Mateo) 1:18-20 “El nacimiento de
Yeshua el Mashiaj fue asi: Su madre Miram
estaba desposada con Yosef; pero antes de
que se unieran, se hall6 que ella estaba
encinta por [obra del] espiritu de santidad.
Yosef su esposo, como era justo y no
querria exponerla a la vergienza publica,
resolvié divorciarse de ella en secreto. 2°Pero
mientras él pensaba en esto, sucedié que un
mensajero de YHVH se le aparecio en suefios
y le dijo: “Yosef, hijo de David, no temas
recibir a Miram como tu esposa, porque lo que
se ha engendrado en ella es [por obra] del
espiritu de santidad” (VIN).

19:15 Cuando rompia el alba, los
mensajeros urgieron a Lot, diciéndole:
“Levantate, toma a tu mujer y las dos hijas
que te quedan, no vayas a resultar
aniquilado por culpa de la maldad de esta
ciudad”. — Los mensajeros muy temprano

EMC SHALOM INTERNACIONAL

instan a Lot a abandonar la ciudad por el juicio
a la que seria sometida. ;Por qué le salvan?
¢ Era este hombre justo? Kefa Bet (2 Pedro)
2:6-9 “Y si condendé a destruccion a las
ciudades de Sedom y Amorah, reduciéndolas
a cenizas y poniéndolas como escarmiento
para los que habian de vivirimpiamente; 7y si
rescato al justo Lot, quien era acosado por la
conducta sensual de los malvados, 8porque
este hombre justo habitaba en medio de ellos
y afligia de dia en dia su vida justa por los
hechos malvados de ellos; entonces YHVH
sabe rescatar de la prueba a los piadosos y
quardar a los injustos para castigarlos en el
dia del juicio” (VIN). Aqui se dice que era justo
y piadoso. ¢, Qué es ser justo? Dice Rab Shaul
en su carta a los Galatas 3:9 “Desde luego,
los que se basan en la fe son benditos junto
con Avraham, el hombre de fe” (VIN). Justo
es uno que vive por la fe, ya que la justicia
propia no puede salvar a nadie. Ivrim
(Hebreos) 10:38 “Pero “mi justo vivira por fe;
y Si se vuelve atras, no me complaceré en él”
(VIN); Romanos 1:17 “Porque en él se revela
la justificacion que concede Elohim, que es
por la fe y para la fe; como esta escrito: “Pero
el justo por la fe vivira” (VIN); Jabakuk
(Habacuc) 2:4 “Mira, su espiritu dentro de él
esta inflado, no es recto, pero el justo es
recompensado con vida por su fidelidad”
(VIN). Debemos recordar que la fe verdadera
lleva, se nutre, necesita y requiere obras de
fe.

Cuarta aliah, 19:21 - 21:4

19:26 “La mujer de Lot miré hacia atras y
alli mismo se convirtié en un pilar de sal”.
— Lot y su familia recibieron la instruccion de
no mirar atras, v.17. La mujer de Lot infringio
este sencillo mandamiento y recibié las
consecuencias de su rebeldia.

19:27 “A la manhana siguiente, Avraham se
apresuré a ir al lugar donde habia estado
delante de YHVH”. — YHVH nos ha hecho
promesas, pero Si queremos ver su
cumplimiento, debemos ser de los que van a
Su presencia en oracion. La intimidad con el
Eterno es algo invaluable. Dice en el Tehilim



(Salmos) 25:14 “La amistad intima de YHVH
es para los que lo respetan, a ellos les da a
conocer su alianza” (VIN). Aqui encontramos
la expresion “amistad intima” o “comunion
intima” que en hebreo es “sod” (1iv) del
Strong #5475 que significa: deliberacion
estrecha, consejo o secreto. Sod segun los
sabios, es uno de los niveles de interpretacion
biblica, y segun este Tehilim (Salmos) es para
los que respetan al Eterno, entendido como el
“temor reverente” en hebreo “iaré” (x7) del
Strong #3373 que significa: temen, teme,
teméis, temiendo o reverente. Nuestra
revelacion de la Escritura es proporcional a la
vida de oracion e intimidad y reverencia que
tengamos con nuestro Mashiaj Yeshua.

19:31-33 “Un dia la mayor le dijo a la
menor: “Nuestro padre esta viejo y no hay
un hombre en la tierra que haga pareja con
nosotras como lo hace todo el mundo.
32yen, hagamos que nuestro padre beba
vino y acostémonos con él, para que
podamos preservar descendencia
mediante nuestro padre”. 33Esa noche
hicieron que su padre bebiera vino y la
mayor entré y se acosté con él; él no supo
cuando ella se acosté ni cuando se
levanté”. — Dice el comentario del Jumash:
“En el pergamino de la Torah, esta palabra ni
cuenta se dio tiene un punto arriba, que es un
metodo tradicional para sefialar que hay una
interpretacion especial sobre la palabra. Aqui
se indica que, si bien Lot no fue consciente
del hecho de que ella se acosto, si lo fue del
hecho de que se levanté. No obstante, la
segunda noche él no estuvo mas alerta que la
primera, lo cual es una indicacion de su propia
lascivia”: (Comentario tomado del Libro de
Bereshit (Génesis) 19:33. Jumash, p.95).

19:37-38 “La mayor tuvo un hijo y lo llamé
Moav [De mi Padre]; él fue el padre de los
Moavitas de hoy. *¥La menor también tuvo
un hijo, y lo llamé Ben Ami [Hijo de mi
Pueblo]; él fue el padre de los amonitas de
hoy”. — Existe una diferencia entre las dos
hijas, segun el comentario del Jumash:
“Puesto que la mayor era tan desvergonzada,
que le puso a su hijo un nombre que aludia a
su paternidad inmoral ya que el nombre Moav
deriva de la expresion hebrea “De mi Padre”.

5

EMC SHALOM INTERNACIONAL

Sin embargo, la menor llamé a su hijo con un
nombre que significa “Hijo de mi Pueblo”,
ocultando asi su oprobio y teniendo mas
recato”. (Comentario tomado del Libro de
Bereshit (Génesis) 19:37-38. Jumash, p.96).

20:2 “Avraham decia de Sarah que era su
hermana. Asi que el rey Avimélej de
Guerar hizo traer a Sarah ante él”. — Aqui
Avraham dice una verdad a medias, lo que es
también interpretado como una mentira
completa, ya que mas adelante, en el v.12,
confirma su parentesco. Vemos como Elohim
no nos presenta a los patriarcas o a sus
siervos, como a hombres perfectos o como
héroes invencibles. La Escritura recoge tanto
lo bueno como lo malo de cada uno de los
siervos del Eterno. Esto nos recuerda que
somos _escogidos no por lo que somos sino
por lo que seremos.

20:6-7 Y haElohim le dijo en el sueio: “Yo
sé que hiciste esto con un corazén
inocente y por eso te evité que pecaras
contra mi. Por eso fue que no te permiti
tocarla. "Por lo tanto, devuélvele la mujer
al hombre; ya que él es profeta,
intercedera por ti para salvar tu vida. Si no
se la devuelves, sabe que moriras, tu y
todos los tuyos”. — El rey Avimélej se
justifica ante YHVH esgrimiendo su
ignorancia de la situacion. Pero esta no lo
exonera de la culpabilidad. Sostiene el
comentario del Jumash: “Avimélej penso que,
dado que tenia buenas intenciones, era
inocente. Las buenas intenciones no son
suficientes para justificar una mala accion. El
parametro que se debe utilizar es si uno esta
cumpliendo con la voluntad de Dios; si lo que
uno hace es malo a sus ojos, entonces las
buenas intenciones que la persona pueda
tener no constituyen aprobacion. Ademas, la
ignorancia es en si pecado, porque la
persona tiene el deber de buscar
esclarecimiento”. (Comentario tomado del
Libro de Bereshit (Génesis) 20:6-7, Jumash,

p.97).
21:2 “Sarah concibié y le dio un hijo a

Avraham en su ancianidad, en el tiempo
del que habia hablado Elohim”. — Lo que



YHVH promete siempre se cumple tal y como
El lo dice.

Quinta aliah, 21:5-21

21:9 “Sarah vio que el hijo que Hagar la
mitzrita (egipcia) le habia dado a Avraham
se burlaba”. — Sarah y Hagar representan
dos pueblos. Asi lo registra Rab Shaul en su
carta los Galatas 4:22-31 “Porque esta
escrito que Abraham tuvo dos hijos: uno de la
esclava, y uno de la libre. 2°El de la esclava
nacié segun la carne, pero el de la libre,
segun la promesa. %#Las cuales son alegorias,
porque éstas representan dos pactos: una,
Hagar, del monte Sinay, engendra para
esclavitud. 2°Ahora bien, Hagar es el monte
Sinay en Arabia, y es figura de la Jerusalén
actual, pues esta esclavizada con sus hijos.
%6Pero la Jerusalén de arriba, la cual es
nuestra madre, es libre. 2’Porque esta escrito:
Regocijate, oh estéril, la que no das a luz;
Prorrumpe y clama, la que no sufres dolores
de parto; Porque muchos son los hijos de la
desamparada, Mas que los de la que tiene el
marido. 28Asi que vosotros, hermanos, como
Isaac, sois hijos de la promesa. 2°Y tal como
entonces el que naci6 segun la carne
perseguia al que nacié segun el Espiritu, asi
también ahora. 3%Pero ;qué dice la Escritura?
Echa fuera a la esclava y a su hijo, porque no
heredara el hijo de la esclava con el hijo de la
libre. 3'Por tanto, hermanos, no somos hijos
de la esclava, sino de la libre.” (BTX). Dos
descendencias: un hijo de la esclava y un hijo
de la libre. Esta posicion burlona la vemos
siempre en la descendencia esclava. Los
libres siempre son menospreciados por los
esclavos.

21:10 Y le dijo a Avraham: “Echa fuera a
esa sierva y a su hijo, porque el hijo de esa
sierva no compartira la herencia con mi
hijo Itzjak”. — Las palabras de Sarah iban
mas alla de un simple celo y egoismo. Segun
muchos sabios, eran palabras proféticas y a
su vez cuidaba de mantener puro el linaje de
la promesa. Los hijos de desobediencia no
compartirdn la herencia con los hijos de
obediencia: Efesios 5:5-6 “Porque esto

EMC SHALOM INTERNACIONAL

ustedes lo saben muy bien: que ningun
fornicario, ni impuro, ni avaro el cual es
iddlatra, tiene herencia en el reino de Mashiaj
y de Elohim. SNadie los engafe con vanas
palabras, porque a causa de estas cosas
viene la ira de Elohim sobre los hijos de
desobediencia” (VIN).

21:12-13 Pero Elohim le dijo a Avraham:
“No te angusties por el muchacho ni por tu
sierva; en cuanto a lo que te dice Sarah,
haz lo que te diga, porque es mediante
Itzjak que se perpetuara tu linaje. 3En
cuanto al hijo de la sierva, haré de él una
nacion también, porque él es tu
descendencia”. — Este pasaje confirma una
vez mas que las palabras de Sarah eran
proféticas, puesto que YHVH le dice a
Avraham que su esposa tenia razon y al
mismo tiempo le dio consuelo diciéndole que
no se olvidaria de Ishmael, ya que también
pertenecia a su descendencia.

21:14 “Temprano a la manana siguiente
Avraham tomé un poco de pan y un odre
de agua y se los dio a Hagar. Se los puso
en el hombro, junto con su hijo y la
despidié. Y ella se puso a vagar por el
desierto de Beer Sheva”. — Segun Rashi la
palabra “errante” tiene que ver con la idolatria.
Ella volvié a los dioses de Mitzrayim (Egipto).
Por eso no hubo bendicién en el agua del
odre. La idolatria produce sequia.

21:15-17 Cuando se le acabé el agua del
odre, ella dejé al nifno debajo de uno de los
arbustos, 1%y fue a sentarse a la distancia,
a un tiro de arco, porque pensaba ella: “No
quiero ver cuando muera el nifo”. Y
sentada asi a la distancia, alzé la voz a
llorar. ""Elohim oy6 la voz del muchacho y
un mensajero de Elohim llamé a Hagar
desde el cieloy le dijo: “; Qué te preocupa,
Hagar? No temas, que Elohim ha atendido
la voz del muchacho donde esta”. —
Cuando vino la necesidad, Hagar dejo
abandonado a su hijo. Pensé mas en su
sufrimiento que en el estado de su hijo. Tal es
asi_que YHVH atiende el clamor del
muchacho y no la desesperacion de la madre.
Algunos sabios plantean que ella clamaba a
sus dioses egipcios y no a YHVH, contrario a




lo que hizo el muchacho. La promesa de que
Ishmael se convertiria en una gran nacion
peligraba. Por un milagro fue salvado. Este
evento nos recuerda que Elohim es siempre
fiel y debemos confiar en que Su palabra se
cumplira, lo que en ocasiones puede requerir
hasta de un milagro.

Sexta aliah 21:22-34

21:33-34 “[Avraham] planté un tamarisco
en Beer Sheva, e invoco alli el nombre de
YHVH, El-Olam [el Poderoso Eterno]. 34Y
Avraham residié durante mucho tiempo en
la tierra de los pelishtim”. — Existe
desacuerdo entre algunos comentaristas, si
es que se trataba de un huerto o de una
posada. Lo cierto es que, asi fuera una de las
dos cosas, habia un deseo profundo en
Avraham de servir a los forasteros que
pasaran por alli. La palabra “plantdé” en
hebreo “eshel” (bwx) del Strong #815
significa: arboleda o tamarisco. Creemos que
este lugar era un lugar de servicio a YHVH.
Alli fue construido un lugar de sombra y un
altar al Todopoderoso ya que dice “e invoco
alli el nombre de YHVH”. Asi también
nosotros debemos construir en nuestras
congregaciones, lugares de sombra para
otros y lugares en los que se ensefie a clamar
el Nombre del Eterno.

Séptima aliah 22:1-19

22:1-2 Algun tiempo después, haElohim
puso a prueba a Avraham. Le dijo:
“Avraham”; y él contesté: “Aqui estoy”. 2Y
dijo: “Toma a tu hijo Unico, a Itzjak, a quien
amas y ve a la tierra de Moriah y ofrécelo
alli como ofrenda quemada en uno de los
montes que te mostraré”. — YHVH llama
una vez mas a Avraham para probarlo. El
responde sin titubear a este llamado cuando
dice: “Aqui estoy”. La orden fue muy precisa,
no habia lugar a dudas. El Eterno usa dos
palabras importantes para referirse a Itzjak:
“tnico” y “a quien amas”. La palabra “Unico”
en hebreo es “yakjid” (1on?) del Strong #3173
que significa: propiamente unido, i.e. solo; por

EMC SHALOM INTERNACIONAL

implicacion amado; también  solitario;
(femenino) la vida (como que no se
reemplaza): unico, -a, unigénito o vida. Lo
que muestra que ltzjak era irremplazable para
Avraham. La otra palabra de ese pasaje
“‘amas” en hebreo “ajab” (ann) del Strong
#157 que significa: tener afecto (sexual o de
otro tipo), amado, amar, amigo, amor o
deleitar. Lo anterior nos muestra el gran
afecto que Avraham tenia por su hijo, sin
rayar en la adoracion idolatrica hacia el joven.
Entendamos que amar o tener un gran afecto
por un hijo no es muestra de idolatria
necesariamente y menos en el caso de
Avraham, ya que, él mismo, habia salido de
su tierra y parentela. Ademas, habia dejado
atras la idolatria en la que vivia en medio de
su familia. Esto correspondia a una prueba en
relacion con la decision de Avraham de
adorar y servira YHVH por sobre otros elohim
(dioses), resumido todo este acontecimiento
en el objetivo de este expresado en el v.1
“...haElohim puso a prueba a Avraham”. La
prueba era colocar a alguien o algo en una
situacion determinada para ver u observar la
calidad de lo que se estaba probando. La otra
frase “Tu hijo unico”, demuestra que ante
Elohim no tenia otro hijo “heredero”. Itzjak es
una tipologia de Mashiaj. Esta expresion esta
relacionada con Yeshua: Matitiahu (Mateo)
3:17 Y se oy6 una voz del cielo que decia:
‘Este es mi Hijo amado, en quien me
complazco” (VIN); Mordejai (Marcos) 1:11
Entonces se oy6 una voz desde el cielo que
decia: “Tu eres mi Hijo amado; en ti hallo mi
complacencia” (VIN). Esta prueba para
Avraham tenia la intensidn de revelar
elementos en la tipologia que sefialaban
hacia el Mashiaj (Mesias). ;Qué se estaba
probando en Avraham? Ivrim (Hebreos)
11:17-19 Por la fe Avraham, cuando Io
pusieron a prueba, ofrecié a ltzjak. El que
habia recibido las promesas ofrecia su hijo
unico, '8de quien se habia dicho: “Mediante
ltzjak continuard tu descendencia”. 9El
consideraba que YHVH tiene poder para
levantarlo aun de entre los muertos, de donde,
hablando figuradamente, lo volvié a recibir’
(VIN). Su fe en la promesa era tan grande que
creyd que, si su hijo moria a manos de él,
YHVH le resucitaria de entre los muertos.




Esta muerte figurada representa la Muerte y
Resurreccion del Mashiaj. La prueba produce
paciencia, y la paciencia perfecciéon vy
sabiduria:  Yaakov  (Santiago) 1:2-8
‘Hermanos mios, cuando se encuentren en
diversas pruebas, estimenlo como motivo de
gran gozo, 3sabiendo que la prueba de su fe
produce paciencia. “Pero que la paciencia
tenga su obra completa para que sean
completos y cabales, no quedandose atras en
nada. °Y si a alguno de ustedes le falta
sabiduria, pidala a Elohim, quien da a todos
con liberalidad y sin reprochar, y se le dara.
6Pero pida con fe, sin dudar nada. Porque el
que duda es como una ola del mar que el
viento mueve y agita de un lado a otro. "No
piense alguien asi que recibira cosa alguna
de YHVH, 8siendo un indeciso e inestable en
todos sus caminos.” (VIN)

22:3 “Asi que temprano a la manana
siguiente, Avraham aparejé su asno y
llevé consigo a dos de sus servidores y a
su hijo Itzjak. Parti6 la lefia para la ofrenda
quemada y se dirigié al lugar del que le
habia hablado haElohim”. — Era tanta la
devocion que Avraham tenia que se levant6
temprano para cumplir la voluntad de YHVH.

22:4-5 “Al tercer dia Avraham miré y
alcanzé a ver el lugar en la distancia.
SEntonces Avraham dijo a sus servidores:
“Ustedes quédense aqui con el asno. El
muchacho y yo subiremos alla; nos
postraremos y volveremos a ustedes”. — El
v.2 dice que YHVH le mostraria el monte
donde debia ir. El v.4 dice que “alcanzoé a ver
el lugar’” en hebreo “radh” (nx7) del Strong
#7200. Este verbo “ver” indica tener visiones.
La palabra que se usa para lugar significa
también morada. El vio el lugar de la morada
o vio la presencia de Elohim sobre el monte.
No en vano Avraham es llamado el Padre de
la Fe. Este pasaje es una prueba de ello,
puesto que sabiendo a lo que iba, tenia la
conviccion de que los dos regresarian. El
sabia que YHVH podia revivir a su hijo muerto,
Ivrim (Hebreos) 11:17-19 “Por la fe Avraham,
cuando lo pusieron a prueba, ofrecio a ltzjak.
El que habia recibido las promesas ofrecia su
hijo dnico, '8de quien se habia dicho:
“Mediante ltzjak continuara tu descendencia’.

EMC SHALOM INTERNACIONAL

19E| consideraba que YHVH tiene poder para
levantarlo aun de entre los muertos, de donde,
hablando figuradamente, lo volvié a recibir’
(VIN).

22:6-8 “Avraham tomoé la leha para la
ofrenda quemada y se la puso encima a su
hijo Itzjak. El mismo tomé el fuego y el
cuchillo; y los dos caminaron juntos.
Entonces Itzjak le dijo a su padre:
“i{Padre!” y él respondio: “Si, hijo mio”. Y
él pregunto: “Aqui estan el fuego y la leina,
pero ¢;donde estd el cordero para la
ofrenda quemada?” 8Y Avraham dijo:
“Elohim proveera un cordero para Su
ofrenda quemada, hijo mio”. Y los dos
siguieron caminando juntos”. — Después
que Avraham preparé todas las cosas
necesarias para el sacrificio, su hijo le
preguntd por la victima que se sacrificaria.
Eso muestra la educacion que ltzjak habia
recibido de su padre, pues intentaba
mostrarle que el sacrificio estaba incompleto,
ya que este requeria de una victima. Pero
Avraham le muestra que YHVH se proveeria
de una victima inocente. YHVH se proveeria
asi mismo como cordero, porque El es El
Cordero: Hitgalut (Apocalipsis) 17:14 “Ellos
haran guerra contra el Cordero, y el Cordero
los vencera, porque El es Amo Supremo y
Rey supremo, y los que estédn con El son
llamados y elegidos y fieles” (VIN). Sin
embargo, no podemos ignorar que, en su
naturaleza humana, hubiese podido luchar
con un sentimiento de angustia natural que el
mismo Mashiaj manifesté en el Getzemani,
antes de Su sacrificio como el Cordero de
Pésaj: Mordejai (Marcos) 14:34 Y les dijo:
“Tengo una tristeza de muerte. Quédense
aqui y manténganse alerta” (VIN). Esta
historia tiene un Sod (cuarto nivel de
interpretacion exegética) maravilloso, es decir,
un mensaje oculto extraordinario. No solo nos
relata la Muerte y Resurrecciéon del Mashiaj,
sino que va mas alla en los detalles del evento.
Itzjak, al igual que Yeshua, cargan el madero
del sacrificio. A ambos, es el padre quien los
entrega: Yeshaiahu (Isaias) 53:10-11 “Plugo
a YHVH quebrantarlo y someterlo a
padecimiento. Cuando se haya puesto su
vida en sacrificio expiatorio, vera a Ssu




descendencia, Vivira por dias sin fin, y la
voluntad de YHVH triunfaré en su mano.
""Gracias a la afliccion de su alma, vera la luz
y quedara satisfecho. Por su conocimiento, mi
Siervo, el Justo, justificara a muchos, Y
cargara con los pecados de ellos.” (BTX). El
muchacho hace una pregunta ¢ Donde esta el
cordero? La palabra que se traduce como
“proveera” en hebreo “raah” (nx7) del Strong
#7200, la misma del v.4 que se traduce para
ver_el lugar donde Elohim le esperaba. La
traduccion literal deberia ser: “Ver por ello” o
“a su propia manera”. YHVH veria Su propia
manera de resolver ese asunto. Veamos:
Romanos 8:32 “El que no eximié ni a su
propio Hijo, sino que lo entregd por todos
nosotros, ;como no va a darnos tambien con
El todas las cosas?” (VIN). El nombre del
Monte “Moriah” (m~n) del Strong #4179 esta
compuesto por dos palabras: “vision” o “ver’
en hebreo “raah” (nx7) del Strong #7200 y la
palabra “Yah” (m) del Strong #3050 que
corresponde al nombre Sagrado. Algo asi
como “ver a YHVH” o ‘“tener una vision de
YAH”. El sabia que ofreceria un cordero pues
habia tenido una vision. Es posible inferir
entonces que pudo haber alcanzado a ver al
Mashiaj como el “Cordero Perfecto’.

22:9-10 “Llegaron al lugar que haElohim le
habia indicado. Avraham edificé alli un
altar; bajo la leha; até a su hijo Itzjak y lo
puso sobre el altar, encima de la leia. 1°Y
Avraham tomoé el cuchillo para inmolar a
su hijo”. — Avraham estaba decidido a
obedecer a YHVH sobre todas las cosas.
Llegé al lugar indicado, prepard el altar, la
lefia y até a su hijo. Segun algunos
comentaristas, esta atadura fue idea de Itzjak
debido a que su instinto de supervivencia
podria hacerle lastimar a su anciano padre.
Esto demuestra la misma disposicion de
Itzjak a obedecer los decretos de Elohim.

22:11-13 “Entonces un mensajero de
YHVH lo llamé desde el cielo: “jAvraham!
jAvraham!” Y él respondié: “Aqui estoy”.
12Y le dijo: “No levantes la mano contra el
muchacho, ni le hagas nada. Porque ya sé
que respetas a Elohim, pues no me has
negado a tu hijo unico”. '3Cuando

EMC SHALOM INTERNACIONAL

Avraham levanté la vista, su mirada se
posé en un carnero que estaba atrapado
en la espesura por los cuernos. Asi que
Avraham fue y tomé el carnero y lo
presenté como ofrenda quemada en lugar
de su hijo”. — Aparentemente aca existe una
contradiccion, puesto que el v.11 dice: “un
mensajero de YHVH” y en el v.12 este
‘mensajero” se adjudica la autoria de la orden
del sacrificio. Entonces, ¢Fue YHVH o un
mensajero de YHVH? Realmente se habla de
una sola persona, YHVH. Puesto que la
expresion el Angel (malaj-mensajero) de
YHVH se refiere a YHVH mismo. Es
importante aclarar que ningun mensajero
(malaj-angel) (7x91n) se atribuiria una orden
dada por el Eterno mismo. En el ultimo
momento aparecio un carnero como sustituto
del hijo de Avraham. Lo anterior habla
proféticamente de un cordero que moriria por
toda la humanidad: Yeshua HaMashiaj.

22:14 “Y Avraham llamé aquel sitio YHVH
Yiréh [YHVH proveera], de ahi el presente
dicho: “En el monte de YHVH se provee””.
— Para inmortalizar el hecho y que quedara
para la posteridad, nombroé este lugar: “YHVH
Yiréh”, puesto que en ese lugar se habia

provisto el sacrificio.

22:15-18 “El mensajero de YHVH llamé
desde el cielo a Avraham por segunda vez,
18y le dijo: “Juro por mi mismo, declara
YHVH: que por cuanto has hecho estoy no
has retenido a tu hijo Ginico, '"yo pondré mi
bendicion sobre ti y haré a tus
descendientes tan numerosos como las
estrellas del cielo y las arenas de la playa;
y tus descendientes se apoderaran de las
puertas de sus enemigos. '®Todas las
naciones de la tierra se bendeciran por
medio de tu descendencia, porque tu has
obedecido mi mandato”. — YHVH confirma
una vez mas su promesa a Avraham, pero
esta vez lo hace de la manera suprema y es
‘jurando por si mismo”, puesto que no existe
uno mas grande que El, Ivrim (Hebreos)
6:13-18 “Porque cuando YHVH le hizo la
promesa a Avraham, como no podia jurar por
otro mayor, juré por si mismo, '*diciendo:
“Verdaderamente te bendeciré
abundantemente y te multiplicaré en gran



manera”. %Y asi Avraham, esperando con
suma paciencia, alcanzé Ila promesa.
16Porque los hombres juran por uno superior
a ellos, y un juramento que se da como
confirmacion es para ellos el fin de toda
reclamacién. '"Por eso, como Elohim queria
demostrar de modo convincente a los
herederos de la promesa la inmutabilidad de
su propdsito, la garantizo con un juramento.
8Asi, por dos actos inmutables, en los que es
imposible que Elohim mienta, los que hemos
venido a él en busca de refugio, tenemos un
poderoso aliciente para aferrarnos de la
esperanza que se nos pone delante.” (VIN)

Conclusion

En esta Parashah logramos apreciar varias
apariciones realizadas por parte del Eterno a
Avraham, las cuales guiaron su vida,
cambiandola y otorgandole bendiciones en su
trasegar. Vemos una gran cercania y cuidado
del Eterno hacia Avraham, las cuales vienen
como resultado de la obediencia y de su
corazon, siempre dispuesto a cambiar y
corregir errores por el verdadero amor al Rey
Supremo. Si queremos gozar de intimidad
con Elohim, debemos tener corazones
moldeables por los tratos o manifestaciones
que Elohim tiene y permite hacia nosotros.

Fin de la Parashah.

10

EMC SHALOM INTERNACIONAL

Nuestros comentarios obedecen a la doctrina
establecida en EMC SHALOM
INTERNACIONAL como Ministerio de la
Casa de Israel y son pilares que defendemos
y exponemos en la predicacion del Unico
Evangelio que los primeros emisarios
(shlijim-apoéstoles) pregonaron con un solo
proposito: Restaurar el Reino de Israel.
Maaseh (Hechos) 1:6 y dirigido a los
destinatarios  establecidos en laakov
(Santiago) 1:1y Kefa Alef (1 Pedro) 1:1 “LA
CASA PERDIDA DE ISRAEL”.

El mismo Rab Shaul (Shaliaj Pablo) emisario
por excelencia para todos los gentiles, sabia
de antemano que su foco de alcance era
solamente las doce tribus dispersas
llamadas “Ovejas perdidas de la casa de
Israel” [Melo HaGoim]: Plenitud de los
gentiles, Maaseh (Hechos) 26:7 Es el
cumplimiento de esta misma promesa que
nuestras doce _tribus esperan obtener,
resueltamente haciendo sus actos de
adoracion noche y dia; a pesar de esto, jes
en relacion con esta esperanza, su Majestad,
que hoy soy acusado por los judios!

Este documento es comentado
semanalmente en vivo y en directo en
nuestras clases por internet, cada Shabat de
9:00 a.m. a 12:30 p.m. (horario del Este de
E.U.) a través de_www.zoom.com y el ID
para ingresar al canal de EMC SHALOM
INTERNACIONAL es: ID 4637031177. La
clave se cambia regularmente y se publica en
el chat de Telegram. Si usted aun no esta
registrado, por favor escribanos al email
emcshalomint@gmail.com.

Nuestro unico deseo a través de este material
es que tu y los tuyos sean mas que
bendecidos por un entendimiento superior de
las Escrituras; moviéndonos del mensaje
subjetivo de hoy y casi mistico, a lo objetivo
del mensaje, con una mayor certeza
idiomatica y envuelto en su ambiente cultural
respectivo, dandonos asi la mayor solidez
interpretativa de los textos.

Todos los creyentes en el Elohim de la Biblia
tienen un comun denominador y un solo
deseo, el cual corresponde a establecer un


http://www.gotomeeting.com/
http://www.zoom.com/
http://www.gotomeeting.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com

“avivamiento” tan poderoso que traiga la
presencia de El Rey de reyes y establezca su
Reino de una vez y para siempre; pero lo
unico que traera esto a la congregacion de los
santos de Israel es “LA HISTORIA BiBLICA”,
el volver al fundamento y a la forma inicial de
la FE HEBREA.

Este documento, asi como la clase de Torah
de cada Shabat, corresponde a eso:. a
conocer la historia espiritual de un pueblo,
“‘ISRAEL", y a vivir con el convencimiento de
que somos la continuacion y conclusion de
esta hermosa historia de amor. Como se
puede vincular o relacionar

Estamos muy agradecidos por tus aportes a
nuestro ministerio. Nos esta permitiendo ir a
mayor excelencia.

https://www.PayPal.me/emcshalom

11

EMC SHALOM INTERNACIONAL
SHALOM LEKULAM

Ingresa a nuestro canal
de WhatsApp (escanea el
cédigo QR)


https://www.paypal.me/emcshalom

EMC SHALOM INTERNACIONAL

Tour en Israel con
EMC SHALOM

En.el 2027
TOTALMENTE GRATIS

VU3IAVA

Imprime este cupon, responde la pregunta, pon tus datos personales y envialo a Miami

Segun la c‘:arashah VAYERA ;Por que YHVH
ena el sacrificio de Itzjak?

Nombre:
Correo:
Teléfono:
Pais:
Ciudad:
Kehilah:
Pastor:
Firma del pastor:

1o



