
1 

Ingresa a nuestro canal de 
Telegram (escanea el 

código QR) 

  

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
PARASHÁ 04 VAYERÁ | GÉNESIS 18:1 - 22:24 

Prohibida toda reproducción lucrativa - Utilizar bajo permiso 

www.emcshalom.com  YouTube EMC Shalom Internacional 
Contáctanos +1(786) 499 8073 correo emcshalomint@gmail.com

  
Aliot de la Toráh: 

1. 18:1-14 
2. 18:15-33 
3. 19:1-20 
4. 19:21 - 21:4 
5. 21:5-21 
6. 21:22-34 
7. 22:1-24 
8. Maftir: 22:20-24 

Haftaráh: Melajim Bet (2 Reyes) 4:1-23  

Brit HaJadasháh: Mordejai (Marcos) 4:21 - 
6:56; Hilel (Lucas) 17:28-37 

Lecturas adicionales del Brit HaJadashah: 
Romanos 9:6–11; Gálatas 4:21-31; Ivrim 
(Hebreos) 6:13–20; 11:13–19; Yaakov (Santiago) 
2:14–24; Kefá Bet (2 Pedro) 2:4–11. 

VAYERÁ Significa “Apareció”. 

 

Primera aliáh, 18:1-14 

18:1-3 YHVH se le Apareció [a Avraham] en 
la encina de Mamré; estaba sentado a la 
entrada de la carpa cuando el día 
calentaba. 2Al levantar la vista vio a tres 
hombres de pie cerca de él. Tan pronto los 
vio corrió desde la entrada de la carpa para 
saludarlos, e inclinándose hasta el suelo, 
3dijo: “Mis patrones, si tienen la bondad, 
no se retiren de su servidor”. – En este 
pasaje se narra la visita de tres personajes. 
Sin embargo, el v.1 dice que “YHVH se 
Apareció”. Por lo que tenemos dos posturas: 

1. Que YHVH se presentara y además los 
tres personajes. Se exponen dos 
eventos que se entrelazan en un mismo 
momento. Es decir, Avraham recibe la 
visita de YHVH y en cierto momento 
levanta la vista y ve tres hombres de pie 
cerca de él. Estamos claros que estos tres 
personajes eran seres celestiales 
adoptando figura humana. Algunos 
comentaristas señalan que Avraham dejó 

de hablar con YHVH para atender a estos 
tres visitantes.  

2. Que uno de esos tres personajes fuera 
YHVH. La Escritura relata que Avraham 
recibe la visita de tres personajes, uno de 
los cuales era YHVH. Según esta postura, 
se parte de un relato general en el v.1, sin 
dar detalles de este evento a un relato 
particular v.2, entregando los detalles de 
la historia mencionada en el verso 
anterior. En los versículos siguientes 
podremos obtener más luz a la hora de 
interpretar esta segunda postura. 

18:10 “Entonces uno dijo: “Yo volveré a ti 
el año que viene, ¡y Sarah tu mujer tendrá 
un hijo!” Sarah estaba escuchando a la 
entrada de la carpa, que quedaba detrás de 
él”. – Lo observado en este verso es que uno 
de esos tres personajes le dice a Avraham 
que vendría a él y que su esposa concebiría. 
Es decir, este personaje le estaba dando el 
tiempo del cumplimiento de la promesa en la 
que Sarah, su esposa, tendría descendencia. 
La expresión “el año” en hebreo es “et” (עֵת) 
del Strong #6256 denotando tiempo o 
período designado. En fin, Sarah debería 
tener plena seguridad de esa promesa pues 
Elohim había fijado un día para ese 
nacimiento. 

18:12 Así que Sarah se rio en su interior, 
diciendo: “Ahora que estoy seca, ¿voy a 
tener disfrute, con mi esposo tan viejo?”. 
– “Rio” en hebreo es “tzajak” (צָחַק) del Strong 

#6711 que significa: reírse a carcajadas, en 
sentido de burla. Ella no estaba solo haciendo 
una pregunta. Estaba burlándose de lo que 
Elohim le decía. YHVH no solo pudo oír sus 
palabras, sino que miró la burla que había en 
su corazón. 

18:13-14 “Entonces YHVH le dijo a 
Avraham: “¿Por qué se rio Sarah, 
diciendo: ‘¿Tendré de veras un hijo, como 
soy de vieja?’ 14¿Hay algo demasiado 
difícil para YHVH? Yo volveré a ti a su 

http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com


EMC SHALOM INTERNACIONAL 

2 

tiempo el año que viene y Sarah tendrá un 
hijo”. – Haciendo un paralelismo entre los 
versículos 1-3, 10 y 14, se entiende que uno 
de esos tres visitantes era YHVH, puesto que 
el v.10 dice que uno de ellos le informa que 
vendría para el próximo año y que Sarah 
tendría un hijo. En el v.14 vemos que es 
YHVH quien lo dice, demostrando que el 
Altísimo fue quien se presentó en forma 
humana para confirmar la promesa a 
Avraham, dando a entender que Él mismo 
sería quien restauraría esa descendencia en 
el futuro: Yojanán (Juan) 1:1 “En un principio 
era el Logos (Memra-Davar), y el Logos 
estaba ante Elohim, y Elohim era el Logos.” 
(BTX); Maaseh (Hechos) 1:6 “Así que los 
que estaban reunidos la preguntaron: 
“Maestro, ¿en este tiempo es que le vas a 
restituir el reino de Israel?” (VIN); 1 Timoteo 
3:16 “Indiscutiblemente, grande es el misterio 
de nuestra fe: “Él se manifestó en la carne, 
fue justificado por el espíritu, visto por los 
mensajeros, proclamado entre las naciones, 
creído en el mundo, y recibido arriba en gloria” 
(VIN). 

 

Segunda aliáh, 18:15-33 

18:15 “Sarah mintió diciendo: “Yo no me 
reí, porque estaba asustada”. Pero Él 
respondió: “Tú te reíste”” – Sarah, invadida 
por el temor, negó haberse reído. Sin 
embargo, YHVH, que conoce los corazones 
la pone al descubierto. Sin embargo, pero el 
Eterno lo hace en un sentido de confortarla, 
más que de condenarla ya que no se registra 
en la Escritura una reprensión por eso. 

18:19 “Porque yo lo he escogido, para que 
instruya a sus hijos y a su posteridad a 
observar el camino de YHVH haciendo lo 
que es justo y correcto, para que YHVH le 
cumpla a Avraham lo que le ha prometido”. 
– YHVH declara que el objetivo principal de 
Su elección a nuestro padre Avraham era 
para que instruyera a su descendencia en la 
Toráh, siendo este un requisito condicional 
para alcanzar la bendición prometida a su 
pueblo. En otras palabras, para poder 
alcanzar las bendiciones prometidas por el 

Eterno, debemos ser fieles a Su Toráh. cf. 
Devarim (Deuteronomio) 28:1-14 
“Bendiciones por la obediencia”. Agrega el 
comentario del Jumash: “La grandeza de 
Avraham, y la razón por la que le 
correspondía una función especial en la 
dirección Divina del mundo, fue porque Dios 
dijo que se debía a lo que Avraham le 
enseñaría a sus hijos”: (Comentario tomado 
del Libro de Bereshit (Génesis) 18:19. 
Jumash, p.87). 

18:23 Avraham se adelantó a preguntar: 
“¿Exterminarás al justo junto con el 
malvado?”. – Este pasaje revela la cualidad 
básica que debe tener un siervo de YHVH que 
es la compasión. Es decir, no desear la 
destrucción del impío, sino su salvación; 
pedirle al Eterno que les dé la posibilidad de 
volverse de sus malos caminos. 
Complementa esta idea el comentario del 
Jumash: “Avraham encarnaba, en su forma 
más noble, su nuevo papel de padre de una 
multitud de naciones. Incluso los malvados 
habitantes de Sodoma despertaron su 
compasión, y el desbordaba de dolor por la 
suerte a la que quedarían inminentemente 
condenados”: (Comentario tomado del Libro 
de Bereshit (Génesis) 18:23. Jumash, p.87). 
Podemos pensar también que había en 
Avraham un sentido de preocupación por su 
sobrino Lot que vivía en Sedom (Sodoma), 
motivo por el cual él apela a la justicia de 
YHVH. 

18:32 Y dijo: “No se enoje YHVH si hablo 
una última vez: ¿Qué tal si se encuentran 
allí diez?”. Y él respondió: “No la destruiría, 
por amor a los diez”. – Seis veces intercede 
Avraham por un número distinto de justos. 
Seis (6) es un número que indica terminado y 
completo, además de ser un número que 
representa al hombre. El seis (6) también está 
representado en el hebreo pictográfico por un 
clavo o gancho. Al analizar el pasaje, vemos 
como en las tres primeras intercesiones, cada 
vez que Avraham lo hace, el número baja de 
cinco en cinco desde cincuenta hasta 
cuarenta. El cinco representa la ventana o la 
exhalación de la bendición. Después, las 
otras tres intercesiones bajan de diez en diez. 
El diez representa la mano del Todopoderoso. 



3 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

Es decir, la mano que salva o bendice al 
hombre señalando la obra del Mashíaj que 
nos salvó en el madero. Esto nos lleva a 
entender que cada una de las manos de 
Yeshúa fueron atravesadas por un clavo para 
nuestra salvación. La intercesión en este 
pasaje tenía como propósito salvar. De la 
misma manera nuestro salvador intercede por 
nosotros: Ivrim (Hebreos) 7:25 “Por eso 
también puede salvar completamente a los 
que por medio de él se acercan a Elohim, 
puesto que vive para siempre para interceder 
por ellos” (VIN). 

 

Tercera aliáh, 19:1-20 

19:1a “Los dos mensajeros llegaron a 
Sedom al anochecer, cuando Lot se 
hallaba sentado a la puerta de Sedom”. – 
El relato comienza haciendo alusión a dos de 
los tres personajes que habían visitado a 
Avraham. Anteriormente pudimos entender 
que uno de ellos era YHVH. Los otros dos se 
dirigieron a Sedom (Sodoma) con dos 
objetivos claros: hacer juicio sobre la ciudad y 
salvar a Lot. Que Lot estuviera a la puerta de 
la ciudad podía indicar, en un contexto 
cultural, que estaba sentado con los jueces 
de esa ciudad para resolver un problema 
propio o de otra persona, actuando como juez 
o simplemente comerciando: Bereshit 
(Génesis) 23:10-11 “Efrón estaba presente 
entre a los jititas; así que Efrón el jitita le 
respondió a Avraham a oídos de los jititas, de 
todos sus compueblanos, diciendo: 11No, 
patrón, escúcheme: yo le doy el campo y le 
doy la cueva que hay en él; se la doy en 
presencia de mi pueblo. Entierre a su difunta” 
(VIN); Bereshit (Génesis) 34:20 “Así que 
Jamor y su hijo Shejem fueron a la plaza 
pública de su pueblo y les hablaron a sus 
compueblanos” (VIN); Rut 4:1a “Entretanto, 
Bóaz había subido a la puerta de la ciudad y 
se sentó allí” (VIN). Lo anterior nos lleva a 
concluir que Lot es salvado por la intercesión 
de Avraham, puesto que su sobrino era un 
motivo de preocupación. Debido a este hecho, 
YHVH le concede a Avraham la salvación de 
Lot del juicio anunciado e irrevocable 
realizado sobre Sedom (Sodoma). ¡No 

sabemos el alcance que pueden llegar a tener 
nuestras oraciones! 

19:4-5 Todavía no se habían acostado, 
cuando los habitantes del pueblo, los 
hombres de Sedom, jóvenes y viejos, 
todos hasta el último hombre, se 
reunieron alrededor de la casa. 5Y le 
gritaron a Lot y le dijeron: “¿Dónde están 
los hombres que vinieron a ti esta noche? 
Sácalos, para que intimemos con ellos”. – 
Dice el comentario del Jumash: “Al enterarse 
acerca de los audaces visitantes que tuvieron 
el “descaro” de pasar una noche en la ciudad, 
multitudes de sodomitas se agolparon en la 
puerta de la casa de Lot, exigiendo que Lot 
entregara a los invitados en sus manos. 
Cuando los sodomitas dijeron que querían 
conocerlos, querían decir que su intención 
era ultrajarlos…, el motivo por el cual vejaban 
a los desconocidos a tal grado era para 
mantener alejado a los pobres que buscaban 
hacer fortuna. Los sodomitas eran tristemente 
célebres por toda la clase de atrocidades que 
practicaban, pero su destino fue sellado a 
causa de su egoísmo y su renuncia a ayudar 
a los pobres y los menesterosos”: 
(Comentario tomado del Libro de Bereshit 
(Génesis) 19:4-5. Jumash, p.91). 

19:10-11 “Pero los hombres tendieron las 
manos y halaron a Lot para dentro de la 
casa con ellos y cerraron la puerta. Y a la 
gente que estaba a la entrada de la casa, 
viejos y jóvenes, los cegaron con una luz 
enceguecedora, de modo que no podían 
hallar la puerta”. – En vista de la negativa de 
Lot de permitirles ultrajar a sus visitantes, los 
lugareños arremeten contra él. Lot es salvado 
por los visitantes que lo introducen en la casa; 
adicionalmente, la luz enceguecedora hizo 
que los enemigos no pudieran encontrar la 
puerta de la casa evitando así que llevaran a 
cabo sus planes. En un nivel Remez 
entendemos que cuando se levantan 
enemigos contra la verdad, el Eterno hace 
que se destruyan a sí mismos. 

19:14 “Así que Lot salió y les habló a sus 
yernos, los que se habían casado con sus 
hijas y les dijo: “Levántense, vámonos de 
este lugar, porque YHVH está a punto de 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

4 

destruir la ciudad”. Pero a sus yernos les 
pareció que bromeaba”. – A primera vista 
parece haber una contradicción en este 
pasaje, puesto que Lot le dice a la multitud 
versículos antes que sus hijas no habían 
conocido varón; Bereshit (Génesis) 19:8 
“Miren, yo tengo dos hijas que no se han 
unido con hombre. Permítanme traérselas y 
podrán hacerles lo que les plazca; pero no les 
hagan nada a estos hombres, ya que ellos 
están al amparo de mi techo” (VIN). Sin 
embargo, en este pasaje dice que estaban 
casadas. Lo anterior es posible de entender 
si analizamos el pasaje en su contexto 
cultural. El detalle es que las hijas de Lot 
estaban comprometidas, es decir, 
desposadas. Lo que quiere decir que ese 
compromiso era contado como matrimonio, 
aunque no habían llegado a consumarlo 
íntimamente. En la cultura oriental cuando se 
establecía el Pacto Matrimonial, en hebreo la 
Ketuváh (תוּבָה  el esposo tenía que ir a ,(כְּ

preparar la morada en la que vivirían. Este 
proceso se llamaba desposorio. Una vez que 
el esposo tenía las condiciones para vivir con 
su esposa, se realizaba la ceremonia de 
consumación del matrimonio. En un caso 
similar a este se encontró Miram (María) la 
madre de Yeshúa, que estaba desposada con 
Yosef, cuando concibió del Rúaj HaKodesh, 
Matitiahu (Mateo) 1:18-20 “El nacimiento de 
Yeshúa el Mashíaj fue así: Su madre Miram 
estaba desposada con Yosef; pero antes de 
que se unieran, se halló que ella estaba 
encinta por [obra del] espíritu de santidad. 
19Yosef su esposo, como era justo y no 
querría exponerla a la vergüenza pública, 
resolvió divorciarse de ella en secreto. 20Pero 
mientras él pensaba en esto, sucedió que un 
mensajero de YHVH se le apareció en sueños 
y le dijo: “Yosef, hijo de David, no temas 
recibir a Miram como tu esposa, porque lo que 
se ha engendrado en ella es [por obra] del 
espíritu de santidad” (VIN). 

19:15 Cuando rompía el alba, los 
mensajeros urgieron a Lot, diciéndole: 
“Levántate, toma a tu mujer y las dos hijas 
que te quedan, no vayas a resultar 
aniquilado por culpa de la maldad de esta 
ciudad”. – Los mensajeros muy temprano 

instan a Lot a abandonar la ciudad por el juicio 
a la que sería sometida. ¿Por qué le salvan? 
¿Era este hombre justo? Kefá Bet (2 Pedro) 
2:6-9 “Y si condenó a destrucción a las 
ciudades de Sedom y Amorah, reduciéndolas 
a cenizas y poniéndolas como escarmiento 
para los que habían de vivir impíamente; 7y si 
rescató al justo Lot, quien era acosado por la 
conducta sensual de los malvados, 8porque 
este hombre justo habitaba en medio de ellos 
y afligía de día en día su vida justa por los 
hechos malvados de ellos; 9entonces YHVH 
sabe rescatar de la prueba a los piadosos y 
guardar a los injustos para castigarlos en el 
día del juicio” (VIN). Aquí se dice que era justo 
y piadoso. ¿Qué es ser justo? Dice Rab Shaúl 
en su carta a los Gálatas 3:9 “Desde luego, 
los que se basan en la fe son benditos junto 
con Avraham, el hombre de fe” (VIN). Justo 
es uno que vive por la fe, ya que la justicia 
propia no puede salvar a nadie. Ivrim 
(Hebreos) 10:38 “Pero “mi justo vivirá por fe; 
y si se vuelve atrás, no me complaceré en él” 
(VIN); Romanos 1:17 “Porque en él se revela 
la justificación que concede Elohim, que es 
por la fe y para la fe; como está escrito: “Pero 
el justo por la fe vivirá” (VIN); Jabakuk 
(Habacuc) 2:4 “Mira, su espíritu dentro de él 
está inflado, no es recto, pero el justo es 
recompensado con vida por su fidelidad” 
(VIN). Debemos recordar que la fe verdadera 
lleva, se nutre, necesita y requiere obras de 
fe. 

 

Cuarta aliáh, 19:21 - 21:4 

19:26 “La mujer de Lot miró hacia atrás y 
allí mismo se convirtió en un pilar de sal”. 
– Lot y su familia recibieron la instrucción de 
no mirar atrás, v.17. La mujer de Lot infringió 
este sencillo mandamiento y recibió las 
consecuencias de su rebeldía. 

19:27 “A la mañana siguiente, Avraham se 
apresuró a ir al lugar donde había estado 
delante de YHVH”. – YHVH nos ha hecho 
promesas, pero si queremos ver su 
cumplimiento, debemos ser de los que van a 
Su presencia en oración. La intimidad con el 
Eterno es algo invaluable. Dice en el Tehilim 



5 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

(Salmos) 25:14 “La amistad íntima de YHVH 
es para los que lo respetan, a ellos les da a 
conocer su alianza” (VIN). Aquí encontramos 
la expresión “amistad intima” o “comunión 
íntima” que en hebreo es “sod” (סוֹד) del 

Strong #5475 que significa: deliberación 
estrecha, consejo o secreto. Sod según los 
sabios, es uno de los niveles de interpretación 
bíblica, y según este Tehilim (Salmos) es para 
los que respetan al Eterno, entendido como el 
“temor reverente” en hebreo “iaré” (יָרֵא) del 

Strong #3373 que significa: temen, teme, 
teméis, temiendo o reverente. Nuestra 
revelación de la Escritura es proporcional a la 
vida de oración e intimidad y reverencia que 
tengamos con nuestro Mashíaj Yeshúa. 

19:31-33 “Un día la mayor le dijo a la 
menor: “Nuestro padre está viejo y no hay 
un hombre en la tierra que haga pareja con 
nosotras como lo hace todo el mundo. 
32Ven, hagamos que nuestro padre beba 
vino y acostémonos con él, para que 
podamos preservar descendencia 
mediante nuestro padre”. 33Esa noche 
hicieron que su padre bebiera vino y la 
mayor entró y se acostó con él; él no supo 
cuándo ella se acostó ni cuándo se 
levantó”. – Dice el comentario del Jumash: 
“En el pergamino de la Toráh, esta palabra ni 
cuenta se dio tiene un punto arriba, que es un 
método tradicional para señalar que hay una 
interpretación especial sobre la palabra. Aquí 
se indica que, si bien Lot no fue consciente 
del hecho de que ella se acostó, si lo fue del 
hecho de que se levantó. No obstante, la 
segunda noche él no estuvo más alerta que la 
primera, lo cual es una indicación de su propia 
lascivia”: (Comentario tomado del Libro de 
Bereshit (Génesis) 19:33. Jumash, p.95). 

19:37-38 “La mayor tuvo un hijo y lo llamó 
Moav [De mi Padre]; él fue el padre de los 
Moavitas de hoy. 38La menor también tuvo 
un hijo, y lo llamó Ben Amí [Hijo de mi 
Pueblo]; él fue el padre de los amonitas de 
hoy”. – Existe una diferencia entre las dos 
hijas, según el comentario del Jumash: 
“Puesto que la mayor era tan desvergonzada, 
que le puso a su hijo un nombre que aludía a 
su paternidad inmoral ya que el nombre Moav 
deriva de la expresión hebrea “De mi Padre”. 

Sin embargo, la menor llamó a su hijo con un 
nombre que significa “Hijo de mi Pueblo”, 
ocultando así su oprobio y teniendo más 
recato”. (Comentario tomado del Libro de 
Bereshit (Génesis) 19:37-38. Jumash, p.96). 

20:2 “Avraham decía de Sarah que era su 
hermana. Así que el rey Avimélej de 
Guerar hizo traer a Sarah ante él”. – Aquí 
Avraham dice una verdad a medias, lo que es 
también interpretado como una mentira 
completa, ya que más adelante, en el v.12, 
confirma su parentesco. Vemos como Elohim 
no nos presenta a los patriarcas o a sus 
siervos, como a hombres perfectos o como 
héroes invencibles. La Escritura recoge tanto 
lo bueno como lo malo de cada uno de los 
siervos del Eterno. Esto nos recuerda que 
somos escogidos no por lo que somos sino 
por lo que seremos. 

20:6-7 Y haElohim le dijo en el sueño: “Yo 
sé que hiciste esto con un corazón 
inocente y por eso te evité que pecaras 
contra mí. Por eso fue que no te permití 
tocarla. 7Por lo tanto, devuélvele la mujer 
al hombre; ya que él es profeta, 
intercederá por ti para salvar tu vida. Si no 
se la devuelves, sabe que morirás, tú y 
todos los tuyos”. – El rey Avimélej se 
justifica ante YHVH esgrimiendo su 
ignorancia de la situación. Pero esta no lo 
exonera de la culpabilidad. Sostiene el 
comentario del Jumash: “Avimélej pensó que, 
dado que tenía buenas intenciones, era 
inocente. Las buenas intenciones no son 
suficientes para justificar una mala acción. El 
parámetro que se debe utilizar es si uno está 
cumpliendo con la voluntad de Dios; si lo que 
uno hace es malo a sus ojos, entonces las 
buenas intenciones que la persona pueda 
tener no constituyen aprobación. Además, la 
ignorancia es en sí pecado, porque la 
persona tiene el deber de buscar 
esclarecimiento”: (Comentario tomado del 
Libro de Bereshit (Génesis) 20:6-7, Jumash, 
p.97). 

21:2 “Sarah concibió y le dio un hijo a 
Avraham en su ancianidad, en el tiempo 
del que había hablado Elohim”. – Lo que 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

6 

YHVH promete siempre se cumple tal y como 
Él lo dice. 

 

Quinta aliáh, 21:5-21 

21:9 “Sarah vio que el hijo que Hagar la 
mitzrita (egipcia) le había dado a Avraham 
se burlaba”. – Sarah y Hagar representan 
dos pueblos. Así lo registra Rab Shaul en su 
carta los Gálatas 4:22-31 “Porque está 
escrito que Abraham tuvo dos hijos: uno de la 
esclava, y uno de la libre. 23El de la esclava 
nació según la carne, pero el de la libre, 
según la promesa. 24Las cuales son alegorías, 
porque éstas representan dos pactos: una, 
Hagar, del monte Sinay, engendra para 
esclavitud. 25Ahora bien, Hagar es el monte 
Sinay en Arabia, y es figura de la Jerusalén 
actual, pues está esclavizada con sus hijos. 
26Pero la Jerusalén de arriba, la cual es 
nuestra madre, es libre. 27Porque está escrito: 
Regocíjate, oh estéril, la que no das a luz; 
Prorrumpe y clama, la que no sufres dolores 
de parto; Porque muchos son los hijos de la 
desamparada, Más que los de la que tiene el 
marido. 28Así que vosotros, hermanos, como 
Isaac, sois hijos de la promesa. 29Y tal como 
entonces el que nació según la carne 
perseguía al que nació según el Espíritu, así 
también ahora. 30Pero ¿qué dice la Escritura? 
Echa fuera a la esclava y a su hijo, porque no 
heredará el hijo de la esclava con el hijo de la 
libre. 31Por tanto, hermanos, no somos hijos 
de la esclava, sino de la libre.” (BTX). Dos 
descendencias: un hijo de la esclava y un hijo 
de la libre. Esta posición burlona la vemos 
siempre en la descendencia esclava. Los 
libres siempre son menospreciados por los 
esclavos. 

21:10 Y le dijo a Avraham: “Echa fuera a 
esa sierva y a su hijo, porque el hijo de esa 
sierva no compartirá la herencia con mi 
hijo Itzjak”. – Las palabras de Sarah iban 
más allá de un simple celo y egoísmo. Según 
muchos sabios, eran palabras proféticas y a 
su vez cuidaba de mantener puro el linaje de 
la promesa. Los hijos de desobediencia no 
compartirán la herencia con los hijos de 
obediencia: Efesios 5:5-6 “Porque esto 

ustedes lo saben muy bien: que ningún 
fornicario, ni impuro, ni avaro el cual es 
idólatra, tiene herencia en el reino de Mashíaj 
y de Elohim. 6Nadie los engañe con vanas 
palabras, porque a causa de estas cosas 
viene la ira de Elohim sobre los hijos de 
desobediencia” (VIN). 

21:12-13 Pero Elohim le dijo a Avraham: 
“No te angusties por el muchacho ni por tu 
sierva; en cuanto a lo que te dice Sarah, 
haz lo que te diga, porque es mediante 
Itzjak que se perpetuará tu linaje. 13En 
cuanto al hijo de la sierva, haré de él una 
nación también, porque él es tu 
descendencia”. – Este pasaje confirma una 
vez más que las palabras de Sarah eran 
proféticas, puesto que YHVH le dice a 
Avraham que su esposa tenía razón y al 
mismo tiempo le dio consuelo diciéndole que 
no se olvidaría de Ishmael, ya que también 
pertenecía a su descendencia. 

21:14 “Temprano a la mañana siguiente 
Avraham tomó un poco de pan y un odre 
de agua y se los dio a Hagar. Se los puso 
en el hombro, junto con su hijo y la 
despidió. Y ella se puso a vagar por el 
desierto de Beer Sheva”. – Según Rashí la 
palabra “errante” tiene que ver con la idolatría. 
Ella volvió a los dioses de Mitzráyim (Egipto). 
Por eso no hubo bendición en el agua del 
odre. La idolatría produce sequía. 

21:15-17 Cuando se le acabó el agua del 
odre, ella dejó al niño debajo de uno de los 
arbustos, 16y fue a sentarse a la distancia, 
a un tiro de arco, porque pensaba ella: “No 
quiero ver cuando muera el niño”. Y 
sentada así a la distancia, alzó la voz a 
llorar. 17Elohim oyó la voz del muchacho y 
un mensajero de Elohim llamó a Hagar 
desde el cielo y le dijo: “¿Qué te preocupa, 
Hagar? No temas, que Elohim ha atendido 
la voz del muchacho donde está”. – 
Cuando vino la necesidad, Hagar dejó 
abandonado a su hijo. Pensó más en su 
sufrimiento que en el estado de su hijo. Tal es 
así que YHVH atiende el clamor del 
muchacho y no la desesperación de la madre. 
Algunos sabios plantean que ella clamaba a 
sus dioses egipcios y no a YHVH, contrario a 



7 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

lo que hizo el muchacho. La promesa de que 
Ishmael se convertiría en una gran nación 
peligraba. Por un milagro fue salvado. Este 
evento nos recuerda que Elohim es siempre 
fiel y debemos confiar en que Su palabra se 
cumplirá, lo que en ocasiones puede requerir 
hasta de un milagro. 

 

Sexta aliáh 21:22-34 

21:33-34 “[Avraham] plantó un tamarisco 
en Beer Sheva, e invocó allí el nombre de 
YHVH, Él-Olam [el Poderoso Eterno]. 34Y 
Avraham residió durante mucho tiempo en 
la tierra de los pelishtím”. – Existe 
desacuerdo entre algunos comentaristas, si 
es que se trataba de un huerto o de una 
posada. Lo cierto es que, así fuera una de las 
dos cosas, había un deseo profundo en 
Avraham de servir a los forasteros que 
pasaran por allí. La palabra “plantó” en 
hebreo “eshel” (ל  del Strong #815 (אֵשֶׁ

significa: arboleda o tamarisco. Creemos que 
este lugar era un lugar de servicio a YHVH. 
Allí fue construido un lugar de sombra y un 
altar al Todopoderoso ya que dice “e invocó 
allí el nombre de YHVH”. Así también 
nosotros debemos construir en nuestras 
congregaciones, lugares de sombra para 
otros y lugares en los que se enseñe a clamar 
el Nombre del Eterno. 

 

Séptima aliáh 22:1-19 

22:1-2 Algún tiempo después, haElohim 
puso a prueba a Avraham. Le dijo: 
“Avraham”; y él contestó: “Aquí estoy”. 2Y 
dijo: “Toma a tu hijo único, a Itzjak, a quien 
amas y ve a la tierra de Moriah y ofrécelo 
allí como ofrenda quemada en uno de los 
montes que te mostraré”. – YHVH llama 
una vez más a Avraham para probarlo. Él 
responde sin titubear a este llamado cuando 
dice: “Aquí estoy”. La orden fue muy precisa, 
no había lugar a dudas. El Eterno usa dos 
palabras importantes para referirse a Itzjak: 
“único” y “a quien amas”. La palabra “único” 
en hebreo es “yakjíd” (יָחִיד) del Strong #3173 

que significa: propiamente unido, i.e. solo; por 

implicación amado; también solitario; 
(femenino) la vida (como que no se 
reemplaza): único, -a, unigénito o vida. Lo 
que muestra que Itzjak era irremplazable para 
Avraham. La otra palabra de ese pasaje 
“amas” en hebreo “ajab” (אָהַב) del Strong 

#157 que significa: tener afecto (sexual o de 
otro tipo), amado, amar, amigo, amor o 
deleitar. Lo anterior nos muestra el gran 
afecto que Avraham tenía por su hijo, sin 
rayar en la adoración idolátrica hacia el joven. 
Entendamos que amar o tener un gran afecto 
por un hijo no es muestra de idolatría 
necesariamente y menos en el caso de 
Avraham, ya que, él mismo, había salido de 
su tierra y parentela. Además, había dejado 
atrás la idolatría en la que vivía en medio de 
su familia. Esto correspondía a una prueba en 
relación con la decisión de Avraham de 
adorar y servir a YHVH por sobre otros elohim 
(dioses), resumido todo este acontecimiento 
en el objetivo de este expresado en el v.1 
“…haElohim puso a prueba a Avraham”. La 
prueba era colocar a alguien o algo en una 
situación determinada para ver u observar la 
calidad de lo que se estaba probando. La otra 
frase “Tu hijo único”, demuestra que ante 
Elohim no tenía otro hijo “heredero”. Itzjak es 
una tipología de Mashíaj. Esta expresión está 
relacionada con Yeshúa: Matitiahu (Mateo) 
3:17 Y se oyó una voz del cielo que decía: 
“Este es mi Hijo amado, en quien me 
complazco” (VIN); Mordejai (Marcos) 1:11 
Entonces se oyó una voz desde el cielo que 
decía: “Tú eres mi Hijo amado; en ti hallo mi 
complacencia” (VIN). Esta prueba para 
Avraham tenía la intensión de revelar 
elementos en la tipología que señalaban 
hacia el Mashíaj (Mesías). ¿Qué se estaba 
probando en Avraham? Ivrim (Hebreos) 
11:17-19 Por la fe Avraham, cuando lo 
pusieron a prueba, ofreció a Itzjak. El que 
había recibido las promesas ofrecía su hijo 
único, 18de quien se había dicho: “Mediante 
Itzjak continuará tu descendencia”. 19Él 
consideraba que YHVH tiene poder para 
levantarlo aun de entre los muertos, de donde, 
hablando figuradamente, lo volvió a recibir” 
(VIN). Su fe en la promesa era tan grande que 
creyó que, si su hijo moría a manos de él, 
YHVH le resucitaría de entre los muertos. 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

8 

Esta muerte figurada representa la Muerte y 
Resurrección del Mashíaj. La prueba produce 
paciencia, y la paciencia perfección y 
sabiduría: Yaakov (Santiago) 1:2-8 
“Hermanos míos, cuando se encuentren en 
diversas pruebas, estímenlo como motivo de 
gran gozo, 3sabiendo que la prueba de su fe 
produce paciencia. 4Pero que la paciencia 
tenga su obra completa para que sean 
completos y cabales, no quedándose atrás en 
nada. 5Y si a alguno de ustedes le falta 
sabiduría, pídala a Elohim, quien da a todos 
con liberalidad y sin reprochar, y se le dará. 
6Pero pida con fe, sin dudar nada. Porque el 
que duda es como una ola del mar que el 
viento mueve y agita de un lado a otro. 7No 
piense alguien así que recibirá cosa alguna 
de YHVH, 8siendo un indeciso e inestable en 
todos sus caminos.” (VIN) 

22:3 “Así que temprano a la mañana 
siguiente, Avraham aparejó su asno y 
llevó consigo a dos de sus servidores y a 
su hijo Itzjak. Partió la leña para la ofrenda 
quemada y se dirigió al lugar del que le 
había hablado haElohim”. – Era tanta la 
devoción que Avraham tenía que se levantó 
temprano para cumplir la voluntad de YHVH. 

22:4-5 “Al tercer día Avraham miró y 
alcanzó a ver el lugar en la distancia. 
5Entonces Avraham dijo a sus servidores: 
“Ustedes quédense aquí con el asno. El 
muchacho y yo subiremos allá; nos 
postraremos y volveremos a ustedes”. – El 
v.2 dice que YHVH le mostraría el monte 
donde debía ir. El v.4 dice que “alcanzó a ver 
el lugar” en hebreo “raáh” (רָאָה) del Strong 

#7200. Este verbo “ver” indica tener visiones. 
La palabra que se usa para lugar significa 
también morada. El vio el lugar de la morada 
o vio la presencia de Elohim sobre el monte. 
No en vano Avraham es llamado el Padre de 
la Fe. Este pasaje es una prueba de ello, 
puesto que sabiendo a lo que iba, tenía la 
convicción de que los dos regresarían. Él 
sabía que YHVH podía revivir a su hijo muerto, 
Ivrim (Hebreos) 11:17-19 “Por la fe Avraham, 
cuando lo pusieron a prueba, ofreció a Itzjak. 
El que había recibido las promesas ofrecía su 
hijo único, 18de quien se había dicho: 
“Mediante Itzjak continuará tu descendencia”. 

19Él consideraba que YHVH tiene poder para 
levantarlo aun de entre los muertos, de donde, 
hablando figuradamente, lo volvió a recibir” 
(VIN). 

22:6-8 “Avraham tomó la leña para la 
ofrenda quemada y se la puso encima a su 
hijo Itzjak. Él mismo tomó el fuego y el 
cuchillo; y los dos caminaron juntos. 
7Entonces Itzjak le dijo a su padre: 
“¡Padre!” y él respondió: “Sí, hijo mío”. Y 
él preguntó: “Aquí están el fuego y la leña, 
pero ¿dónde está el cordero para la 
ofrenda quemada?” 8Y Avraham dijo: 
“Elohim proveerá un cordero para Su 
ofrenda quemada, hijo mío”. Y los dos 
siguieron caminando juntos”. – Después 
que Avraham preparó todas las cosas 
necesarias para el sacrificio, su hijo le 
preguntó por la víctima que se sacrificaría. 
Eso muestra la educación que Itzjak había 
recibido de su padre, pues intentaba 
mostrarle que el sacrificio estaba incompleto, 
ya que este requería de una víctima. Pero 
Avraham le muestra que YHVH se proveería 
de una víctima inocente. YHVH se proveería 
así mismo como cordero, porque Él es El 
Cordero: Hitgalut (Apocalipsis) 17:14 “Ellos 
harán guerra contra el Cordero, y el Cordero 
los vencerá, porque Él es Amo Supremo y 
Rey supremo, y los que están con Él son 
llamados y elegidos y fieles” (VIN). Sin 
embargo, no podemos ignorar que, en su 
naturaleza humana, hubiese podido luchar 
con un sentimiento de angustia natural que el 
mismo Mashíaj manifestó en el Getzemaní, 
antes de Su sacrificio como el Cordero de 
Pésáj: Mordejai (Marcos) 14:34 Y les dijo: 
“Tengo una tristeza de muerte. Quédense 
aquí y manténganse alerta” (VIN). Esta 
historia tiene un Sod (cuarto nivel de 
interpretación exegética) maravilloso, es decir, 
un mensaje oculto extraordinario. No solo nos 
relata la Muerte y Resurrección del Mashíaj, 
sino que va más allá en los detalles del evento. 
Itzjak, al igual que Yeshúa, cargan el madero 
del sacrificio. A ambos, es el padre quien los 
entrega: Yeshaiahu (Isaías) 53:10-11 “Plugo 
a YHVH quebrantarlo y someterlo a 
padecimiento. Cuando se haya puesto su 
vida en sacrificio expiatorio, verá a su 



9 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

descendencia, Vivirá por días sin fin, y la 
voluntad de YHVH triunfará en su mano. 
11Gracias a la aflicción de su alma, verá la luz 
y quedará satisfecho. Por su conocimiento, mi 
Siervo, el Justo, justificará a muchos, Y 
cargará con los pecados de ellos.” (BTX). El 
muchacho hace una pregunta ¿Dónde está el 
cordero? La palabra que se traduce como 
“proveerá” en hebreo “raáh” (רָאָה) del Strong 

#7200, la misma del v.4 que se traduce para 
ver el lugar donde Elohim le esperaba. La 
traducción literal debería ser: “Ver por ello” o 
“a su propia manera”. YHVH vería Su propia 
manera de resolver ese asunto. Veamos: 
Romanos 8:32 “El que no eximió ni a su 
propio Hijo, sino que lo entregó por todos 
nosotros, ¿cómo no va a darnos también con 
Él todas las cosas?” (VIN). El nombre del 
Monte “Moriah” (מוֹרִיָה) del Strong #4179 está 

compuesto por dos palabras: “visión” o “ver” 
en hebreo “raáh” (רָאָה) del Strong #7200 y la 

palabra “Yah” (ּיָה) del Strong #3050 que 

corresponde al nombre Sagrado. Algo así 
como “ver a YHVH” o “tener una visión de 
YAH”. Él sabía que ofrecería un cordero pues 
había tenido una visión. Es posible inferir 
entonces que pudo haber alcanzado a ver al 
Mashíaj como el “Cordero Perfecto”. 

22:9-10 “Llegaron al lugar que haElohim le 
había indicado. Avraham edificó allí un 
altar; bajó la leña; ató a su hijo Itzjak y lo 
puso sobre el altar, encima de la leña. 10Y 
Avraham tomó el cuchillo para inmolar a 
su hijo”. – Avraham estaba decidido a 
obedecer a YHVH sobre todas las cosas. 
Llegó al lugar indicado, preparó el altar, la 
leña y ató a su hijo. Según algunos 
comentaristas, esta atadura fue idea de Itzjak 
debido a que su instinto de supervivencia 
podría hacerle lastimar a su anciano padre. 
Esto demuestra la misma disposición de 
Itzjak a obedecer los decretos de Elohim. 

22:11-13 “Entonces un mensajero de 
YHVH lo llamó desde el cielo: “¡Avraham! 
¡Avraham!” Y él respondió: “Aquí estoy”. 
12Y le dijo: “No levantes la mano contra el 
muchacho, ni le hagas nada. Porque ya sé 
que respetas a Elohim, pues no me has 
negado a tu hijo único”. 13Cuando 

Avraham levantó la vista, su mirada se 
posó en un carnero que estaba atrapado 
en la espesura por los cuernos. Así que 
Avraham fue y tomó el carnero y lo 
presentó como ofrenda quemada en lugar 
de su hijo”. – Aparentemente acá existe una 
contradicción, puesto que el v.11 dice: “un 
mensajero de YHVH” y en el v.12 este 
“mensajero” se adjudica la autoría de la orden 
del sacrificio. Entonces, ¿Fue YHVH o un 
mensajero de YHVH? Realmente se habla de 
una sola persona, YHVH. Puesto que la 
expresión el Ángel (malaj-mensajero) de 
YHVH se refiere a YHVH mismo. Es 
importante aclarar que ningún mensajero 
(malaj-ángel) (ְאָך  se atribuiría una orden (מַלְּ

dada por el Eterno mismo. En el último 
momento apareció un carnero como sustituto 
del hijo de Avraham. Lo anterior habla 
proféticamente de un cordero que moriría por 
toda la humanidad: Yeshúa HaMashíaj. 

22:14 “Y Avraham llamó aquel sitio YHVH 
Yiréh [YHVH proveerá], de ahí el presente 
dicho: “En el monte de YHVH se provee””. 
– Para inmortalizar el hecho y que quedara 
para la posteridad, nombró este lugar: “YHVH 
Yiréh”, puesto que en ese lugar se había 
provisto el sacrificio. 

22:15-18 “El mensajero de YHVH llamó 
desde el cielo a Avraham por segunda vez, 
16y le dijo: “Juro por mí mismo, declara 
YHVH: que por cuanto has hecho esto y no 
has retenido a tu hijo único, 17yo pondré mi 
bendición sobre ti y haré a tus 
descendientes tan numerosos como las 
estrellas del cielo y las arenas de la playa; 
y tus descendientes se apoderarán de las 
puertas de sus enemigos. 18Todas las 
naciones de la tierra se bendecirán por 
medio de tu descendencia, porque tú has 
obedecido mi mandato”. – YHVH confirma 
una vez más su promesa a Avraham, pero 
esta vez lo hace de la manera suprema y es 
“jurando por sí mismo”, puesto que no existe 
uno más grande que Él, Ivrim (Hebreos) 
6:13-18 “Porque cuando YHVH le hizo la 
promesa a Avraham, como no podía jurar por 
otro mayor, juró por sí mismo, 14diciendo: 
“Verdaderamente te bendeciré 
abundantemente y te multiplicaré en gran 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

10 

manera”. 15Y así Avraham, esperando con 
suma paciencia, alcanzó la promesa. 

16Porque los hombres juran por uno superior 
a ellos, y un juramento que se da como 
confirmación es para ellos el fin de toda 
reclamación. 17Por eso, como Elohim quería 
demostrar de modo convincente a los 
herederos de la promesa la inmutabilidad de 
su propósito, la garantizó con un juramento. 
18Así, por dos actos inmutables, en los que es 
imposible que Elohim mienta, los que hemos 
venido a él en busca de refugio, tenemos un 
poderoso aliciente para aferrarnos de la 
esperanza que se nos pone delante.” (VIN) 

 

Conclusión 

En esta Parasháh logramos apreciar varias 
apariciones realizadas por parte del Eterno a 
Avraham, las cuales guiaron su vida, 
cambiándola y otorgándole bendiciones en su 
trasegar. Vemos una gran cercanía y cuidado 
del Eterno hacia Avraham, las cuales vienen 
como resultado de la obediencia y de su 
corazón, siempre dispuesto a cambiar y 
corregir errores por el verdadero amor al Rey 
Supremo. Si queremos gozar de intimidad 
con Elohim, debemos tener corazones 
moldeables por los tratos o manifestaciones 
que Elohim tiene y permite hacia nosotros. 

 

__________________ 

Fin de la Parasháh. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nuestros comentarios obedecen a la doctrina 
establecida en EMC SHALOM 
INTERNACIONAL como Ministerio de la 
Casa de Israel y son pilares que defendemos 
y exponemos en la predicación del Único 
Evangelio que los primeros emisarios 
(shlijim-apóstoles) pregonaron con un solo 
propósito: Restaurar el Reino de Israel. 
Maaseh (Hechos) 1:6 y dirigido a los 
destinatarios establecidos en Iaakov 
(Santiago) 1:1 y Kefá Álef (1 Pedro) 1:1 “LA 
CASA PERDIDA DE ISRAEL”. 

El mismo Rab Shaúl (Shaliaj Pablo) emisario 
por excelencia para todos los gentiles, sabía 
de antemano que su foco de alcance era 
solamente las doce tribus dispersas 
llamadas “Ovejas perdidas de la casa de 
Israel” [Melo HaGoim]: Plenitud de los 
gentiles, Maaseh (Hechos) 26:7 Es el 
cumplimiento de esta misma promesa que 
nuestras doce tribus esperan obtener, 
resueltamente haciendo sus actos de 
adoración noche y día; a pesar de esto, ¡es 
en relación con esta esperanza, su Majestad, 
que hoy soy acusado por los judíos! 

Este documento es comentado 
semanalmente en vivo y en directo en 
nuestras clases por internet, cada Shabat de 
9:00 a.m. a 12:30 p.m. (horario del Este de 
E.U.) a través de www.zoom.com y el ID 
para ingresar al canal de EMC SHALOM 
INTERNACIONAL es: ID 4637031177. La 
clave se cambia regularmente y se publica en 
el chat de Telegram. Si usted aún no está 
registrado, por favor escríbanos al email 
emcshalomint@gmail.com. 

Nuestro único deseo a través de este material 
es que tú y los tuyos sean más que 
bendecidos por un entendimiento superior de 
las Escrituras; moviéndonos del mensaje 
subjetivo de hoy y casi místico, a lo objetivo 
del mensaje, con una mayor certeza 
idiomática y envuelto en su ambiente cultural 
respectivo, dándonos así la mayor solidez 
interpretativa de los textos.  

Todos los creyentes en el Elohim de la Biblia 
tienen un común denominador y un solo 
deseo, el cual corresponde a establecer un 

http://www.gotomeeting.com/
http://www.zoom.com/
http://www.gotomeeting.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com


11 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

“avivamiento” tan poderoso que traiga la 
presencia de El Rey de reyes y establezca su 
Reino de una vez y para siempre; pero lo 
único que traerá esto a la congregación de los 
santos de Israel es “LA HISTORIA BÍBLICA”, 
el volver al fundamento y a la forma inicial de 
la FE HEBREA. 

Este documento, así como la clase de Torah 
de cada Shabat, corresponde a eso: a 
conocer la historia espiritual de un pueblo, 
“ISRAEL”, y a vivir con el convencimiento de 
que somos la continuación y conclusión de 
esta hermosa historia de amor. Como se 
puede vincular o relacionar  

Estamos muy agradecidos por tus aportes a 
nuestro ministerio. Nos está permitiendo ir a 
mayor excelencia. 

https://www.PayPal.me/emcshalom  

 

 

 

SHALOM LEKULAM 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ingresa a nuestro canal 

de WhatsApp (escanea el 

código QR) 

 

https://www.paypal.me/emcshalom


EMC SHALOM INTERNACIONAL 

12  


