
1 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
PARASHAH 12 VAIEJI | GÊNESIS 47:28 - 50:26 

Proibida toda reprodução lucrativa – utilizar sobre permissão. 

 

Para mais informações pode nos localizar por meio de nossa página web www.emcshalom.com 
Também através de nosso canal no Youtube EMC Shalom Internacional e nos escrever no nosso correio: 

emcshalom@gmail.com 
 

Aliot da Torah: 
1. 47:28 – 48:9 
2. 48:10-16 
3. 48:17-22 
4. 49:1-18 
5. 49:19-26 
6. 49:27 - 50:20 
7. 50: 21-26 

8. Maftir: 50:23-26 
 

Haftarah: Melajim Álef (1 Reis) 2:1-12 
 
Brit HaJadashah: Mordejai (Marcos) 15:6 – 
16:8 
 
Leituras adicionais do Brit HaJadashah: 
Hilel (Lucas) 1:23–33; Maaseh (Atos) 7:9-16, 
15:17; Hitgalut (Apocalipses) 7:9-17; Ivrim 
(Hebreus) 11:21-22; Hitgalut (Apocalipses) 
5:5 
 
VAIEJI, significa: "E viveu" 
 

Versículo por versículo, esta parashah 
contém uma riqueza imensurável de 
princípios de vida que são uma grande 
bênção. Ela também possui um valioso 
paralelo profético que nos mostra, com maior 
clareza, os propósitos do Eterno para o Seu 
povo, Israel. 

 

Primeira aliah, 47:28 - 48:9 

47:28 "Yaakov viveu na terra do Egito 
dezessete anos; de sorte que os dias de 
Yaakov, os anos da sua vida, foram cento 
e quarenta e sete anos." – O primeiro 
princípio da vida, valioso e uma grande 
bênção para todo filho de Israel, é: cuidar de 
nossos pais na velhice e não adotar a cultura 
das pessoas de hoje que abandonam seus 
pais à escassez, à distância e, em alguns 
casos, ao total descaso. Neste trecho, 
podemos aprender que não é coincidência 
que os mesmos dezessete anos em que 

Yaakov cuidou de Yosef, desde a infância até 
o dia em que se perdeu, foram os mesmos 
dezessete anos em que Yosef cuidou do 
bem-estar de seu pai após o reencontro no 
Egito, até a morte deste. 1 Timoteo 5:4 “Mas, 
se alguma viúva tem filhos ou netos, que 
estes aprendam primeiro a exercer piedade 
para com a própria casa e a recompensar a 
seus progenitores; pois isto é aceitável diante 
de YHVH." Devarim (Deuteronômio) 5:16 
"Honra a teu pai e a tua mãe, como YHVH, 
teu Elohim, te ordenou, para que se 
prolonguem os teus dias e para que te vá bem 

na terra que o יהוה, teu Elohim, te dá."  

47:29 "Aproximando-se, pois, o tempo da 
morte de Yisrael, chamou a Yosef, seu 
filho, e lhe disse: Se agora achei mercê à 
tua presença, rogo-te que ponhas a mão 
debaixo da minha coxa e uses comigo de 
beneficência e de verdade; rogo-te que me 
não enterres em Mitzraim” – Era de suma 
importância cumprir este juramento, por 
vários motivos:  

1. Manter os olhos fixos na terra prometida, 
a terra para onde Israel retornaria e 
habitaria.  

2. Para evitar ferir o orgulho do Faraó, 
depreciando sua terra (Egito). Portanto, 
ele fez Yosef prestar um juramento, 
confirmado pelo Faraó. Bereshit 
(Gênesis) 50:6 Faraó respondeu: “Sobe e 
sepulta o teu pai, como ele te fez jurar.” E 
assim, para não criar discórdia entre os 
egípcios e Israel, diminuindo o favor de 
Yosef perante o Faraó. 

3. Um ato que confirma a propriedade que 
deveria ser mantida com o sepultamento 
dos patriarcas na caverna de Macpela 
(território cananeu), comprada por prata 
pelo patriarca Abraham.  

Outro ponto para destacar nesta passagem é 
o que diz respeito ao juramento, a clareza que 

Entra no nosso canal de 
Telegram (escaneia o 

código QR) 

  

http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalom@gmail.com


EMC SHALOM INTERNACIONAL 

2 

devemos ter quanto ao ato de colocar a mão 
sob a coxa. Mais uma vez, a importância da 
circuncisão nos descendentes de Abraão é 
expressa, e como esse contato físico 
estabeleceu um caráter irrevogável, o que 
será considerado com mais detalhes 
posteriormente nesta parashah. 

47:30, "porém que eu jaza com meus pais; 
por isso, me levarás de Mitzraim e me 
enterrarás no lugar da sepultura deles. 
Respondeu Yosef: Farei segundo a tua 
palavra." – A morte está presente nesta 
passagem, e é importante analisá-la, visto 
que existem muitas perspectivas diferentes 
sobre o assunto atualmente. Os versículos 
que citaremos têm o único propósito de 
esclarecer o que a Bíblia ensina sobre este 
tema. Consideraremos também os idiomas 
hebraicos (hebraísmos) usados para alguns 
conceitos, aplicados subjetivamente a tudo o 
que se relaciona à morte; por exemplo: 
ressurreição, morte do justo e do injusto, bem 
como a segunda ressurreição e a segunda 
morte, respectivamente. Todos esses termos 
aparecem nas Escrituras, e podemos 
acrescentar a alegoria do "sono", ou daqueles 
que "dormem". Com base nessa riqueza de 
conceitos relacionados a este tema 
complexo, é útil compreender o contexto 
bíblico e, por sua vez, as interpretações mais 
precisas dele. Em Yejezkel (Ezequiel) 18:4 
"Eis que todas as almas são minhas; como a 
alma do pai, também a alma do filho é minha; 
a alma que pecar, essa morrerá." É 
necessário ter uma compreensão clara do 
conceito de “alma” em hebraico (ׁנֶפֶש) Strong 
#5315 “nefesh” (vem da raiz do (ׁנָפַש) Strong 
#5314 “nafash”, respirar, ser soprado, como 
por uma corrente de ar). Portanto, “nefesh” é: 
criatura que respira, vitalidade, respiração, 
coração, corpo, animal, humano, eu interior, 
íntimo, mente, pessoa, ser, vida, vontade. E a 
maioria desses conceitos coincide com os 
das palavras espírito “ruaj” e vida “jai”, ou seja, 
a alma está intimamente relacionada à 
própria vida, e essa vida vem do espírito que 
foi soprado em cada ser humano para se 
tornar “ser” ou “ter” vida. Poderíamos dizer 
que: uma alma sem o espírito não seria uma 
alma vivente ou “um ser vivente”; mas o 

espírito sem uma alma ainda é espírito, já que 
procede de uma fonte espiritual. Quem é o 
Pai de todos. Ivrim (Hebreus) 12:9 “Além 
disso, tínhamos os nossos pais segundo a 
carne, que nos corrigiam, e os 
respeitávamos; não havemos de estar em 
muito maior submissão ao Pai espiritual e, 
então, viveremos?" Bemidbar (Números) 
27:16a “Que YHVH, Elohim de todos os 
espíritos de toda carne.” - É importante 
abordar, ainda que superficialmente, o tema 
da morte, pois ele suscita questões 
perturbadoras como a vida após a morte, a 
eternidade da alma e até mesmo o castigo 
eterno, presentes na maioria das 
interpretações bíblicas. Esses temas devem 
ser avaliados à luz das Escrituras Hebraicas 
e da exegese. O Tehilim (Salmos) 22:29 
“Todos os grandes da terra comerão e 
adorarão, e todos os que descem ao pó se 
prostrarão perante ele; como também os que 
não podem reter a sua vida." Para nós, 
como crentes, ela "adormece", mas deixa de 
existir. Este é o grande dom da ressurreição. 
Matitiahu (Mateus) 10:28 “Não temais os 
que matam o corpo e não podem matar a 
alma; temei, antes, aquele que pode fazer 
perecer no inferno tanto a alma como o 
corpo em Guei-Hinnom." Este termo é muito 
importante conhecer: “Guei-Hinnom”, pois era 
o que os gregos traduziram como “inferno”. 
Etimologicamente, “Gehena” deriva de Ge 
Hinnom (גי הנם), que significa “Vale de 
Hinom”. Ge Hinnom também era chamado 
Gai ben-Hinnom (בן הנם  :que significa ,(ג'אׁ
“Vale do filho de Hinnom”. O vale ficava fora 
da muralha sul da antiga Jerusalém e 
estendia-se do sopé do Monte Sião até o Vale 
do Cedrom, a leste. É mencionado na Bíblia 
em vários versículos como “Vale de Hinnom”, 
“Vale do filho de Hinnom” ou “Vale dos filhos 
de Hinnom”. Não é descrito como inferno, 
mas como um vale real localizado em 
Jerusalém. (Yehoshua (Josué) 15:8, 18:16; 
Melajim Bet (2 Reis) 23:10; Divre Haiamim 
Bet (2 Crônicas) 28:3, 33:6; Nejemiah 
(Neemias) 11:30; Yermiahu (Jeremias) 
7:31-32, 19:2, 19:6, 32:35).  Mas, embora em 
algumas versões apareça transliterado como 
Geena, em outras é traduzido como inferno. 
Depois de 638 a.C., o Vale de Hinom tornou-



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

3 

se o local usado para incinerar os resíduos de 
Jerusalém. A palavra Geena (Gehenem, 
Yahanam) também aparece no livro islâmico, 
o Alcorão, como um lugar de tormento para 
pecadores, o equivalente islâmico do inferno 
cristão. Está escrito em Ivrim (Hebreus) 
10:39 "Nós, porém, não somos dos que 
retrocedem para a perdição; somos, 
entretanto, da fé, para a conservação da 
alma." (BTX3 em espanhol). Este é um dos 
pontos centrais que a própria Escritura nos 
transmite e trata-se da preservação da alma 
para aqueles que têm fé, ou seja, que, graças 
ao nosso Messias Yeshua fomos alcançados 
para a preservação da nossa alma e não para 
a destruição eterna. Tehilim (Salmos) 37:20 
"Os ímpios, no entanto, perecerão, e os 
inimigos do YHVH, serão como o viço das 
pastagens; serão aniquilados e se desfarão 
em fumaça." Tehilim (Salmo) 37:38 
"Quanto aos transgressores, serão, à uma, 
destruídos; a descendência dos ímpios será 
exterminada."  

48:1 "Passadas estas coisas, disseram a 
Yosef: Teu pai está enfermo. Então, Yosef 
tomou consigo a seus dois filhos, 
Manassés e Efraim." – Este é um momento 
em que podemos considerar que a idade e o 
declínio da casa de Yaakov estão em seus 
momentos finais, e é quando, através da 
mensagem de restauração à casa de Yosef, 
que é a casa de Efraim, todos os filhos de 
Israel, nascidos de mães egípcias, estão 
sendo trazidos. Yeshaiahu (Isaías) 54:1 
"Canta alegremente, ó estéril, que não deste 
à luz; exulta com alegre canto e exclama, tu 
que não tiveste dores de parto; porque mais 
são os filhos da mulher solitária do que os 
filhos da casada, diz YHVH." 

48:2 "E avisaram a Yaakov: Eis que Yosef, 
teu filho, vem ter contigo. Esforçou-se 
Israel e se assentou no leito." – Nos 
momentos de maior aflição e angústia para 
Israel, à beira do colapso total, o Messias 
Yeshua virá e a restaurará. Yermiahu 
(Jeremias) 23:5-6 "Eis que vêm dias, diz o 
YHVH, em que levantarei a Davi um Renovo 
justo; e, rei que é, reinará, e agirá 
sabiamente, e executará o juízo e a justiça na 
terra. Nos seus dias, Yehudah será salvo, e 

Yisrael habitará seguro; será este o seu 
nome, com que será chamado: YHVH 
Tzidkenu, YHVH Justiça Nossa". 2 Coríntios 
5:21 "Aquele que não conheceu pecado, ele 
o fez pecado por nós; para que, nele, 
fôssemos feitos justiça de Deus". 

48:3-4 "Disse Yaakov a Yosef: El-Shadday 
o Todo-Poderoso me apareceu em Luz, na 
terra de Canaã, e me abençoou, e me 
disse: Eis que te farei fecundo, e te 
multiplicarei, e te tornarei multidão de 
povos, e à tua descendência darei esta 
terra em possessão perpétua." – O 
momento em que YHVH entrega estas 
palavras para Yaakov é em Bereshit 
(Gênesis) 35:11 "Disse-lhe mais: Eu sou El-
Shadday Todo-Poderoso; sê fecundo e 
multiplica-te; uma nação e multidão de 
nações sairão de ti, e reis procederão de ti." 
E ele já tinha onze filhos e Diná, só faltava 
Benjamim, mas Yaakov compreendeu muito 
bem as palavras do Eterno e esta é uma 
razão poderosa para adotar mais dois filhos 
Efraim e Manassés. 

48:5 "Agora, pois, os teus dois filhos, que 
te nasceram na terra do Mitzrayim, antes 
que eu viesse a ti no Mitzrayim (Egito), são 
meus; Efraim e Manassés serão meus, 
como Reuven e Shimeon." – Essa adoção 
tem um significado tão profundo que beira o 
inacreditável para nossos irmãos e irmãs 
judeus, e é o ingrediente perfeito para o zelo 
que os acometeria nestes últimos dias. Esses 
descendentes de Yosef, nascidos no Egito, 
não apenas se tornariam filhos legítimos, mas 
um deles receberia o direito de primogenitura 
e, com ele, uma dupla porção de bênção. 
Romanos) 8:15 "Porque não recebestes o 
espírito de escravidão, para viverdes, outra 
vez, atemorizados, mas recebestes o espírito 
de adoção, baseados no qual clamamos: 
Aba, Pai." (Isto é: Amado Pai). Yeshua, como 
descendente direto de Yehudah, vem reunir 
seus irmãos, descendentes diretos de Yosef, 
a saber, Efraim e Manassés, conhecidos 
como a Casa de Efraim, que também é o 
possuidor do direito de primogenitura. 
Yirmeiahu (Jeremias) 31:9 "Virão com 
choro, e com súplicas os levarei; guiá-los-ei 
aos ribeiros de águas, por caminho reto em 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

4 

que não tropeçarão; porque sou pai para 
Yisrael, e Efraim é o meu primogênito." 
Divre Alef (1 Crônicas) 5:1-2 “Quanto aos 
filhos de Reuven, o primogênito de Israel – 
(pois era o primogênito, mas, por ter 
profanado o leito de seu pai, deu-se a sua 
primogenitura aos filhos de Yosef, filho de 
Yisrael; de modo que, na genealogia, não foi 
contado como primogênito. Yehudah, na 
verdade, foi poderoso entre seus irmãos, e 
dele veio o príncipe; porém o direito da 
primogenitura foi de Yosef)."  

48:8 “Tendo Israel visto os filhos de Yosef, 
disse: Quem são estes?” - Yaakov estava 
quase cego, diz o versículo 10, então como é 
que ele os “vê” aqui? Disso, podemos inferir 
a visão profética que Yaakov teve naquele 
momento dos filhos de Yosef, pois vemos 
como, de forma incomum, Yaakov os 
abençoa cruzando as mãos, e esse aspecto 
da bênção profética continuará em nossa 
análise. O que queremos destacar deste 
versículo é a pergunta “Quem são estes?”, 
pois o profeta Isaías confirma que a resposta 
a essa pergunta ainda está aguardando 
cumprimento. Yeshaiahu (Isaías) 49:18-22 
Levanta os olhos ao redor e olha: todos estes 
que se ajuntam vêm a ti. Tão certo como eu 
vivo, diz o YHVH, de todos estes te vestirás 
como de um ornamento e deles te cingirás 
como noiva. Pois, quanto aos teus lugares 
desertos e desolados e à tua terra destruída, 
agora tu, ó Sião, certamente, serás estreita 
demais para os moradores; e os que te 
devoravam estarão longe de ti. Até mesmo os 
teus filhos, que de ti foram tirados, dirão aos 
teus ouvidos: Mui estreito é para mim este 
lugar; dá-me espaço em que eu habite. E 
dirás contigo mesma: Quem me gerou 
estes, pois eu estava desfilhada e estéril, 
em exílio e repelida? Quem, pois, me criou 
estes? Fui deixada sozinha; estes, onde 
estavam? Assim diz o YHVH: Eis que 
levantarei a mão para as nações e ante os 
povos arvorarei a minha bandeira; eles trarão 
os teus filhos nos braços, e as tuas filhas 
serão levadas sobre os ombros." Segundo o 
rabino Bar Shalom, existe uma relação entre 
Isaías 49:21 e Gênesis 48:8. De acordo com 
a segunda regra de interpretação (guezerah 

shavah, semelhança de expressões), essa 
relação pode ser observada. Nos últimos 
tempos, Israel fará novamente a mesma 
pergunta: “Quem são estes e de onde 
vieram?” De todas as nações da terra, 
pessoas virão para se unir ao povo de Israel. 
Essas pessoas são os filhos de Ben Yosef, 
discípulos de Yeshua, o Messias. A palavra 
“filho” também significa “seguidor” ou 
“discípulo”. Yojanan (João) 21:5. “Disse-
lhes, pois, Yeshua: Filhos, não tendes nada 
que comer?” Nos últimos dias, Yeshua está 
se aproximando de Israel com seus filhos que 
nasceram de novo entre os gentios. Eles 
virão de todas as nações, tribos, povos e 
línguas para se unirem completamente ao 
povo de Israel. A nação de Israel fará a 
mesma pergunta: “Quem são estes e de onde 
vieram?” Eles não poderão acreditar no que 
seus olhos veem. Tantos filhos de Israel 
dentre os gentios! Está escrito em Yeshaiahu 
(Isaías) 49:5-6 "Mas agora diz o YHVH, que 
me formou desde o ventre para ser seu servo, 
para que torne a trazer Yaakov e para reunir 
Israel a ele, porque eu sou glorificado perante 
YHVH, e o meu Elohim é a minha força. Sim, 
diz ele: Pouco é que sejas o meu servo, para 
restaurares as tribos de Yaakov e tornares a 
trazer os remanescentes de Israel; também te 
dei como luz para os gentios, para seres a 
minha salvação até à extremidade da terra." 
De acordo com este texto, a missão do 
Messias é absolutamente essencial: restaurar 
as doze tribos de Israel, trazê-las de volta à 
sua própria terra; reunir todos os dispersos 
entre as nações, assimilando-os até a medula 
dos seus ossos; visto que este é o 
fundamento das raízes hebraicas e a 
compreensão das Duas Casas de Israel, 
Judá e Efraim. Se isso não acontecer, 
Yeshua seria um falso profeta de Israel, e 
teríamos crido em vão. Pois o próprio Yeshua 
estabelece, como está escrito em: Matitiahu 
(Mateus) 15:24 “Mas Yeshua, respondeu: 
Não fui enviado senão às ovelhas perdidas da 
casa de Israel.” Está escrito a mesma profecia 
de Yeshaiahu (Isaías) 49:12 “Eis que estes 
virão de longe, e eis que aqueles, do Norte e 
do Ocidente, e aqueles outros, da terra de 
Sinim". Está escrito em Hitgalut 
(Apocalipse) 7:9, 13-14 “Depois destas 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

5 

coisas vi, e eis grande multidão que ninguém 
podia enumerar, de todas as nações, tribos, 
povos e línguas, em pé diante do trono e 
diante do Cordeiro, vestidos de vestiduras 
brancas, com palmas nas mãos”, “Um dos 
anciãos tomou a palavra, dizendo: Estes, que 
se vestem de vestiduras brancas, quem são 
e donde vieram? Respondi-lhe: meu YHVH, 
tu o sabes. Ele, então, me disse: São estes 
os que vêm da grande tribulação, lavaram 
suas vestiduras e as alvejaram no sangue do 
Cordeiro,"  

48:9 “Respondeu Yosef a seu pai: São 
meus filhos, que Elohim me deu aqui. 
Faze-os chegar a mim, disse ele, para que 
eu os abençoe." – Dessa mesma forma, 
Yeshua, o Messias, manifesta sua 
paternidade sobre nós. Primeiro, porque eles 
lhe foram dados "aqui no Egito". Yohanan 
(João) 17:6 “Manifestei o teu nome aos 
homens que me deste do mundo. Eram teus, 
tu moe confiaste, e eles têm guardado a tua 
palavra." Segundo: Porque “Ele é o Pai, UM 
É.” Yojanan (João) 14:10 “Não crês que eu 
estou no Pai e que o Pai está em mim? As 
palavras que eu vos digo não as digo por mim 
mesmo; mas o Pai, que permanece em mim, 
faz as suas obras.” Isto está confirmado 
quando Yeshua diz: Yojanan (João) 14:18 
“Não vos deixarei órfão, voltarei para vos 
outros”. 

 

Segunda aliah, 48:10-16 

48:10 “Os olhos de Yisrael já se tinham 
escurecido por causa da velhice, de modo 
que não podia ver bem. Yosef, pois, fê-los 
chegar a ele; e ele os beijou e os abraçou." 
- Yeshua é o único encarregado por unir os 
filhos de Yaakov, “Yisrael”. “O Ministério da 
Reconciliação” pertence exclusivamente a 
Ele e àqueles a quem Ele o delegou.  Essa 
aproximação tem umas características 
especiais e deve ser visto de diferentes 
perspectivas de alcance: 

1. O evento final apresenta dois de seus 
filhos: “IEHUDA E EFRAIM”. 

2. “Yehudah”, cabeça da casa do Sul, duas 

tribos, Yehudah e Benjamim, que hoje 
conhecemos como os judeus, nossos 
amados irmãos, velados até que a 
plenitude dos gentios, Efraim, chegue. 
Mas cuidado, quais judeus? Romanos 
2:28-29 "Porque não é judeu quem o é 
apenas exteriormente, nem é circuncisão 
a que é somente na carne. Porém judeu é 
aquele que o é interiormente, e 
circuncisão, a que é do coração, no ruaj, 
não segundo a letra, e cujo louvor não 
procede dos homens, mas de YHVH."  

3. “Efraim”, cabeça da Casa do Norte: As 10 
tribos dispersas desde o ano 722 a.c. 
Todos aqueles que possuem o DNA de 
Yisrael, um princípio fundamental do 
evangelho da salvação (Yaakov 
(Santiago) 1:1, Kefa Alef (1 Pedro) 1:1).  
e que hoje ela foi “substituída” pela “igreja 
dos gentios” e com isso não estamos 
excluindo pessoas das nações, 
“população mista” ou estrangeiros. 
Yeshaiahu (Isaías) 56:6-7a "Aos 
estrangeiros que se chegam ao YHVH, 
para o servirem e para amarem o nome do 
YHVH, sendo deste modo servos seus, 
sim, todos os que guardam o Shabat, não 
o profanando, e abraçam a minha aliança, 
também os levarei ao meu kadosh (santo) 
monte."  

Essa compreensão profética nos é 

demonstrada por a parábola do filho pródigo 

encontrada em Hilel (Lucas) 15:11-32, com 

uma compreensão plena do propósito de 

YHVH para os dois filhos, "Iehuda e Ephraim", 

desfrute de uma compreensão mais 

completa. Convidamos você a ler e refletir 

sobre o retorno de Efraim (o irmão mais novo) 

à casa de nosso Pai Celestial em Yejezkel 

(Ezequiel) 37:15-28 “Veio a mim a palavra do 

YHVH, dizendo: Tu, pois, ó Bem-Adam (filho 

do homem), toma um pedaço de madeira e 

escreve nele: Para Yehudah e para os filhos 

de Yisrael, seus companheiros; depois, toma 

outro pedaço de madeira e escreve nele: 

Para Yosef, pedaço de madeira de Efraim, e 

para toda a casa de Yisrael, seus 

companheiros. Ajunta-os um ao outro, faze 

deles um só pedaço, para que se tornem 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

6 

apenas um na tua mão. Quando te falarem os 

filhos do teu povo, dizendo: Não nos 

revelarás o que significam estas coisas? Tu 

lhes dirás: Assim diz YHVH teu Elohim: Eis 

que tomarei o pedaço de madeira de Yosef, 

que esteve na mão de Efraim, e das tribos de 

Yisrael, suas companheiras, e o ajuntarei ao 

pedaço de Yehudah, e farei deles um só 

pedaço, e se tornarão apenas um na minha 

mão. Os pedaços de madeira em que 

houveres escrito estarão na tua mão, perante 

eles. Dize-lhes, pois: Assim diz o YHVH: Eis 

que eu tomarei os filhos de Yisrael de entre 

as nações para onde eles foram, e os 

congregarei de todas as partes, e os levarei 

para a sua própria terra. Farei deles uma só 

nação na terra, nos montes de Yisrael, e um 

só rei será rei de todos eles. Nunca mais 

serão duas nações; nunca mais para o futuro 

se dividirão em dois reinos. Nunca mais se 

contaminarão com os seus ídolos, nem com 

as suas abominações, nem com qualquer das 

suas transgressões; livrá-los-ei de todas as 

suas apostasias em que pecaram e os 

purificarei. Assim, eles serão o meu povo, e 

eu serei o seu Elohim. O meu servo Davi 

reinará sobre eles; todos eles terão um só 

pastor, andarão nos meus juízos, guardarão 

os meus estatutos e os observarão. Habitarão 

na terra que dei a meu servo Yaakov, na qual 

vossos pais habitaram; habitarão nela, eles e 

seus filhos e os filhos de seus filhos, para 

sempre; e Davi, meu servo, será seu príncipe 

eternamente. Farei com eles aliança de 

Shalom (paz); será aliança perpétua. 

Estabelecê-los-ei, e os multiplicarei, e porei o 

meu lugar Kadosh (santuário) no meio deles, 

para sempre. O meu tabernáculo estará com 

eles; eu serei o seu Elohim, e eles serão o 

meu povo. As nações saberão que eu sou o 

YHVH que santifico a Yisrael, quando o meu 

santuário estiver para sempre no meio deles." 

Hoje existe um desejo equivocado de sermos 

aceitos por nossos irmãos e irmãs judeus, e é 

importante entender que este não é o 

momento; estamos cada vez mais perto da 

vinda poderosa e decisiva do Messias. Será 

então, e não antes. É importante trazer essa 

realidade à luz. Muitos, ao se deixarem levar 

por essa fascinação por tudo o que é judaico, 

chegam ao ponto de querer agradar aos 

outros. E ser apaixonado pela cultura judaica 

não é errado, contanto que mantenhamos 

nossa identidade como israelitas e hebreus, 

sem renunciar ao Doador da Vida, Yeshua 

HaMashiaj, ou crer Nele, mas em segredo. 

Yojanan Alef (1 João) 2:23 “Todo o que nega 

o Filho também não tem o Pai; quem 

confessa publicamente o Filho tem também o 

Pai.” O Dr. Ketriel Blad comenta:  Alguém dirá: 

Não preciso confessar Yeshua para me 

converter a um rabino. Posso crer em Yeshua 

em meu íntimo e continuar sendo seu 

discípulo em segredo. Dessa forma, serei 

aceito no mundo judaico. Insensato, como 

você pode não confessar o nome Daquele 

que não se envergonhou de você e sofreu 

publicamente nu na cruz para confessar que 

o ama? Como você pode não ser fiel Àquele 

que virá reinar em Israel? Como você pensa 

que pode viver sua fé em segredo? Como 

você pode esconder sua luz e não brilhar 

diante de todos? Yeshua disse em Mateus 

10:32-33 “Portanto, todo aquele que me 

confessar diante dos homens, também eu o 

confessarei diante de meu Pai, que está nos 

céus; mas aquele que me negar diante dos 

homens, também eu o negarei diante de meu 

Pai, que está nos céus." Na CONFISSÃO do 

Nome de Yeshua está a salvação, como está 

escrito em Romanos 10:9-10 “Se, com a tua 

boca, confessares Yeshua como Senhor e, 

em teu coração, creres que Elohim o 

ressuscitou dentre os mortos, serás salvo. 

Porque com o coração se crê para justiça e 

com a boca se confessa a respeito da 

salvação." Em 1 João 4:1-3 está escrito:   

"Amados, não deis crédito a qualquer espírito; 

antes, provai os espíritos se procedem de 

Elohim, porque muitos falsos profetas têm 

saído pelo mundo fora. Nisto reconheceis o 

Espírito de Elohim: todo espírito que confessa 

que Yeshua HaMashiaj veio em carne é de 

Elohim; e todo espírito que não confessa a 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

7 

Yeshua não procede de Elohim; pelo 

contrário, este é o espírito do anti-messias, a 

respeito do qual tendes ouvido que vem e, 

presentemente, já está no mundo." 1 João 

4:15 está escrito: “Aquele que confessar que 

Yeshua é o Filho de Elohim, Elohim 

permanece nele, e ele, em Elohim.” Amado 

irmão que neste momento está voltando para 

casa, ouça com atenção: Você não pode 

deixar de confessar Yeshua se quiser 

permanecer no Elohim de Israel! Na sua 

confissão está o poder. Na confissão do 

Nome de Yeshua está a sua salvação e vida 

eterna. Não O negue nem O esconda, por 

nada neste mundo. Este mundo passará, mas 

Yeshua é o Senhor para sempre e em breve 

se assentará no trono, julgando as doze tribos 

de Israel. Não O abandone agora, quando 

você mais precisa confessar o Seu nome! 

48:11 “Então, disse Yisrael a Yosef: Eu não 
cuidara ver o teu rosto; e eis que Elohim 
me fez ver os teus filhos também." – Israel 
não espera ver o rosto de Yeshua 
novamente. Mas a grande verdade é que 
Yeshua vive! Yeshua triunfou! Yeshua reina 
hoje e já estabeleceu o seu povo, “um só 
povo”. Israel não só o verá, como também 
verá os seus filhos, a casa de Efraim, o irmão 
perdido. E para os judeus de hoje, isso é 
apenas uma história. Contudo, todas as 
profecias do retorno de Efraim estão se 
cumprindo. Efésios 2:11-14 “Portanto, 
lembrai-vos de que, outrora, vós, gentios na 
carne, chamados incircuncisão por aqueles 
que se intitulam circuncisos, na carne, por 
mãos humanas, naquele tempo, estáveis sem 
Mashiaj, separados da comunidade de 
Yisrael e estranhos às alianças da promessa 
de YHVH, não tendo esperança e sem Elohim 
no mundo. Mas, agora, em Mashiaj Yeshua, 
vós, que antes estáveis longe, fostes 
aproximados pelo sangue do Mashiaj. Porque 
ele é a nosso Shalom (paz), o qual de ambos 
fez um; e, derrubando a parede de separação 
que estava no meio, na sua carne desfez a 
inimizade."  

48:12 "E Yosef, tirando-os dentre os 
joelhos de seu pai, inclinou-se à terra 
diante da sua face." – Os filhos de Yosef, 

que tinham mais de vinte e cinco anos na 
época, foram colocados entre os joelhos de 
Yaakov e então retirados. Assim como o ato 
de fazer um juramento — colocar a mão sob 
a coxa — é um eufemismo para o próprio ato 
de tocar o membro circuncidado, "sinal da 
aliança". Isso constituiu um ato oficial de 
adoção, assim como uma mulher que 
adotava de seus servos no momento do 
parto, recebendo a criança em seus joelhos; 
aqui, Yaakov, ao fazer contato entre as 
pernas com os meninos, foi como se os dois 
tivessem vindo diretamente de seus lombos. 
Assim, eles se tornaram legalmente seus 
filhos, com plenos direitos em Israel, assim 
como Rúben e Simeão. Esse ato impactou 
Yosef de tal forma que ele se curvou e adorou 
o Pai Eterno. Os versículos 9-12 descrevem 
a adoção desses filhos em Israel, e os 
versículos 13-22 falam da bênção que eles 
receberam de seu pai Yaakov. Não devemos 
esquecer que Efraim possui o direito de 
primogenitura. Yirmeiahu (Jeremias) 31:9,” 
Virão com choro, e com súplicas os levarei; 
guiá-los-ei aos ribeiros de águas, por 
caminho direito em que não tropeçarão; 
porque sou um pai para Israel, e Efraim é o 
meu primogênito” 

48:13-14 “Depois, tomou Yosef a ambos, a 
Efraim na sua mão direita, à esquerda de 
Yisrael, e a Manassés na sua esquerda, à 
direita de Yisrael, e fê-los chegar a ele. Mas 
Yisrael estendeu a mão direita e a pôs 
sobre a cabeça de Efraim, que era o mais 
novo, e a sua esquerda sobre a cabeça de 
Manassés, cruzando assim as mãos, não 
obstante ser Manassés o primogênito." – 
A mão direita representa o Messias, e é o 
membro que representa a autoridade. A mão 
do Messias está sobre Efraim, mesmo 
estando eles dispersos entre as nações. Essa 
mão os está trazendo de volta para casa 
neste momento. O espírito profético de 
Yaakov, plenamente ativado naquele 
instante, estabelece a grandeza do menor 
sobre o maior. Quando ele cruza as mãos 
deliberadamente, formando um "X", esse 
símbolo em hebraico arcaico, usado para 
escrever a Torah, representa a letra Tav, a 
última letra do alfabeto hebraico. Significa: 
selo, aliança e sinal. Isso demonstra que 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

8 

Yeshua é o selo e a aliança. Ivrim (Hebreus) 
12:2 "olhando firmemente para o Autor e 
Consumador da fé, Yeshua.” Este versículo 
nos coloca dentro de uma das variantes mais 
valiosas ao chegarmos às Raízes Hebraicas, 
removendo o Messias do expoente grego 
como o princípio e o fim, o Alfa e o Ômega, 
o primeiro e o último, uma forma filosófica que 
determina um começo e um fim para Yeshua. 
Isso implica uma diferença no SER de 
Yeshua em relação à Sua Eternidade como 
YHVH, “Yeshua é YHVH, salvador”. É difícil 
entender como nossos irmãos messiânicos 
por denominação repetem as mesmas 
afirmações em cada Pessaj e falham em 
reconhecer que YESHUA É YHVH? À medida 
que o Seder de Pessaj se aproxima do fim, há 
quatro afirmações baseadas em Shemot 
(Êxodo) 12:12 “Porque, naquela noite, eu 
passarei pela terra do Mitzraim (Egito) e ferirei 
na terra do Mitzraim (Egito) todos os 
primogênitos, desde os homens até aos 
animais; eu executarei juízo sobre todos os 
deuses do Mitsráyim (Egito). Eu sou o 
YHVH." As declarações feitas pelo líder da 
celebração derivam desta passagem, e todos 
os presentes respondem implicitamente: que 
é Ele mesmo, YHVH quem os salva. “EU E 
NÃO OUTRO” em quatro oportunidades o 
recitamos. Por que não é possível assimilar 
isso como uma verdade absoluta? Ou será 
necessário que eles vivenciem o que Tomas 
(Tomé) vivenciou pessoalmente? Yojanan 
(João) 20:27-28 “E logo disse a Tomas 
(Tomé): Põe aqui o dedo e vê as minhas 
mãos; chega também à mão e põe-na no meu 
lado; não sejas incrédulo, mas crente. 
Respondeu-lhe Tomás (Tomé): Adon meu e 
Elohim meu!" O X também simboliza a estaca 
onde Yeshua foi crucificado. E deixamos ao 
seu julgamento apreciar este evento como o 
cumprimento da profecia da união das duas 
casas, Efraim e Judá, visto que nele se vê 
claramente o cruzamento ou simples junção 
de duas madeiras, uma das quais Yeshua 
carregou. Ele carregou uma estaca, poste ou 
madeira até o local da execução. Yojanan 
(João) 19:17 “Tomaram eles, pois, a Yeshua; 
e ele próprio, carregando o seu madeiro, saiu 
para o lugar chamado Calvário, Gólgota em 
hebraico,”. E o esperava outra madeira como 

diz, Devarim (Deuteronômio) 21:22 "Se 
alguém houver pecado, passível da pena de 
morte, e tiver sido morto, e o pendurares num 
madeiro”. Tudo isto nos permite apreciar 
detalhes valiosos. 

1. A Torah no que diz respeito a execução 
usa a palavra árvore - עץ -, como 
instrumento de execução. (Esta árvore 
poderia ser a figueira, que Ele mesmo 
amaldiçoou, por não encontrar fruto nela.) 
Matitiahu (Mateus) 21:19 e poderia 
representar a Yehudah. Foi nessa 
imagem que eles colocaram a frase em 
três idiomas: “Yeshua de Nazaré, o Rei 
dos Judeus”.  

2. Yeshua carregou outra cruz até o local da 
execução. E esta representaria os ramos 
enxertados de Efraim. Romanos 11. E 
nossa proposição (que deixamos ao seu 
julgamento) seria que, no momento de 
sua execução, isso se cumpriu. Yejezkel 
(Ezequiel) 37:16-19 (BTX3 versão em 
espanhol) “Tu, pois, ó filho do homem, 
toma um pedaço de madeira e escreve 
nele: Para Yehudah e para os filhos de 
Yisrael, seus companheiros; depois, toma 
outro pedaço de madeira e escreve nele: 
Para Yosef, pedaço de madeira de Efraim, 
e para toda a casa de Yisrael, seus 
companheiros. Ajunta-os um ao outro, 
faze deles um só pedaço, para que se 
tornem apenas um na tua mão. Quando te 
falarem os filhos do teu povo, dizendo: 
Não nos revelarás o que significam estas 
coisas? Tu lhes dirás: Assim diz o Adonai 
YHVH: Eis que tomarei o pedaço de 
madeira de Yosef, que esteve na mão de 
Efraim, e das tribos de Yisrael, suas 
companheiras, e o ajuntarei ao pedaço de 
Yehudah, e farei deles um só pedaço, e se 
tornarão apenas um na minha mão."  

3. A partir do momento em que aquelas duas 
peças de madeira foram unidas, a 
inserção foi estabelecida Romanos 
11:24a” "Pois, se foste cortado da que, por 
natureza, era oliveira brava e, contra a 
natureza, enxertado em boa oliveira,” 
Além disso, suas mãos estavam cravadas 
a elas, havia uma só vara em sua mão. 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

9 

Yejezkel (Ezequiel) 37:19. Conhecer 
essa passagem, simbolizada pela famosa 
imagem do homem segurando aquelas 
duas vigas de madeira, torna difícil para 
nós percebermos que esse evento já 
ocorreu e que a Bíblia o descreve 
claramente como passado — que já 
aconteceu! Efésios 2:13-14 "Mas, agora, 
em Mashiaj Yeshua, vós, que antes 
estáveis longe, fostes aproximados pelo 
sangue do Mashiaj. Porque ele é a nossa 
paz, o qual de ambos fez um; e, tendo 
derribado a parede da separação que 
estava no meio, a inimizade,"  

4. Portanto, é necessário reconhecer a 
diferença desse “um só povo”. Enquanto 
os judeus (Yehudah) se dedicaram 
exclusivamente à Torah, sem Yeshua em 
seus pensamentos, nós, por nossa vez 
(Efraim), permanecemos apenas na fé em 
Yeshua, sem aceitar a obediência à 
Torah. Hoje, por meio da revelação, esse 
“UM” povo se levanta. Hitgalut 
(Apocalipse) 14:12 "Aqui está a 
perseverança dos Kadoshim (santos), os 
que guardam os mandamentos de YHVH 
e a fé em Yeshua."  

5. Neste poderoso evento da morte do 
Mashiaj, houve reconciliação dos dois 
irmãos com seu Pai. Efésios 2:16-19. “e 
reconciliasse ambos em um só corpo com 
YHVH, por intermédio do madeiro, 
destruindo por ela a inimizade. E, vindo, 
evangelizou paz a vós outros que 
estáveis longe e paz também aos que 
estavam perto; porque, por ele, ambos 
temos acesso ao Pai em um Ruaj 
(Espírito). Assim, já não sois estrangeiros 
e peregrinos, mas concidadãos dos 
santos, e sois da família de YHVH,"  

48:15-16 “E abençoou a Yosef, dizendo: 
Há’Elohim em cuja presença andaram 
meus pais Avraham e Itzjak, o Elohim que 
me sustentou durante a minha vida até 
este dia, o Anjo que me tem livrado de todo 
mal, abençoe estes rapazes; seja neles 
chamado o meu nome e o nome de meus 
pais Avraham e Itzjak; e cresçam em 
multidão no meio da terra." – Graças a 

Ivrim (Hebreus) 11:21, aprendemos o 
grande valor que esta bênção teve na história 
de Yisrael, bem como sua natureza 
duradoura, geração após geração, em todos 
os lugares da terra onde um descendente de 
Yisrael permanece até hoje, e que, mesmo 
sem saber, será revelada até a vinda do 
Mashiaj Yeshua para a grandeza e 
testemunho da fidelidade de YHVH 
TZEVAOT. Ivrim (Hebreus) 11:21 "Pela fé, 
Yaakov, quando estava para morrer, 
abençoou cada um dos filhos de Yosef e, 
apoiado sobre a extremidade do seu 
bordão, adorou."   

 
Terceira aliah, 48:17-22 

48:17 "Vendo Yosef que seu pai pusera a 
mão direita sobre a cabeça de Efraim, foi-
lhe isto desagradável, e tomou a mão de 
seu pai para mudar da cabeça de Efraim 
para a cabeça de Manassés." – Isso nos 
mostra que existe um plano divino que 
transcende a ordem natural e que o 
cumprimento profético está acima dos 
desejos pessoais.  

48:19 “Mas seu pai o recusou e disse: Eu 
sei, meu filho, eu o sei; ele também será 
um povo, também ele será grande; 
contudo, o seu irmão menor será maior do 
que ele, e a sua descendência será uma 
multidão de nações." – Após ver e 
compreender claramente o plano de YHVH 
para Israel, e a ordem que Ele impôs a cada 
um dos eventos, podemos ver 
exclusivamente nesta passagem que Efraim, 
o mais novo e sendo o último dos filhos de 
Israel (por adoção), torna-se o primogênito. É 
o cumprimento de Matitiahu (Mateus) 20:15-
16 “Porventura, não me é lícito fazer o que 
quero do que é meu? Ou são maus os teus 
olhos porque eu sou bom? Assim, os últimos 
serão primeiros, e os primeiros serão 
últimos."  

48:20 "Assim, os abençoou naquele dia, 
declarando: Por vós Yisrael abençoará, 
dizendo: Elohim te faça como a Efraim e 
como a Manassés. E pôs o nome de Efraim 
adiante do de Manassés." – Esta benção 
em hebraico: “Yesimjá Elohim keEfraím 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

10 

vejiMenashéh” (מְנַשֶה ם וְכִׂ ים, כְאֶפְרַיִׂ מְךָ אֱלֹהִׂ  No .(יְשִׂ

exemplo de vida que a Torah nos dá a 
respeito do relacionamento desses dois 
jovens, temos alguns aspectos para ressaltar: 

1. A Torah não demonstra nenhuma 
animosidade entre eles, apesar de colocar 
o mais novo acima do mais velho.  

2. Eles nunca permitiram que o ambiente 
hostil do Egito, repleto de paganismo, 
feitiçaria, idolatria e politeísmo 
generalizado, interferisse na educação 
que receberam de seu pai, Yosef, a 
respeito da Torah (instruções) dada ao 
seu povo.  

3. Apesar de não terem nascido na Terra 
Prometida, seu foco e desejo sempre 
estiveram voltados para o retorno à 
herança que YHVH havia estabelecido 
para eles. Isso fica evidente porque nem 
eles nem suas famílias se opuseram a 
deixar o Egito na época da grande 
libertação liderada por Mosheh.  

Eles são um grande exemplo, para todos os 

filhos de Yisrael. 

48:22 "Dou-te, eu estou te dando um 
Sh’jem (ombro, parte, morro, cidade de 
Shejem), de mais que a teus irmãos, um 
declive montanhoso, o qual tomei da mão 
dos amorreus com a minha espada e com 
o meu arco."- Aqui encontramos 
informações muito valiosas que confirmam a 
grandeza de Yosef e de seus descendentes, 
especialmente através da linhagem de 
Efraim, acima de todos os seus irmãos: o fato 
de ele ter recebido uma herança maior ou 
dupla. Esse ato confirma seu direito de 
primogenitura. Devarim (Deuteronômio) 
21:17 “Mas ao filho da aborrecida 
reconhecerá por primogênito, dando-lhe 
dobrada porção de tudo quanto possuir, 
porquanto aquele é o primogênito do seu 
vigor; o direito da primogenitura é dele." O 
interessante é que esta porção é a terra ou 
cidade de Siquém, a partir da qual 
aprendemos que ela possui um significado 
que podemos associar ao sacrifício do 
Messias Yeshua, visto que Siquém significa 

(costas, entre os ombros, lugar de fardo) terra 
especial que pertence a Efraim até hoje, e 
que é esta porção, “o sacrifício do Messias”, 
que dá valor à nossa adoção como filhos de 
Israel. Yojanan (João) 4:5-6a "Chegou, pois, 
a uma cidade Shomron, chamada Shijem, 
perto das terras que Yaakov dera a seu filho 
Yosef. O poço de Yaakov estava ali" 
Iahoshua (Josué) 24:32 "Os ossos de Yosef, 
que os filhos de Yisrael trouxeram do 
Mitzraim, (Egito), enterraram-nos em Shejem, 
naquela parte do campo que Yaakov 
comprara aos filhos de Hamor, pai de 
Shejem, por cem peças de prata, e que veio 
a ser a herança dos filhos de Yosef." O Dr, 
Ketriel Blad oferece um excelente resumo e 
percepção profética: Desde a Sua primeira 
vinda, o Messias tem buscado as ovelhas 
perdidas de ambas as casas. Essa foi a razão 
pela qual Ele teve que passar por Shomrom 
(Samaria), como está escrito em João 4:4: “E 
era necessário que ele passasse por 
Samaria.” O Messias foi a um lugar 
fundamental na história de Israel e no plano 
de salvação do Eterno, ao território de Sicar, 
que é o mesmo que Siquém. Siquém era uma 
cidade de refúgio no território da tribo de 
Efraim, cf. Josué 20:7; 21:21; 1 Crônicas 
6:67. Ali o reino estava dividido. Siquém foi a 
primeira capital do reino do norte, 1 Reis 
12:25. Ali viviam os samaritanos, que são 
uma mistura dos poucos sobreviventes das 
tribos do norte e dos povos gentios que o rei 
da Assíria trouxe para a terra após a 
destruição do reino de Israel. 2 Reis 17:24, 
29. Os samaritanos são os únicos 
descendentes da casa de Efraim que não 
perderam sua identidade israelita, como está 
escrito em João 4:12: “Acaso és tu, 
porventura, maior do que Yaakov, o nosso 
pai, que nos deu o poço, do qual ele mesmo 
bebeu, e, bem assim, seus filhos, e seu 
gado?" A mulher samaritana chamou Yaakov 
de “nosso pai”. Essa cidade fazia parte do 
plano de salvação do Eterno, por serem 
descendentes de Yaakov, e é por isso que o 
Messias teve que passar por lá para buscar e 
salvar o que estava perdido. Em João 4:6-7 
está escrito:  "Estava ali a fonte de Yaakov. 
Cansado da viagem, assentara-se Yeshua 
junto à fonte, por volta da hora sexta. Nisto, 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

11 

veio uma mulher de Shomróm (Samaria) tirar 
água. Disse-lhe Yeshua: “Dá-me de beber." 
Essa história é semelhante à de Gênesis 24, 
quando o servo de Abraão foi buscar uma 
noiva para Itzjak. Nesse momento, o Messias 
está sentado junto ao poço porque também 
está procurando sua noiva entre os 
samaritanos. Esses samaritanos aguardavam 
a salvação por meio do Messias, como está 
escrito em João 4:22, 25-26: “Vocês (os 
samaritanos) adoram (com seus sacrifícios) o 
que não conhecem (o Elohim de Israel); nós 
(os judeus) adoramos (com nossos sacrifícios 
no templo) o que conhecemos, pois, a 
salvação vem dos judeus… A mulher disse a 
ele: “Eu sei que o Messias (aquele que é 
chamado Cristo) está para vir. Quando ele 
vier, nos anunciará todas as coisas”. Yeshua 
respondeu: “Sou eu quem está falando com 
você”. Em João 4:35, "Não dizeis vós que 
ainda há quatro meses até à ceifa? Eu, 
porém, vos digo: erguei os olhos e vede os 
campos, pois já branquejam para a ceifa." 
Aqui está uma semelhança de expressão 
com Gênesis 48:8, onde diz que Yaakov viu 
os filhos de Yosef. Os samaritanos são 
descendentes de Yosef, e o Messias os vê 
como uma colheita para o reino vindouro, 
como está escrito em João 4:39-42: “Muitos 
samaritanos daquela cidade creram nele por 
causa do testemunho da mulher: ‘Ele me 
disse tudo o que eu já fiz’. Então, quando os 
samaritanos vieram até Ele, insistiram para 
que ficasse com eles, e ele ficou dois dias. 
Muitos outros creram por causa do seu 
testemunho. Disseram à mulher: ‘Agora 
cremos não apenas por causa do que você 
disse; nós mesmos O ouvimos e sabemos 
que este homem é verdadeiramente o 
Salvador do mundo’”. Yeshua permaneceu 
dois dias em Siquém. Esses dois dias 
correspondem aos dois mil anos que o 
Messias tem buscado no mundo gentio os 
descendentes das doze tribos de Israel, 
juntamente com os outros gentios, a fim de 
salvá-los. Em Atos 15:14-18 está escrito:  
"expôs Shimón como Elohim, primeiramente, 
visitou os gentios, a fim de constituir dentre 
eles um povo para o Seu Nome. Conferem 
com isto as palavras dos profetas, como está 
escrito: Cumpridas estas coisas, VOLTAREI 
E REEDIFICAREI O TABERNÁCULO CAÍDO 

DE DAVI; E, LEVANTANDO-O DE SUAS 
RUÍNAS, RESTAURÁ-LO-EI. PARA QUE OS 
DEMAIS HOMENS BUSQUEM O SENHOR, 
E TODOS OS GENTIOS SOBRE OS QUAIS 
TEM SIDO INVOCADO O MEU NOME, DIZ 
O SENHOR, QUE FAZ ESTAS COISAS 
CONHECIDAS DESDE SÉCULOS." O texto 
que Nasi Yaakov está citando é de Amós 
9:11-12. A reconstrução do tabernáculo de 
Davi refere-se à restauração do governo da 
casa de Davi. Quando Yeshua veio pela 
primeira vez, essa obra de reconstrução foi 
iniciada, como está escrito em Lucas 1:32-33: 
"Este será grande e será chamado Filho do 
Altíssimo; Elohim, o Senhor, lhe dará o trono 
de Davi, seu pai; ele reinará para sempre 
sobre a casa de Yaakov, e o seu reinado não 
terá fim." Com a vinda do Messias, a porta foi 
aberta para que os gentios fizessem parte do 
povo que foi escolhido para o Nome do 
Eterno. A palavra grega traduzida em Atos 
15:14, 23 como “dentre” é “ex,”1[11] e 
significa “fora de”, “saiu de”, “ex”. Refere-se 
ao fato de que aqueles que creram no 
Messias dentre as nações são ex-gentios. 
Agora eles são “um povo para o Seu Nome”, 
isto é, eles não são mais gentios, mas parte 
do povo de Israel, cf. Efésios 2:11-22; 3:4-8; 
4:17; 1 Coríntios 5:1; 12:2; Apocalipse 5:9-
10.” 

 

Quarta aliah, 49:1-18 

49:1"Depois, chamou Yaakov a seus filhos 
e disse: Ajuntai-vos, e eu vos farei saber o 
que vos há de acontecer nos dias 
vindouros:" – Vemos por essas palavras de 
Yaakov que o dom profético dos patriarcas foi 
estabelecido de forma potencial para marcar 
o destino dos doze patriarcas, em relação aos 
planos do ETERNO para todo o Seu povo. 

49:3-4 Reuven, tu és meu primogênito, 
minha força e as primícias do meu vigor, o 
mais excelente em altivez e o mais 
excelente em poder. Impetuoso como a 
água, não serás o mais excelente, porque 
subiste ao leito de teu pai e o profanaste; 
subiste à minha cama." – Reuven, apesar 
de sua posição como primogênito, não pôde 
receber as recompensas que lhe cabiam, 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

12 

como a porção dobrada, a autoridade sobre 
seus irmãos e, consequentemente, o trono, 
por demonstrar fraqueza em relação às 
mulheres. Esse detalhe nos permite aprender 
que um homem com problemas relacionados 
à sexualidade terá dificuldades para liderar 
em qualquer nível. Segundo Rashí: "os 
descendentes de Reúven povoaram a 
França, um país que foi uma nação 
preeminente por muito tempo, mas que, antes 
da vinda do Messias, perderá essa posição. 
Ultimamente, a França tem adotado uma 
postura muito negativa contra o povo judeu, e 
isso será muito contraproducente para eles." 
 
49:5-7 "Shimon e Levi são irmãos; as suas 
espadas são instrumentos de violência. 
No seu conselho, não entre minha alma; 
com o seu agrupamento, minha glória não 
se ajunte; porque no seu furor mataram 
homens, e na sua vontade perversa 
jarretaram touros. Maldito seja o seu furor, 
pois era forte, e a sua ira, pois era dura; 
dividi-los-ei em Yaakov e os espalharei em 
Yisrael."- A ira de Shimon e Levi foi 
amaldiçoada, não eles próprios. A violência 
traz uma maldição sobre uma nação. A tribo 
de Shimon entrou na brecha para pecar no 
caso de Baal-Peor, cf. Bemidbar (Números) 
25:6-14, 26-1. E por isso sua tribo reduziu uns 
63%, de 59.300 para 22.200, entre os censos 
que se encontram em Números 1 e 26. 
Shimon não teve seu próprio território na 
terra, as suas terras estavam divididas dentro 
da tribo de Yehudah, cf. Iahoshua (Josué) 
19:1. Levi também não possuía território 
próprio na terra, mas estava distribuído por 48 
cidades por todo o país, cf. Josué 18:7. A tribo 
de Shimon empobreceu, mas entre seus 
membros havia muitos escribas, cf. Zacarias 
12:13. Há fontes que mostram que os celtas 
eram descendentes da tribo de Shimon. 
 
49:8-12 “Yehudah, teus irmãos te 
louvarão; a tua mão estará sobre a cerviz 
de teus inimigos; os filhos de teu pai se 
inclinarão a ti. Yehudah é leãozinho; da 
presa subiste, filho meu. Encurva-se e 
deita-se como leão e como leoa; quem o 
despertará? O cetro não se arredará de 
Yehudah, nem o bastão de entre seus pés, 

até que venha Shilóh; e a ele obedecerão 
aos povos. Ele amarrará o seu jumentinho 
à vide e o filho da sua jumenta, à videira 
mais excelente; lavará as suas vestes no 
vinho e a sua capa, em sangue de uvas. Os 
seus olhos serão cintilantes de vinho, e os 
dentes, brancos de leite." – Lembremos que 
Yehudah é o possuidor da semente através 
da qual o Messias de Israel se manifestaria, e 
esta passagem, frase por frase, tem muito a 
dizer sobre a missão redentora. Esta bênção 
está dividida em três áreas: 

1. Uma autoridade familiar tribal, derivada da 
força e do poder que ele sempre 
manifestou sobre todos os seus irmãos; a 
liderança inata dentro dele, que sempre o 
elevou acima dos outros irmãos. E a 
analogia profética dessa liderança é com 
o leão, rei dos animais. A autoridade por 
posição dada na bênção é estabelecida 
para salvaguardar a linhagem messiânica, 
que não apenas salvaria os perdidos de 
Israel, mas é a linhagem do governo 
eterno nas mãos de Yeshua HaMashiaj. 
“Shiloh” é um dos nomes do Messias, 
significa: “Pacífico”. 

2. O texto fala da jumenta e seu potro como 
o símbolo inconfundível daquele que seria 
o Messias de Israel em sua primeira vinda. 
Uma passagem que é mais do que clara 
para Efraim dentro do contexto profético. 
Fala da jumenta e do burro. Da jumenta 
como identidade incontornável de quem 
seria o Mashiaj de Yisrael em sua primeira 
vinda. Passagem que para Efrayim é mais 
que clara, dentro do marco profético. 
Zekhariah (Zacarias) 9:9 "Alegra-te 
muito, ó filha de Tziyon (Sião); exulta, ó 
filha de Yerushalaim (Jerusalém): eis aí te 
vem o teu Rei, justo e salvador, humilde, 
montado em jumento, num jumentinho, 
cria de jumenta." Hilel (Lucas) 19:30-31 
“instruindo-os”: "dizendo-lhes: Ide à aldeia 
fronteira e ali, ao entrardes, achareis 
preso um jumentinho que jamais homem 
algum montou; soltai-o e trazei-o. Se 
alguém vos perguntar: Por que o soltais? 
Respondereis assim: Porque o Adón 
precisa dele." Mordejai (Marcos) 11:7-9 
“Levaram o jumentinho, sobre o qual 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

13 

puseram as suas vestes, e Yeshua o 
montou. E muitos estendiam as suas 
vestes no caminho, e outros, ramos que 
haviam cortado dos campos. Tanto os que 
iam adiante dele como os que vinham 
depois clamavam: Hosana! ¡Bendito o que 
Vem em Nome do YHVH!)" 
“¡Hoshianah!” “¡Bendito o que vem em 
Nome de YHVH!” 

3. E encerra com a descrição triunfante e 
gloriosa daquele que retorna para reinar 
com soberania total sobre toda a 
humanidade, destacando o detalhe 
apocalíptico de seu retorno como Rei de 
Israel. Hitgalut (Apocalipse) 19:12-16 
“Os seus olhos são chama de fogo; na sua 
cabeça, há muitos diademas; tem um 
nome escrito que ninguém conhece, 
senão ele mesmo. Está vestido com um 
manto tinto de sangue, e o seu nome se 
chama “O VERBO DE YHVH”; e seguiam-
no os exércitos que há no céu, montando 
cavalos brancos, com vestiduras de linho 
finíssimo, branco e puro. Sai da sua boca 
uma espada afiada, para com ela ferir as 
nações; e ele mesmo as regerá com 
cetro de ferro e, pessoalmente, pisa o 
lagar do vinho do furor da ira do YHVH 
Elohim. Tem no seu manto e na sua coxa 
um nome inscrito: REI DOS REIS E 
SENHOR DOS SENHORES."  

49:13 "Zvulún habitará na praia dos mares 
e servirá de porto de navios, e o seu limite 
se estenderá até Sidom." – A bênção de 
Zevulun residia no comércio. Ou seja, ele 
seria reconhecido pela grandeza de seus 
navios para o comércio.  

49:14-15 “Yisajar é jumento de fortes 
ossos, de repouso entre os rebanhos de 
ovelhas. Viu que o repouso era bom e que 
a terra era deliciosa; baixou os ombros A 
principal característica que é destacada 
aqui é o serviço. Mas o texto diz disso em 
à carga e sujeitou-se ao trabalho servil." –  
A característica principal que ressalta aqui é 
o serviço. Mas, a escritura diz dele em Divre 
Alef (1 Crônicas) 12:32 “Dos issakaritas, 200 
especialistas em interpretar os sinais dos 
tempos, para determinar como Israel deveria 

agir, e cujas ordens todos os seus parentes 
seguiam.” Isso demonstra que eles eram 
ávidos estudiosos da Torah, a ponto de terem 
discernimento para entender e interpretar os 
sinais dos tempos. Isso mostra que, para 
sermos grandes no reino de YHVH, a 
principal qualidade que devemos ter é a 
humildade, cf. Matitiahu (Mateus) 20:25-28, 
Hilel (Lucas) 14:11 

49:6 “Dã julgará o seu povo, como uma 
das tribos de Israel” - A principal ocupação 
da tribo de Dã é a de juiz. Sansão 
era dessa tribo, cf. Juízes 13. 
 
 
Quinta aliah, 49:19-26 
 
49:19 “Gade, uma guerrilha o acometerá; 
mas ele a acometerá por sua retaguarda.” 
– Gade era a tribo dos guerreiros. O exército 
de YHVH.  
 
49:20 “Aser, o seu pão será abundante e 
ele motivará delícias reais”. – Esses eram 
os que se dedicavam principalmente à 
agricultura. Alguns estudiosos afirmam que 
sua principal atividade era o cultivo de 
oliveiras, bem como de frutas exóticas. 

49:21 “Naftali é uma gazela solta; ele 
prefere palavras formosas” - Parecia que 
poetas, cantores e outras pessoas viriam 
dessa tribo. Devorah era dessa tribo.  

49:22-26 "Yosef é um ramo frutífero, ramo 
frutífero junto à fonte; seus galhos se 
estendem sobre o muro. Os flecheiros lhe 
dão amargura, atiram contra ele e o 
aborrecem. O seu arco, porém, permanece 
firme, e os seus braços são feitos ativos 
pelas mãos do Poderoso de Yaakov, sim, 
pelo Pastor e pela Pedra de Israel, pelo 
Elohim de teu pai, o qual te ajudará, e pelo 
Shadai, o qual te abençoará com bênçãos 
dos altos céus, com bênçãos das 
profundezas, com bênçãos dos seios e da 
madre. As bênçãos de teu pai excederão 
as bênçãos de meus pais até ao cimo dos 
montes eternos; estejam elas sobre a 
cabeça de Yosef e sobre o alto da cabeça 
do que foi distinguido entre seus irmãos." 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

14 

– Como é confirmada está benção por 
Mosheh, Devarim (Deuteronômio) 33:13-17 
"De Yosef disse: Bendita de YHVH seja a sua 
terra, com o que é mais excelente dos céus, 
do orvalho e das profundezas, com o que é 
mais excelente daquilo que o sol amadurece 
e daquilo que os meses produzem, com o que 
é mais excelente dos montes antigos e mais 
excelente dos outeiros eternos, com o que é 
mais excelente da terra e da sua plenitude e 
da benevolência daquele que apareceu na 
sarça; que tudo isto venha sobre a cabeça de 
Yosef, sobre a cabeça do príncipe entre seus 
irmãos. Ele tem a imponência do primogênito 
do seu touro, e as suas pontas são como as 
de um boi selvagem; com elas rechaçará 
todos os povos até às extremidades da terra. 
Tais, pois, as miríades de Efraim." Esta é uma 
bênção que supera até mesmo as bênçãos 
de nossos ancestrais, até mesmo a do próprio 
Abraham, podemos ver em Bereshit 
(Gênesis) 28:14 "A tua Zera (descendência) 
será como o pó da terra; estender-te-ás para 
o Ocidente e para o Oriente, para o Norte e 
para o Sul. Em ti e na tua descendência serão 
abençoadas todas as famílias da terra." Esta 
bênção transcende fronteiras territoriais, mas, 
apesar de ser para os descendentes de 
Yaakov, possui uma distinção que destaca 
exclusivamente Yosef e seus descendentes, 
dando-nos uma visão do imenso potencial de 
crescimento do nosso povo. Mas tal grandeza 
tem um fundamento sólido, e se deve a 
alguém, "o Pastor, a Rocha de Israel", 
também conhecido como "o Poderoso de 
Yaakov". Quem é Ele? Que as próprias 
Escrituras nos deem as palavras da 
identidade profética: Yeshaiahu (Isaías) 
49:26 "Sustentarei os teus opressores com a 
sua própria carne, e com o seu próprio 
sangue se embriagarão, como com vinho 
novo. Todo homem saberá que eu sou o 
YHVH, o teu Salvador e o teu Redentor, o 
Poderoso de Yaakov." Yeshaiahu (Isaías) 
60:16 “Mamarás o leite dos Goyim (das 
nações) e te alimentarás ao peito dos reis; 
saberás que eu sou o YHVH, o teu Salvador, 
o teu Redentor, o Poderoso de Yaakov."  
Neste momento é necessário notar, nesta 
última passagem, a semelhança em relação 
as fontes de provisão mencionadas. A 

benção referente os peitos e ao ventre. Esta 
Rocha de Yisrael e o Forte de Yaakov, é O 
Salvador e Redentor de Yisrael. 1 Coríntios) 
10:4 “E todos beberam da mesma bebida do 
Ruaj, porque beberam da Rocha enviada pelo 
Ruaj, a qual os seguia, e está Rocha era o 
Mashiaj.” Kefa Alef (1 Pedro) 2:6-8 "Pois isso 
está na Escritura: Eis que ponho em Tziyon 
(Sião) uma pedra angular, eleita e 
preciosa; e quem nela crer não será, de 
modo algum, envergonhado. Para vós 
outros, portanto, os que credes, é a 
preciosidade; mas, para os descrentes, A 
pedra que os construtores rejeitaram, essa 
veio a ser a principal pedra, angular e: Pedra 
de tropeço e rocha de ofensa. São estes os 
que tropeçam na palavra, sendo 
desobedientes, para o que também foram 
postos." Estão tropeçando na palavra, 
desobedecendo-a. Como foi planejado. 

 

Sexta aliah, 49:27 – 50:20 

49:27 Binyamín é lobo que despedaça; 
pela manhã devora a presa e a tarde 
reparte o despojo.” – O Dr. Ketriel Blad 
comenta sobre esta bênção: "Ó juiz Ejud agiu 
como um lobo, cf. Juízes 3. O rei Shaul veio 
de Benjamim. Ele devorou muitas presas no 
início da história de Israel, cf. 1 Samuel 14:47. 
Mordejai e Ester dividiram muitos despojos, 
na tarde da história de Israel, cf. Ester 8:7. O 
Sheliaj Shaul veio da tribo de Benjamim, cf. 
Romanos 11:1, Filipenses 3:5."Muitos 
descendentes de Binyamin entre os judeus 
sefarditas têm o sobrenome Lopez, filho do 
lobo. Baseado nessa profecia. Então, como 
tenho o sobrenome Lopez, sou descendente 
da tribo de Binyamin.” 

50:15-17 "Vendo os irmãos de Yosef que 
seu pai já era morto, disseram: É o caso de 
Yosef nos perseguir e nos retribuir 
certamente o mal todo que lhe fizemos. 
Portanto, mandaram dizer a Yosef: Teu pai 
ordenou, antes da sua morte, dizendo: 
Assim direis a Yosef: Perdoa, pois, a 
transgressão de teus irmãos e o seu 
pecado, porque te fizeram mal; agora, 
pois, te rogamos que perdoes a 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

15 

transgressão dos servos do Elohim de teu 
pai. Yosef chorou enquanto lhe falavam." 
– Notamos como, mais uma vez, os impulsos 
básicos dos homens, dominados pelo medo, 
os levam a manipular as coisas e a dizer 
palavras que parecem boas porque buscam 
causas nobres, mas são invenções e 
mentiras. Todos os problemas que cercaram 
Yaakov com sua família desde a infância 
foram causados por engano e mentiras, e 
vemos claramente como as Escrituras nos 
alertam sobre todas essas práticas, de onde 
elas vêm e os terríveis resultados que trazem 
para nossas vidas. Yojanan (João) 8:44 “Vós 
sois do diabo, que é vosso pai, e quereis 
satisfazer-lhe os desejos. Ele foi homicida 
desde o princípio e jamais se firmou na 
verdade, porque nele não há verdade. 
Quando ele profere mentira, fala do que lhe é 
próprio, porque é mentiroso e pai da mentira." 
Yojanan Alef (1 João) 1:5 "Ora, a mensagem 
que, da parte dele, temos ouvido e vos 
anunciamos é esta: que YHVH é luz, e não há 
nele treva nenhuma.” Yojanan (João) 14:6 
"Respondeu-lhe Yeshua: EU SOU O 
CAMINHO, E A VERDADE, E A VIDA; 
ninguém vem ao Pai senão por mim." Tehilim 
(Salmos) 51:6 "Eis que te comprazes na 
verdade no íntimo e no recôndito me fazes 
conhecer a sabedoria.” Efésios 4:25 "Por 
isso, deixando a mentira, fale cada um a 
verdade com o seu próximo, porque somos 
membros uns dos outros.” Porque estamos 
intimamente relacionados um com o outro, 
como membros de um só corpo. Yojanan 
Alef (1 João) 2:21   "Não vos escrevi porque 
não saibais a verdade; antes, porque a 
sabeis, e porque mentira alguma jamais 
procede da verdade." Hitgalut (Apocalipse) 
21:8 "Quanto, porém, aos covardes, aos 
incrédulos, aos abomináveis, aos assassinos, 
aos impuros, aos feiticeiros, aos idólatras e a 
todos os mentirosos, a parte que lhes cabe 
será no lago que arde com fogo e enxofre, a 
saber, a segunda morte."  

50:20 "Vós, na verdade, intentastes o mal 
contra mim; porém Elohim o tornou em 
bem, para fazer, como vedes agora, que se 
conserve muita gente em vida."- 
Independentemente da situação que nós, os 
escolhidos de Elohim, possamos vivenciar, 

por mais estranha, dura ou difícil que pareça, 
em Yeshua teremos grande esperança de um 
bem-estar maravilhoso e da recompensa da 
vida eterna. Romanos 8:28 “Sabemos que 
todas as coisas cooperam para o bem 
daqueles que amam a YHVH, daqueles que 
são chamados segundo o seu propósito." 
Romanos 8:18 “Porque para mim tenho por 
certo que os sofrimentos do tempo presente 
não podem ser comparados com a glória a 
ser revelada em nós." Romanos 8:38-39 
"Porque eu estou bem certo de que nem a 
morte, nem a vida, nem os malajim (anjos), 
nem os principados, nem as coisas do 
presente, nem do porvir, nem os poderes, 
nem a altura, nem a profundidade, nem 
qualquer outra criatura poderá separar-nos 
do amor de YHVH, que está em Mashiaj 
Yeshua, nosso Adon."  

 
Sétima aliah, 50:21-26 
 
50:24-25 "Disse Yosef a seus irmãos: Eu 
morro; porém Elohim certamente vos 
visitará e vos fará subir desta terra para a 
terra que jurou dar a Avraham, a Yitsjak e 
a Yaakov. Yosef fez jurar os filhos de 
Israel, dizendo: Certamente Elohim vos 
visitará, e fareis transportar os meus 
ossos daqui." – Mais que sua última 
vontade, Yosef estava dando a seus irmãos a 
esperança de que eles retornariam à sua 
terra. E, como seu pai, Yosef, não queria ser 
sepultado no Egito. Proféticamente, Yosef 
sabia que o Egito não era o lugar que YHVH, 
queria para o seu povo. Que sua 
permanência ali seria uma parte de sua 
peregrinação. E que, mesmo sendo 
estrangeiros naquela terra, Elohim cuidaria 
deles, os multiplicaria e os sustentaria. Um 
ponto importante nessas passagens foi o zelo 
que os patriarcas expressaram pela 
necessidade de seus ossos serem 
sepultados fora do Egito. No entanto, 
diferentemente de Abraão, Itzjak e Yaakov, 
que foram sepultados em Hebrom, o território 
de Yehudah, os ossos de Yosef repousam em 
Samaria, mais precisamente em Siquém, a 
terra de Efraim. Iahoshua (Josué) 24:32 "Os 
ossos de Yosef, que os filhos de Israel 
trouxeram do Mitzraim (Egito), enterraram-



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

16 

nos em Shejem, naquela parte do campo que 
Yaakov comprara aos filhos de Hamor, pai de 
Shejem, por cem peças de prata, e que veio 
a ser a herança dos filhos de Yosef." 
Cada vez que a Torah nos revela mais uma 
peça do quebra-cabeça profético, é 
necessário situá-la na perspectiva 
messiânica, pois cada elemento trará maior 
clareza às nossas vidas a respeito das 
palavras proferidas por Yeshua, da nossa 
identidade como o povo que Ele veio buscar, 
de como Ele nos liberta e de como Ele deseja 
nos preencher com a Si mesmo, o qual é o 
Pão da Vida e as fontes de água que jorram 
para a vida eterna. Yojanan (João) 4:4-14. 
“Isso significava que ele precisava passar por 
Samaria. [Yeshua precisava ir à antiga capital 
do Reino do Norte, Efraim, para reunir as 
ovelhas perdidas de Israel.] Ele chegou a 
uma cidade em Samaria chamada Siquém, 
perto do campo que Yaakov havia dado a seu 
filho Yosef. Ali ficava o poço de Yaakov; então 
Yeshua, exausto da viagem, sentou-se junto 
ao poço; era por volta do meio-dia. Uma 
mulher de Shomron. [Em Mateus 10:5b”, 
Yeshua diz aos discípulos: “Não vão para o 
território de Samaria…”, mas aqui, Yeshua 
está ministrando a uma mulher samaritana. 
Ele não queria que a missão fosse frustrada 
pelo profundo ódio que existia entre Yehudah 
e os samaritanos, então Ele mesmo deu o 
exemplo, e mais tarde os emissários 
seguiram o Seu exemplo.] Ela veio tirar um 
pouco de água; e Yeshua lhe disse: “Dê-me 
um pouco de água”. (Seus talmidim tinham 
ido à cidade comprar comida.). A mulher de 
Shomron lhe disse: “Como é que você, sendo 
judeu, pede água a mim, uma mulher de 
Shomron?” (Porque os judeus não se 
associam com as pessoas de Shomron.) 
Os judeus mantiveram distância de Efraim e 
Samaria, recusando-se a ir até eles, para 
demonstrar seu amor e gratidão a seus 
irmãos. Nada mudou até hoje. É por isso que 
eles colocaram "a cerca, a lei oral" ao redor 
da Torah. 
Yeshua respondeu a ela: "Se você 
conhecesse o dom de YHVH, isto é, quem 
está lhe pedindo: 'Dê-me um pouco de água', 
você lhe teria pedido, e Ele lhe teria dado 
água viva." Ela lhe disse: "Adon, você não 

tem com que tirar água, e o poço é muito 
fundo. De onde você vai tirar essa água viva? 
Você é maior do que nosso pai Yaakov? Ele 
nos deu este poço e dele bebeu, assim como 
seus filhos e seus rebanhos." [A mulher 
samaritana afirma ser descendente direta, 
por sangue, de Yaakov, chegando a chamá-
lo de pai. Em nenhum momento Yeshua a 
repreende ou corrige por suas palavras sobre 
sua herança israelita, mas a repreende por 
sua imoralidade.] Yeshua respondeu: “Quem 
beber desta água tornará a ter sede; mas 
quem beber da água que Eu lhe der nunca 
mais terá sede. Ao contrário, a água que eu 
lhe der se tornará nele uma fonte de água a 
jorrar para a vida eterna.” [João 19:34] No 
entanto, um dos soldados lhe perfurou o lado 
com uma lança, e imediatamente saiu dele 
sangue e água.] [Comentários extraídos da 
versão Kadosh da E-Sword]. A versão 
Kadosh E-Sword comenta: Sangue e água. 
Yeshua veio por meio de "água e sangue" 
(Yojanan Alef (1 João) 5:6). O plasma é um 
dos principais componentes do sangue, e seu 
principal componente é a água. A linhagem 
sanguínea é segundo a semente do pai. Essa 
semente contém a essência da água e do 
sangue. E Yeshua veio por meio da água e do 
sangue. Nosso Pai Celestial se chama de "a 
fonte de água viva" (Jeremias 2:13). Fonte 
(makour) fala de descendência, vida (jai), 
carne; e águas (maim), de sêmen (Strong 
H4726, H2416, H4325). Yeshua também dá 
águas vivas e a vida que se encontra em Seu 
Sangue (João 4:11-14; João 7:38; Jeremias 
17:13; João 6:53-55). 
 
Ao terminar um livro da Torah dissemos a 
seguinte frase:  
 
 

 חזק חזק ונתחזק 
 

“iJazak! ¡Jazak! ¡Venitjazek!”  
 
Sejam fortes, sejam fortes! E que possamos 

nos tornar mais fortes! 
 
 
 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

17 

Glossário: 

- Aliah: Subida, subir. 

- Brit HaJadashah: Pacto Renovado. 

- Drash: Terceiro nível de interpretação do 

PaRDéS, o aplicável e subjetivo da 

mensagem. 

- Haftarah: Comentário dos profetas. 

- Jumash: Nome de uma Toráh que contém 

comentários rabínicos. 

- Kadosh: Santo. 

- Parashah: porção semanal da Toráh. 

- Parashot: Plural de Parashah. 

- Peshat: O literal do texto. 

- Remez: comentário alegórico 

- Tanak: Antigo Pacto  

- Torah: Instruções, Pentateuco, Lei. 

 

Nota de edição EMC: É importante destacar 

neste ponto, na esperança de que todos 

aqueles que iniciam o estudo da parashah 

tenham clareza quanto ao recurso utilizado 

por nossos leitores: o Midrash. Trata-se de 

um comentário sobre os rabinos mais 

proeminentes da história da literatura 

israelense e sobre aqueles que ocupposições 

de destaque em sua compreensão literária da 

Torah. Isso nos permite obter perspectivas 

mais amplas sobre o significado implícito e 

subjetivo da mensagem profética das 

Escrituras Hebraicas. Contudo, o leitor e 

estudante da Torá tem necessariamente a 

obrigação de concordar com essas 

referências. 

O material bíblico e os recursos utilizados 

neste documento são, em geral, da Versão 

Nazarena Israelita (NVI), que é utilizada em 

primeiro lugar ao citar cada texto bíblico em 

negrito e será o versículo a ser comentado. 

As ilustrações para esses textos seguem a 

doutrina estabelecida em EMC SHALOM 

INTERNATIONAL como um ministério de 

Raízes Hebraicas, da qual se originam os 

Quatro Pilares. 

Pilar 1. YESHUA é YHVH. 

Pilar 2. Pronunciando Seu Nome YHVH. 

Pilar 3. Guardar Seus Mandamentos. 

Pilar 4. Suas promessas são apenas para 

ISRAEL. 

Cada um desses pilares doutrinários está 

estabelecido, como diz Efésios 2:20, “pois o 

próprio YESHUA é o nosso FUNDAMENTO”. 

Da mesma forma, defendemos e explicamos 

esses pilares na pregação do único 

evangelho proclamado pelos primeiros 

emissários. A Bíblia Messiânica Israelita de 

Kadosh (BKIM), que também faz parte dos 

versículos citados nos comentários, é 

utilizada devido à sua linguística inovadora e 

palavras hebraicas restauradas, bem como 

porque todos os textos são comparados com 

os documentos de Qumran. Este material 

estará sempre sujeito à avaliação constante 

pelas autoridades do ministério, enquanto 

nos esforçamos diariamente para esclarecer 

qualquer coisa que possa estar sujeita a erros 

de interpretação, interesses pessoais ou 

congregacionais, ou simplesmente erro 

humano. Outros documentos utilizados nesta 

parashá são: a Bíblia, a Peshitta e o Livro de 

Yashar. 

 

_________________________ 

Fim da Parashah 

 

 
 
 
 
 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

18 

Os comentários destes textos obedecem a 
doutrina estabelecida em EMC SHALOM 
INTERNACIONAL como Ministério de 
Raízes Hebraicas. E onde partem os quatros 
pilares, que defendemos e expomos na 
pregação do único evangelho. Que os 
primeiros emissários (shlijim-apóstolos), 
pregaram com um só propósito. Restaurar o 
Reino de Israel. Atos 1:16 dirigido aos 
destinatários, estabelecidos em Santiago 1:1 
e 1 Pedro 1:1. “A CASA DE PERDIDA DE 
ISRAEL” 

O mesmo Rabi Shaul, (Shaliaj Paulo), 

emissário por excelência, para todos os 

gentis, sabia de antemão, que seu foco de 

alcance era somente as doze tribos, 

dispersas. Chamadas “ovelhas perdidas da 

casa de Israel”. (Melo Há Goyim) “Os justos 

das Nações”. Atos 26:7. E o cumprimento 

desta mesma promessa, que as doze tribos 

esperam obter, firmemente, fazendo seus 

atos de adoração, noite e dia. Apesar disto, 

em relação a essa esperança, que diante da 

sua majestade, que estou sendo acusado 

pelos judeus.  

 
PD: Este documento é comentado semanal e 
ao vivo, direto em nossas classes por internet 
cada Shabbat de 11:00 da manhã as 13:00 
horas, através de www.zoom.com e ID para 
ingressar no canal de EMC SHALOM 
INTERNACIONAL é: ID: 463 703 1177 
 
Nota importante: a chave é mudada 
regularmente; favor de ficar pendente nos 
chats da aplicação Telegram onde você 
poderá conhecer. Se você não estiver 
nenhum dos nossos chats, manda e-mail 
emcshalomint@gmail.com solicitando o 
acesso.  
 
Nosso único desejo é que através deste 
material sua descendência seja abençoada 
por um entendimento superior das escrituras; 
saindo do evangelho subjetivo, e as vezes 
quase místico de hoje. O objetivo desta 
mensagem, é uma maior certeza idiomática, 
envolto em seu ambiente cultural respectivo, 

concedendo-nos maior solidez interpretativa 
dos textos.  
 
Todos os crentes no Elohim da Bíblia, têm em 
comum denominador, um só desejo. De 
estabelecer um avivamento, tão poderoso 
que traga a presença do Rei dos reis e 
estabeleça Seu Reino de uma vez e para 
sempre. Todavia, o único que irá trazer isto a 
congregação dos santos de Israel é” A 
HISTÓRIA BIBLICA”. Voltar ao fundamento e 
a forma inicial da FÉ HEBRAICA.  
E este documento, assim como a classe da 
Toráh, e cada Shabbat, é isso, conhecer a 
história espiritual de um povo, Israel, é viver 
sabendo que somos a continuação e a 
conclusão, desta grande história de amor. 

Estamos muito agradecidos por tua 
contribuição ao nosso ministério. Está nos 
permitindo ir a maior excelência. 

https://www.PayPal.me/emcshalom  

 

SHALOM LEKULAM! 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Entra no nosso canal de 
Telegram (escaneia o 

código QR) 

  

http://www.zoom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com
https://www.paypal.me/emcshalom


19 

 
 
 
 
 
 

 

 

 

 


