
1 

Ingresa a nuestro canal de 
Telegram (escanea el 

código QR) 

  

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
     

Prohibida toda reproducción lucrativa - Utilizar bajo permiso. 

 

Para más información puede ubicarnos por medio de nuestra página web www.emcshalom.com  
también a través de nuestro canal en YouTube EMC Shalom Internacional 

y puedes escribirnos a nuestro correo emcshalomint@gmail.com

Aliyot de la Toráh: 

1. 7:12 - 8:11 
2. 8:12 - 9:3 
3. 9:4-29 
4. 10:1-11 
5. 10:12-22 
6. 11:1-9 
7. 11:10-25 
8. Maftir: 11:22-25 

 
Haftaráh: Yeshayah (Isaías) 49:14 - 51:3 

Brit Hadasháh:  Hitgalut (Revelación) 5:1-7; 
5:8-14; 6:1-8; 6:9-17; 7:1-8 

ÉKEV Significa: “Consecuencia”. 

 

Primera aliyá, 7:12 - 8:11 

7:12 “Y si ustedes obedecen estas reglas 
y las observan cuidadosamente, Yahweh 
su Elohim mantendrá fielmente para 
ustedes la Alianza que hizo bajo juramento 
con sus padres”. – La obediencia a la Toráh 
es la que trae las bendiciones. No se puede 
esperar bendiciones si no se vive en 
obediencia. El significado más relevante y 
objetivo para la palabra FE, EMUNAH es 
OBEDIENCIA. La mayor bendición que 
recibimos es la vigencia del Pacto con YHVH. 
Es necesario aclarar que la permanencia en 
el Pacto no es para el benefició de Él, sino 
para el nuestro. Es decir, si YAHVÉH 
permanece fiel, nosotros también debemos 
responder a Su fidelidad, manteniendo el 
compromiso de obediencia y teniendo la 
plena seguridad que estamos bajo Su 
bendición. Hay dos palabras importantes aquí 
“obedecer y observar”. La palabra obedecer 
viene del hebreo “shamá” (  del Strong (שׁמַעָ 
#8085 que significa: oír inteligentemente, 
advertir, atención, atender, atentamente, 
atento, dar oídos, entender, entendido, 
escuchar, fielmente, obedecer, obediente, 
prestar atención. Lo que nos indica “escuchar 

atentamente para obedecer”. La otra palabra 
es observar que viene del hebreo “asá” (ה ש   (ע 
del Strong #6213 que significa: Hacer, actuar, 
consumar, cumplir, ejecutar, guardar, 
hacedor, practicar. Lo anterior implica una 
práctica constante.  

Entendamos bien en las definiciones, la 
diferencia entre ambos términos -observar y 
obedecer-. La palabra observar habla de una 
“disposición del corazón, en función del 
conocimiento”. Mientras que obedecer se 
trata del acto en sí mismo de “ejecutar el 
deseo del corazón”. Es necesario contar con 
estas dos características, que serían en otras 
palabras “el querer como el hacer”, así como 
nos dice Rab Shaúl en Filipiyim (Filipenses) 
2:13 “porque Elohim es el que produce en 
ustedes tanto el querer como el hacer, para 
cumplir su buena voluntad.” (VIN). También 
se nos enseña en Yaaqov (Santiago) 1:22 
“No se engañen a ustedes mismos por sólo 
oír lo que la Palabra dice, ¡sino háganlo!” 
(BKIM). En los versículos siguientes se 
detallan las bendiciones consecuencia de la 
obediencia. 

7:13-14 “Él te amará y te bendecirá y te 
multiplicará; bendecirá el fruto de tu 
vientre y el producto de tu suelo, tu grano, 
tu vino nuevo y tu aceite, la cría de tu 
manada y el pequeñuelo de tu rebaño, en 
la tierra que juró a tus padres que te 
asignaría. Serás bendecido sobre todos 
los demás pueblos: no habrá varón ni 
hembra estéril entre ustedes ni entre sus 
ganados”. – Pudiéramos llamar a estos 
versículos las bendiciones sociales. Es decir, 
las bendiciones que tendría el pueblo como 
sociedad, las cuales están divididas en dos 
esferas fundamentales:  

1. Multiplicación de la población. Esto 
garantiza seguridad, así como un linaje 
imperecedero. 

2. Prosperidad material. El crecimiento 

PARASHÁ 46 ÉKEV | DEUTERONOMIO 7:12 – 11:25

http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com


EMC SHALOM INTERNACIONAL 

2 

poblacional pudiera traer dudas acerca de 
cómo mantener a tantas personas. Pero 
para eso YHVH promete que no faltará 
alimento de productos de la tierra o de 
animales al pueblo.  

La suma de estas dos esferas ha significado 
“históricamente” la diferencia entre Israel y las 
demás naciones. Israel es un punto de 
referencia para los demás pueblos. Es 
importante aclarar que todas estas 
bendiciones son el resultado de la obediencia 
y no al revés. Por eso la Escritura nos dice en 
Jabaquq (Habacuc) 3:17-18 “Porque aun si 
la higuera no florece, y no hay fruto en las 
vides, aun si el árbol de oliva fracasa en 
producir, y los campos no dan cosecha, aun 
si las ovejas se desvanecen del corral; y no 
hay vacas en el establo, aun yo me regocijaré 
en YAHWEH tendré alegría en el Elohim de 
mi salvación” (BKIM). Esto solo se logra en el 
corazón de cada israelita que aprende a 
deleitarse primero en ÉL y no en lo que da ÉL.  

7:15 “Yahweh apartará de ti toda 
enfermedad; no traerá sobre ti ninguna de 
las terribles enfermedades de Mitsráyim, 
que tú conoces, sino que las infligirá sobre 
tus enemigos”. – Esta bendición implica la 
sanidad. Es decir, que este pueblo grande, 
numeroso y próspero será conocido también 
por su excelente estado de salud, lo cual trae 
consecuentemente longevidad, pues la 
Escritura nos enseña en Mishlé (Proverbios) 
3:1-2 “Hijo mío, no olvides mi enseñanza, 
guarda mis mandamientos en tu corazón; 
porque ellos te añadirán muchos días, años 
de vida y Shalom” (BKIM). 

7:16 “Destruirás a todos los pueblos que 
te entregue Yahweh tu Elohim, sin tenerles 
compasión. Y no adorarás a sus deidades, 
pues eso sería una trampa para ti”.  – Otra 
de las bendiciones es la seguridad. Es decir 
que YHVH promete, no solo prosperar y 
multiplicar al pueblo, además de alejarlos de 
toda enfermedad, sino también la seguridad 
de esta gran nación. En otras palabras, 
supremacía militar sobre las demás naciones. 

7:17-19 “Tal vez te digas: Esas naciones 
son más numerosas que nosotros, ¿cómo 

podremos desposeerlas? No tienes que 
tenerles miedo. Sólo debes tener en mente 
lo que Yahweh tu Elohim le hizo al Paroh y 
a todo Mitsráyim [Egipto]: los 
maravillosos actos que viste con tus 
propios ojos, las señales y los portentos, 
la mano fuerte y el brazo extendido con 
que Yahweh tu Elohim te liberó. Así les 
hará Yahweh tu Elohim a todos los 
pueblos que ahora temes”. – La confianza 
debe ser fortalecida con los hechos pasados. 
En otras palabras, debemos recordar las 
grandes obras que YHVH ha hecho por y a 
través de nosotros. Lo hizo en el pasado y 
también lo hará hoy. Fue ese principio el que 
usó David cuando dijo en Shmuel Álef (1 
Samuel) 17:34-37 “Dawid le respondió a 
Shaúl: “Su servidor ha estado atendiendo las 
ovejas de su padre, y si venía un león o un 
oso y se llevaba un animal del rebaño, yo lo 
perseguía, lo golpeaba y se lo quitaba de la 
boca. Y si me atacaba, yo lo agarraba por la 
barba, lo tumbaba y lo mataba. Su servidor ha 
matado a un león y un oso; y ese pelishtino 
incircunciso vendrá a parar como uno de ellos, 
porque ha desafiado a las filas de Elohim 
vivo.”” (VIN).  

El cumplir la Toráh presupone amar a YHVH 
Quien fue el que la dio. Así que si tenemos 
amor por Él y creemos en el amor que Él tiene 
por nosotros, no hay por qué temer; la 
Escritura nos dice en Yojanán Álef (1 Juan) 
4:18 “No hay temor en el amor. Por el 
contrario, el amor que ha logrado llegar a la 
perfección se despoja del temor, porque el 
temor tiene que ver con castigo; la persona 
que permanece con temor no ha llegado a 
madurez referente al amor” (BKIM). 

7:25 “Entregarás las imágenes de sus 
deidades al fuego; no codiciarás la plata ni 
el oro [que haya] sobre ellas para quedarte 
con él, no vaya a ser que te sirvan de 
trampa; porque eso es aborrecible para 
Yahweh tu Elohim”. – Una vez conquistada 
la Tierra Prometida, lo primero que había que 
hacer era echar los ídolos al fuego; destruirlos, 
así como todas las cosas que fueron usadas 
con ellos. Esto nos enseña un principio muy 
importante y es el hecho de limpiar nuestras 



3 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

vidas de todo vestigio de idolatría al cual 
hayamos estado sujetos en el pasado. 

7:26 “No debes introducir en tu casa una 
cosa aborrecible, o serás proscrito como 
ella; debes rechazarla como abominable, 
porque está proscrita”. – Aquí hay dos 
palabras claves que son: aborrecible y 
proscrito. Aborrecible en hebreo es “toebá” 
ה)  del Strong #8441 que significa: algo ,(תוֹעֵב 
repugnante, i.e. asquerosidad; especialmente 
idolatría o (concretamente) ídolo: abominable, 
abominación. Proscrito en hebreo es “kjérem” 
 :del Strong # 2764 que significa (חֵרֶם)
anatema, armar, condenar, maldición, malla. 
Nos enseña con esto la Escritura que 
cualquier cosa que sea abominable a YHVH, 
que permitamos que entre en nuestra casa, 
contamina nuestras vidas. Rab Shaúl nos 
enseña en Galatiyim (Gálatas) 5:9 “Sólo se 
requiere un poco de jametz para leudar toda 
la masa” (BKIM). Cualquier descuido con 
estas cosas puede ser fatal para nuestras 
vidas.  

Debemos despojarnos de toda cosa que sea 
abominable delante de YHVH, sobre todo, no 
debemos permitir la entrada de cualquiera de 
estas cosas a nuestras vidas, a nuestras 
casas o áreas de influencia, ya que esto nos 
hace abominables delante del Altísimo. 

8:1 “Observa fielmente todo el 
mandamiento que yo te ordeno hoy, para 
que prosperes y aumentes y puedas 
poseer la tierra que Yahweh prometió bajo 
juramento a tus padres”. – Como se ha 
dicho anteriormente, las bendiciones son el 
resultado de la obediencia. Expresa el Dr. 
Ketriel Blad: “Los resultados de la obediencia 
son vida, multiplicación y derecho de vivir en 
la tierra de Israel. ¿Quieres ganar almas para 
el Reino venidero? Guarda los mandamientos 
y te multiplicarás”.  

8:2 “Recuerda el largo camino que 
Yahweh tu Elohim te hizo recorrer en el 
desierto los pasados cuarenta años, para 
probarte mediante penalidades para saber 
lo que había en tu corazón y si guardarías 
sus mandamientos o no.” – Las pruebas 
tienen como objetivo primario demostrar 

nuestro compromiso con YHVH y con Su 
Toráh. No se trata desde luego demostrárselo 
a Elohim, puesto que Él sabe hasta dónde 
somos fieles. Se trata de demostrarnos a 
nosotros mismos cuál es nuestro grado de 
compromiso con el Altísimo. El tipo de prueba 
a la cual se hace referencia en este versículo 
es a la prueba mediante penalidades. Es 
decir, a través de situaciones difíciles que 
vienen a nuestra vida. La Escritura nos 
enseña en Kefá Álef (1 Pedro) 1:6-9 “En esto 
ustedes se alegran, a pesar de que, por ahora, 
si es necesario, estén afligidos 
momentáneamente por diversas pruebas, 
para que la prueba de su fe, más preciosa que 
el oro que perece, aunque sea probado con 
fuego, se halle digna de alabanza, gloria y 
honra en la revelación de Yeshúa el Mashíaj. 
A Él ustedes lo aman, sin haberlo visto. En Él 
creen; y aunque no lo vean ahora, creyendo 
en Él se alegran con gozo inefable y glorioso, 
obteniendo así el objetivo de su fe: la 
salvación personal” (VIN). 

8:3-4 “Él te sometió a la penalidad del 
hambre y después te dio a comer maná, 
que ni tú ni tus padres habían conocido 
jamás, para enseñarte que no sólo de pan 
vive el hombre, sino que el hombre vive de 
todo lo que sale de los labios de Yahweh. 
Tu ropa no se te gastó encima, ni se te 
hincharon los pies en esos cuarenta años.” 
– Otro propósito de las penalidades es 
“fomentar en nosotros la humildad y la 
dependencia en Él”. Dicho de otra manera, 
quebrantar en nosotros el orgullo y la 
autosuficiencia. Debemos recordar de dónde 
YHVH nos sacó y todo lo que nos ha dado. 
Haciendo esto no seremos altivos, puesto 
que todo lo que somos y lo que tenemos es 
gracias a Él y porque ha sido Él quien nos lo 
ha otorgado. Otro principio importante es el 
hecho de que “La misericordia de Elohim 
opera antes que Su Juicio”. La Escritura dice 
en Tehilim (Salmos) 86:15 “Pero Tú, o 
YAHWEH Elohim, eres un Elohim 
misericordioso, compasivo, tardo para la ira y 
rico en misericordia y verdad” (BKIM). Y nos 
enseña además en Yaaqov (Santiago) 2:13 
“Porque el juicio será sin misericordia para los 
que no tienen misericordia; pero la 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

4 

misericordia triunfa sobre el juicio” (BKIM). A 
pesar de que el pueblo pecó en el desierto y 
que dudaron de la palabra de YHVH, aun así, 
Él les suplió todas sus necesidades y les 
fortaleció en esta travesía. 

8:5 “Ten en mente que Yahweh tu Elohim 
te disciplina tal como un hombre 
disciplina a su hijo”. – El motivo por el cual 
YHVH nos disciplina es porque somos sus 
hijos. La disciplina tiene como objetivo 
purificarnos y pulir nuestras vidas para que 
cada día seamos más obedientes y santos 
para Él. 

8:6 “Por lo tanto, guarda los 
mandamientos de Yahweh tu Elohim: anda 
en sus caminos y reveréncialo”. – El 
guardar los Mandamientos implica 
escucharlos, meditar en ellos y obedecerlos. 
Es decir, prestar la debida atención a cada 
detalle de estos, pensar y reflexionar cada día 
en ellos, analizando todas las implicaciones 
que estos tienen y ponerlos por obra. Cuando 
hacemos esto entonces andamos en los 
caminos de YHVH; lo reverenciamos porque 
reconocemos Su grandeza y mostramos 
nuestro amor y devoción por Él. Esta es la 
mayor y verdadera adoración que podemos 
darle al Eterno. 

8:7-9 “Porque Yahweh tu Elohim te va a 
introducir en una tierra hermosa, una 
tierra con arroyos y manantiales y fuentes 
que brotan en vegas y montañas; una 
tierra de trigo y cebada, de vides, higos y 
granadas, una tierra de olivos y miel; una 
tierra en donde puedes comer alimento sin 
límite, donde no carecerás de nada; una 
tierra cuyas rocas son hierro y de cuyas 
montañas puedes extraer cobre.” – No es 
casualidad que en el versículo anterior YHVH 
haya exhortado al pueblo a guardar Sus 
Mandamientos, a andar en Sus caminos y a 
reverenciarlo. La razón por la cual Él recalca 
esto es porque estaban a punto de entrar en 
la Tierra que le había prometido a Avraham 
nuestro padre y que le daría a su 
descendencia. Una Tierra en la cual no les 
faltaría nada, con abundante comida; así 
como llena de recursos minerales de mucho 
valor, lo cual haría de ellos una potencia 

económica. En todo esto había un riesgo o un 
peligro y era el hecho de que con tantas 
bendiciones y prosperidad se olvidaran de 
Elohim. Por lo tanto, podemos deducir que 
solo la Toráh nos hace permanecer cerca de 
YHVH sin importar las circunstancias por las 
que estemos atravesando. 

8:10 “Cuando hayas comido hasta saciarte, 
dale gracias a Yahweh tu Elohim por la 
buena tierra que te ha dado”. – Esto es lo 
que conocemos como la Birkat ha’Mazón, o 
la “Bendición por los alimentos”, la cual 
según la Toráh debe hacerse después de 
comer. Por mucho tiempo se ha enseñado en 
otras doctrinas que se debe bendecir los 
alimentos antes de consumirlos. Existen 
algunos que lo hacen antes y después. Sin 
embargo, lo que la Toráh enseña es que se 
debe agradecer al Eterno después de 
consumirlos, al habernos saciado, para no 
olvidarnos que YHVH es nuestro proveedor. 

 

Segunda aliyá, 8:12 - 9:3 

8:12-18 “Cuando hayas comido hasta 
saciarte y hayas edificado buenas casas 
en qué vivir, y cuando tus manadas y tus 
rebaños se hayan multiplicado y todas tus 
propiedades hayan prosperado, cuídate, 
no vaya a ser que se enorgullezca tu 
corazón y te olvides de Yahweh tu Elohim, 
que te liberó de la tierra de Mitsráyim, la 
casa de servidumbre; que te guio a través 
de aquel desierto tan grande y terrible con 
serpientes venenosas y escorpiones, una 
tierra abrasada que no tiene agua, que te 
sacó agua de la dura roca; que te alimentó 
en el desierto con maná que tus padres 
nunca habían conocido, para probarte con 
penalidades, sólo para beneficiarte a la 
postre, para que no te digas: “Mi propio 
poder y la fuerza de mi propia mano me 
han ganado esta riqueza”. Recuerda que 
es Yahweh tu Elohim quien te da el poder 
de adquirir riqueza, en cumplimiento de la 
Alianza que hizo bajo juramento a tus 
padres, como es todavía el caso”. – En los 
momentos de prosperidad es muy fácil 
olvidarse de YHVH, de lo que ha hecho con 



5 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

Su pueblo y por Su pueblo. Es muy común 
atribuirse los logros obtenidos por la fuerza y 
habilidades personales. La Escritura nos 
exhorta al respecto en Tehilim (Salmo) 62:10 
“No pongas tu confianza en la extorsión, no 
pongas la lujuria en el robo; aunque la riqueza 
aumente, no pongas el corazón en ellas” 
(BKIM). En este sentido, este versículo nos 
recuerda que debemos tener cuidado de no 
olvidarnos de los favores que el Altísimo nos 
ha dado. Si por algún motivo no se nos viene 
alguno a la memoria, aquí podemos ver un 
par: YHVH sustentó y protegió a nuestros 
padres por cuarenta años en el desierto; los 
libró de la esclavitud; y gracias a eso hoy 
podemos acercarnos y volver a YHVH y vivir 
para Él. 

9:1-3 “¡Oye, Yisrael! Tú vas a atravesar el 
Yardén [Jordán] para entrar a desposeer 
naciones más grandes y populosas que 
tú: grandes ciudades con murallas hasta 
el cielo; un pueblo grande y alto, los 
anaquitas, que tú conoces; pues has oído 
decir: “¿Quién puede hacerles frente a los 
hijos de Anaq?” Sabe, pues, en este día 
que nada menos que Yahweh tu Elohim 
está atravesando al frente tuyo, un fuego 
devorador; Él es quien los exterminará. Él 
los subyugará delante de ti, para que 
puedas desposeerlos y destruirlos 
rápidamente, como te prometió Yahweh”. 
– Si bien el pueblo de Israel creía que había 
sido difícil y peligroso su camino hasta este 
punto, lo que les esperaba por delante era 
aún más complejo. Tendrían que enfrentar 
naciones mucho más grandes y militarmente 
más poderosas que ellos que según la lógica 
humana era una guerra perdida. Y es ahí 
precisamente donde radica el milagro, en que 
YHVH le da la victoria a Israel. Es por eso por 
lo que Elohim nos exhorta a no olvidar que fue 
Él en Su poder el que los los destruyó. No fue 
por obra o fuerza del pueblo que ellos 
tomaron la tierra, sino por la mano poderosa 
de YHVH, tal como Él lo había prometido. 
Aprendemos con esto que la manera de 
permanecer fieles al Altísimo es recordando 
las cosas pasadas que Él hizo por, con y a 
través de nosotros, así como lo dice la 
Escritura en Tehilim (Salmo) 105:4-6 

“Acudan a Yahweh, a su fortaleza, busquen 
su presencia constantemente. Recuerden las 
maravillas que ha hecho, Sus portentos y los 
juicios que ha pronunciado, oh linaje de 
Avraham, su servidor, oh descendientes de 
Yaaqov, sus escogidos” (VIN). 

  

Tercera aliyá, 9:4-29 

9:4-6 “Y cuando Yahweh tu Elohim los 
haya quitado de tu camino, no te digas: 
“Yahweh nos ha prometido poseer esta 
tierra gracias a nuestras virtudes”; es más 
bien por causa de la maldad de esas 
naciones que Yahweh las está 
desposeyendo delante de ti. No es gracias 
a tus virtudes y a tu rectitud que podrás 
poseer su país, sino que es por causa de 
la maldad de ellas que Yahweh tu Elohim 
está desposeyendo a esas naciones 
delante de ti y con el fin de cumplir el 
juramento que hizo Yahweh a tus padres 
Avraham, Yitsjaq y Yaaqov. Sabe, pues, 
que no es por ninguna virtud tuya que 
Yahweh tu Elohim te está dando esta 
hermosa tierra para que la poseas; porque 
tú eres un pueblo obstinado”. – Es cierto 
que tenemos un gran privilegio y una gran 
bendición de ser llamados hijos de Elohim. 
Pero esto no es por nuestros méritos, sino por 
la Gracia de YHVH. Es un acto de orgullo 
creer que lo que tenemos es por algún mérito 
nuestro. En este pasaje el Altísimo le estaba 
dando la tierra a Su pueblo, no por sus 
méritos, sino por dos razones entre otras 
cosas:  

1. Por la maldad de estas naciones.  

2. Por Su fidelidad a la promesa hecha a 
Avraham, Itsjaq y Iaakov. 

Hoy permanece vigente para Su pueblo la 
promesa de Salvación de YAHVEH, no 
porque haya hecho algún mérito, sino porque 
fue escogido por la sangre de Yeshúa nuestro 
Mashíaj. Yojanán Álef (1 Juan) 4:19 
“Nosotros amamos, porque Él nos amó 
primero” (VIN). Esto se relaciona 
exactamente con las enseñanzas de Yeshúa 
en Yojanán (Juan) 15:16 “Ustedes no me 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

6 

escogieron a mí, Yo los escogí a ustedes; y 
Yo los he preparado para que vayan y den 
fruto, y fruto que permanezca; para que 
cualquier cosa que pidan del Padre en Mi 
Nombre, Él se las dé” (VIN). 

9:7-8 “Acuérdate: nunca olvides cómo 
provocaste la ira de Yahweh tu Elohim en 
el desierto; desde el día en que saliste de 
la tierra de Mitsráyim hasta que llegaron a 
este lugar, ustedes han continuado 
rebeldes hacia Yahweh. En Jorev ustedes 
provocaron tanto a Yahweh que Yahweh 
se enojó con ustedes hasta el punto de 
querer destruirlos”. – Si bien es importante 
acordarnos de las cosas que hemos recibido 
de YHVH, igual de importante es evaluar 
nuestros errores pasados. Este acto tiene 
cinco objetivos fundamentales: 

1. Saber que no somos infalibles. Es decir, 
que existe la posibilidad de volver a ese 
pecado del cual fuimos sacados. Por esto 
debemos estar siempre cerca de YHVH 
para no volver a caer. 

2. No volver a cometerlos. Estos nos sirven 
como alerta para nuestro caminar y como 
señal para mostrarnos el camino por 
donde nos debemos dirigir 

3. Enseñar a otros a no cometer nuestros 
mismos errores. Una vez que sabemos 
dónde y cómo caímos, podemos enseñar 
o alertar a otros acerca de lo que les 
puede pasar si siguen por un camino 
equivocado. La experiencia es la mejor 
maestra que podemos tener. 

4. Ser agradecidos con la misericordia del 
Eterno. Se debe mantener una actitud de 
agradecimiento hacia la misericordia que 
YHVH ha tenido con nosotros al perdonar 
nuestras trasgresiones. Este principio nos 
mantiene en constante adoración a 
YHVH, como lo dice Rab Shaúl en 
Romiyim (Romanos) 12:1 “Así que, 
hermanos, les ruego por las misericordias 
de Elohim que le ofrezcan sus cuerpos 
como sacrificio vivo, consagrado y 
agradable a Yahweh, como su culto 
racional” (VIN).  

5. Perdonar a los demás. Hacerlo con 
nuestro prójimo de la misma manera que 
YHVH nos perdonó. Rab Shaúl nos lo 
enseña en Qolosiyim (Colosenses) 
3:12-13 “Por lo tanto, como pueblo 
escogido de YAHWEH, Kadosh, 
tiernamente amado, revístanse con 
sentimientos de compasión y bondad, 
humildad, gentileza y paciencia. 
Sopórtense unos a otros, si alguno tiene 
queja de otro, perdónelo. En verdad, de la 
misma forma que el Adón los ha 
perdonado, así ustedes tienen que 
perdonar” (BKIM). 

 

Cuarta aliyá, 10:1-11 

10:1-2 En aquel momento Yahweh me dijo: 
“Corta tú mismo dos tablas de piedra 
como las primeras y sube a mí en el 
monte; y haz un arca de madera. Yo 
escribiré en las tablas las palabras que 
había en las primeras tablas que rompiste 
y tú las depositarás en el arca”. – En este 
versículo Mosheh le narra a la nueva 
generación, como YHVH le dio al pueblo una 
segunda oportunidad. Las primeras tablas 
habían sido rotas; ahora Elohim da la misma 
Toráh, pero en tablas nuevas. Esto es una 
referencia a lo que el pueblo haría 
posteriormente. En otras palabras, Israel 
había quebrantado la Toráh. Era necesario 
renovar ese pacto inicial en tablas nuevas; 
una especie de “Nuevo Pacto”, aunque la 
Toráh era la misma, las mismas instrucciones 
sin ningún cambio, tipificando así el suceso 
después de lo dicho por el profeta Yirmeyah 
(Jeremías) 31:31-33 “Miren, viene un tiempo 
–declara Yahweh– cuando haré una nueva 
alianza con la Casa de Yisrael y con la Casa 
de Yahudah. No será como la alianza que 
hice con sus padres, cuando los tomé de la 
mano para sacarlos de la tierra de Mitsráyim, 
una alianza que ellos violaron, de modo que 
yo los rechacé –declara Yahweh. Pero ésta 
será la alianza que haré con la Casa de 
Yisrael después de aquellos días –declara 
Yahweh: Pondré mi Torah en su interior y la 
escribiré en su corazón. Entonces yo seré su 
Elohim, y ellos serán mi pueblo” (VIN). 



7 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

10:8 “En aquella ocasión Yahweh apartó a 
la tribu de Lewí para cargar el Arca del 
Testimonio de la Alianza de Yahweh, para 
estar al servicio de Yahweh y para 
bendecir en su Nombre, como es todavía 
el caso”. – Mosheh recuerda al pueblo que la 
Tribu de Leví sería la encargada de ministrar 
en el Mishkán (Tabernáculo) y posteriormente 
en el Beit Ha’Mikdash (Templo). Esto nos 
enseña que es YHVH quien elige dónde 
debemos servir, quienes deben servir y cómo 
debe hacerse. Lo explica claramente Rab 
Shaúl en Romiyim (Romanos) 11:29 “Pues 
los dones gratuitos de YAHWEH y su llamado 
son irrevocables” (BKIM). 

10:10 “Yo había permanecido en el monte, 
como hice la primera vez, cuarenta días y 
cuarenta noches; y Yahweh me hizo caso 
una vez más: Yahweh estuvo de acuerdo 
en no destruirte”. – Este versículo muestra 
el alcance de la intercesión de un justo. Esto 
concuerda con lo que expresa la Escritura en 
Yaaqov (Santiago) 5:16 “Así que 
confiésense unos a otros sus pecados, y oren 
unos por otros para que se sanen. La 
ferviente oración del justo, obra eficazmente, 
y puede mucho.” (VIN). 

 

Quinta aliyá, 10:12-22 

10:12-13 “Y ahora, Yisrael, ¿qué es lo que 
pide de ti Yahweh tu Elohim? Solamente 
esto: que reverencies a Yahweh tu Elohim, 
que camines solamente en sus sendas, 
que lo ames y que le sirvas a Yahweh tu 
Elohim con todo tu corazón y tu ser, 
guardando los mandamientos y leyes de 
Yahweh que yo te ordeno hoy, para tu 
bien”. – Este pasaje resume nuestra relación 
con YHVH; lo que Él espera de nosotros: 

1. Reverenciar Su Santo Nombre. Este 
punto corresponde al temor a YHVH 
expresado en el supremo respeto. Esta es 
la base de todo lo demás, puesto que 
como dice la Escritura en Mishlé 
(Proverbio) 1:7 “El respeto a Yahweh es 
el principio del conocimiento; los necios 
desprecian la sabiduría y la disciplina” 
(VIN). 

2. Caminar solo en Sus caminos. Se 
refiere al estilo de vida que YHVH diseñó 
única y exclusivamente para nosotros. No 
podemos llevar más de un camino. Solo 
uno. Es nuestra responsabilidad ante 
Elohim la decisión del camino que vamos 
a seguir; por lo que, si nuestra intención 
es agradar al Eterno, debemos escoger 
caminar de Su mano. 

3. Amar y servir a YHVH. Estas dos 
acciones se complementan. Dicho de otra 
manera, el servicio debe ir en función del 
amor que tenemos por YHVH. Yeshúa nos 
dice en Yojanán (Juan) 14:15 “Si me 
aman, guardarán mis mandamientos” 
(VIN). ¿Cómo se puede hacer todo esto? 
La respuesta la da el propio versículo: 
“Guardando la Toráh que YHVH nos 
dio”.  

10:16 “Así que hagan dóciles sus 
corazones y no sean más tercos”. – Se 
puede definir este pasaje a lo que YHVH 
relaciona con circuncidar el corazón. Esto 
tiene como objetivo sensibilizar el corazón a 
la Escritura. En otras palabras, que el corazón 
sea más humilde y obediente, evitando la 
rebeldía a la Toráh  

10:19 “Ustedes también deben amar al 
extranjero, porque ustedes fueron 
extranjeros en la tierra de Mitsráyim”. – 
Cuando se refiere al extranjero, en este 
pasaje se usa la palabra “guer” (גֵר) del 
Strong # 1616 hablando del extranjero que 
se había convertido al Elohim de Avraham, 
Itsjaq y Iaakov, lo cual nos muestra la 
inmensa misericordia que YHVH tiene por las 
personas que aún no han llegado a Sus 
caminos. La Escritura nos enseña en Maaseh 
(Hechos) 15:7-9 “Como se produjo una 
grande contienda, se levantó Shimón Kefá y 
les dijo: “Hermanos, ustedes saben cómo, 
desde los primeros días, Elohim me escogió 
de entre ustedes para que los gentiles oyeran 
por mi boca el mensaje de la Buena Noticia y 
creyeran. Y Elohim, que conoce los 
corazones, dio testimonio a favor de ellos al 
darles el espíritu de santidad igual que a 
nosotros, y no hizo ninguna diferencia entre 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

8 

nosotros y ellos, ya que purificó por la fe sus 
corazones.” (VIN). 

10:21 “Él es tu gloria y es tu Elohim, el que 
hizo por ti aquellas obras maravillosas y 
temibles que viste con tus propios ojos.” 
– La palabra usada aquí en hebreo para gloria 
es “tejilá” (ה הִל   del Strong #8416 que (תְּ
significa: elogio, himno, alabanza, alegría, 
canto, loor, hazañas maravillosas. Podemos 
entender de aquí dos cosas específicas: 

1. Que solo YHVH es el motivo de nuestra 
alabanza.  

2. Que cuando Elohim es el motivo de 
nuestra alabanza, entonces Él nos 
exalta, nos elogia y se alegra con 
nosotros.  

Como lo muestra la Escritura en Tehilim 
(Salmo) 3:3 “Pero Tú, o YAHWEH, eres mi 
escudo; Tú eres mi gloria, Tú levantas mi 
cabeza en alto” (BKIM). Concuerda esto con 
lo que se nos enseña en Kefá Álef (1 Pedro) 
5:6 “Además, humíllense a sí mismos bajo la 
Mano Poderosa de YAHWEH, para que en el 
momento adecuado Él los exalte” (BKIM). 

 

Sexta aliyá, 11:1-9 

11:1 “Así que ama a Yahweh tu Elohim y 
guarda siempre Sus requerimientos, Sus 
leyes, Sus reglas y Sus mandamientos”. – 
La única manera de mostrar nuestro amor a 
YHVH es obedeciendo Su Toráh, todos los 
días de nuestra vida. Esto apoya las 
enseñanzas mostradas en Yojanán Álef (1 
Juan) 2:3 “La manera que podemos estar 
seguros que le conocemos, es si estamos 
obedeciendo Sus mandamientos” (BKIM); 
Yojanán Álef (1 Juan) 5:3 “Porque amor a 
YAHWEH significa obedecer a sus 
mandamientos. Además, sus mandamientos 
no son agobiantes” (BKIM). 

11:7 “Sino que fueron ustedes los que 
vieron con sus propios ojos todas las 
maravillosas obras que realizó Yahweh”. – 
En los versículos anteriores Mosheh relata, a 
grandes rasgos, las maravillas más notables 

que YHVH había hecho y visto en el pasado. 
Era responsabilidad de ellos relatarla a sus 
hijos. Podemos ver aquí la importancia que 
tenemos como padres de instruir a nuestros 
hijos con la palabra de Elohim. Nos lo enseña 
Devarim (Deuteronomio) 6:6-7 “Grábate en 
la mente estas instrucciones que te encargo 
hoy. Incúlcaselas a tus hijos. Recítalas 
cuando estés en tu casa y cuando estés de 
viaje, cuando te acuestes y cuando te 
levantes” (VIN). 

11:8 “Así que acaten toda la Torah que les 
imparto hoy, para que tengan la fortaleza 
para entrar y tomar posesión de la tierra a 
la cual van a cruzar para poseerla”. – Como 
se ha mostrado anteriormente, la guerra que 
enfrentaron nuestros padres para tomar 
posesión de la Tierra, no era solo física, sino 
también espiritual. Es decir, no se trataba solo 
de derrotar a los habitantes de aquellas 
regiones, sino también a sus ídolos y lugares 
de culto. Pero para lograr esto necesitaban el 
respaldo de YHVH. Entendemos entonces 
que es la Toráh de Elohim la fuente de 
nuestra fortaleza y la que nos da la capacidad 
para enfrentar y derrotar. Rab Shaúl dice en 
Qorintiyim Bet (2 Corintios) 3:5 “no que 
seamos suficientes en nosotros mismos, 
como para pensar que algo proviene de 
nosotros, sino que nuestra suficiencia 
proviene de Elohim.” (VIN). El pecado y la 
desobediencia nos hacen débiles, mientras 
que la obediencia nos hace fuertes, seguros 
y nos da el respaldo de YAHVÉH. 

 

Séptima aliyá, 11:10-25 

11:10-11 “Porque la tierra en la que estás 
a punto de entrar para poseerla no es 
como la tierra de Mitsráyim de donde han 
venido. Allí el grano que sembrabas tenías 
que regarlo con tu propio trabajo, como un 
huerto de vegetales; pero la tierra hacia la 
cual están a punto de atravesar para 
poseerla, una tierra de montañas y de 
vegas, se riega con las lluvias del cielo”. – 
La principal diferencia que el pueblo iba a 
notar en la Tierra, estaba dada en el hecho de 
que, en Mitsráyim dependían de su trabajo 



9 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

para poder regar las siembras; mientras que, 
en la Tierra de Israel, YHVH prometía enviar 
la lluvia a su tiempo. La vida en Mitsráyim 
estaba centrada en el rio Nilo. Es decir, que 
dependían de las crecientes de dicho rio, 
mientras que en Israel dependerían única y 
exclusivamente de Elohim. 

11:12 “Es una tierra que atiende Yahweh tu 
Elohim, sobre la cual Yahweh tu Elohim 
siempre tiene puesta la mirada, desde 
principio del año hasta fin de año”. – Otra 
diferencia importante entre Mitsráyim e Israel 
estaba dada en el hecho de que YHVH estaba 
y estará siempre pendiente de Israel todo el 
tiempo, todos los días, por siempre y para 
siempre, como lo muestra el salmista en 
Tehilim (Salmo) 121:4 “He aquí no se 
adormecerá ni dormirá, El que guarda a 
Israel.” (BXT3). 

11:13-15 “Así que si obedecen los 
mandamientos que les ordeno hoy, 
amando a Yahweh su Elohim y sirviéndole 
con todo su corazón y su ser, les 
concederé la lluvia a su tierra en su 
estación, la lluvia temprana y la tardía. 
Recogerás tu grano nuevo, tu vino y tu 
aceite, y proveeré hierba en los campos 
para tu ganado, y así comerás hasta 
saciarte”. – La fuente de una verdadera 
prosperidad es la obediencia a la Toráh de 
YHVH. Dicho de otra manera, la prosperidad 
y la bendición en general son la consecuencia 
directa de la obediencia de la Toráh. Dijo 
YHVH en Yahoshúa (Josué) 1:8 “Que este 
Libro de la Torah nunca cese de tus labios, 
sino que lo recites día y noche, para que 
observes fielmente todo lo que está escrito en 
él. Solamente entonces prosperarás en tus 
empresas y sólo entonces tendrás éxito.” 
(VIN). La razón por la que muchos no 
obtienen esta prosperidad, que abarca todas 
las áreas de la vida, porque es una bendición 
que enriquece y que no añade tristeza, es 
porque hay áreas en las que no son 
obedientes. Elohim es siempre fiel a Su 
promesa. 

11:22-25 “Pues si ustedes guardan 
fielmente toda esta Torah que les ordeno, 
amando a Yahweh su Elohim, andando en 

todos sus caminos, y aferrándose a Él, 
Yahweh desalojará delante de ustedes a 
todas esas naciones: desposeerán a 
naciones más grandes y numerosas que 
ustedes. Todo lugar donde pise su pie será 
de ustedes; su territorio se extenderá 
desde el desierto hasta el Levanón y desde 
el río, el Perat, hasta el Mar Occidental. 
Nadie los podrá resistir: Yahweh su 
Elohim pondrá el terror y el temor de 
ustedes sobre todo el país en el que 
pongan su pie, como les prometió”. – Otra 
de las bendiciones por la obediencia es la 
supremacía militar sobre las demás naciones. 
Esto trae incluidas dos bendiciones 
adicionales:  

1. La seguridad. Es decir, la tranquilidad de 
que nadie los sacaría de su tierra.  

2. La confianza de que nadie se levantaría 
contra ellos en una guerra. Dado que 
YHVH infundiría temor en las otras 
naciones para que no se levantaran contra 
Israel. La Escritura nos dice en Yeshayah 
(Isaías) 54:15 “Ciertamente ningún 
perjuicio puede hacerse sin mi 
consentimiento: si alguien te perjudica 
caerá por causa tuya” (VIN). 

 

Conclusiones 

A manera de síntesis, los siguientes versos 
son claves de este estudio: 

Devarim (Deuteronomio) 8:3 “Él te 
sometió a la penalidad del hambre y 
después te dio a comer maná, que ni tú ni 
tus padres habían conocido jamás, para 
enseñarte que no sólo de pan vive el 
hombre, sino que el hombre vive de todo 
lo que sale de los labios de Yahweh” 
(VIN).  

Este es un verso con implicaciones proféticas 

hermosas, ya que nos remite a Matityah 

(Mateo) 4:4 Pero él respondió y dijo: “Está 

escrito: No sólo de pan vivirá el hombre, sino 

de toda palabra que sale de la boca de 

Yahweh” (VIN). Este último pasaje 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

10 

corresponde a la tentación de Yeshúa en el 

desierto. Israel fue probado por cuarenta (40) 

años en el desierto de la misma manera que 

Yeshúa fue probado por cuarenta (40) días: 

Matityah (Mateo) 4:2 “Y después de haber 

ayunado cuarenta días y cuarenta noches, 

tuvo hambre” (VIN). Él salió victorioso de la 

prueba del desierto, para que nosotros 

podamos alcanzar la Tierra Prometida. 

Cuando somos tentados aprendemos de 

Yeshúa, que lo único que nos sostiene son 

Sus promesas. Al terminar la prueba del 

desierto de este mundo obtendremos la 

promesa si permanecemos obedeciéndole y 

confiando en Él. Ivrim (Hebreos) 10:35-39 

“Así que no pierdan su confianza, que 

conlleva una gran recompensa. Porque 

necesitan la perseverancia para que, 

después de hacer la voluntad de Elohim, 

obtengan lo prometido; porque: Aún dentro de 

muy poco el que ha de venir vendrá y no 

tardará. Pero "mi justo vivirá por fe; y si se 

vuelve atrás, no me complaceré en él." Pero 

nosotros no somos de los que se vuelven 

atrás para perdición, sino de los que tienen fe 

para preservar la vida” (VIN). 

El propósito del resumen que hace Devarim 
(Deuteronomio) 8:3 está aquí:  

Qorintiyim Álef (1 Corintios) 10:1-11 “No 
quiero que ignoren, hermanos, que todos 
nuestros padres estuvieron bajo la nube, y 
que todos atravesaron el mar. Todos en 
Mosheh se sumergieron en la nube y en el 
mar. Todos comieron la misma comida 
espiritual. Todos bebieron la misma bebida 
espiritual, porque bebían de la roca espiritual 
que los seguía; y la roca era el Mashíaj. Sin 
embargo, Elohim no se agradó de la mayoría 
de ellos; pues quedaron postrados en el 
desierto. Estas cosas sucedieron como 
ejemplos para nosotros, para que no 
codiciemos lo malo, como lo codiciaron ellos. 
No sean idólatras, como algunos de ellos, 
según está escrito: “Se sentó el pueblo a 
comer y a beber, y se levantó para divertirse”. 
Ni practiquemos la fornicación, como algunos 
de ellos la practicaron y en un sólo día 

cayeron veintitrés mil personas. Ni tentemos 
a Yahweh, como algunos de ellos lo tentaron 
y perecieron por las serpientes. Ni murmuren, 
como algunos de ellos murmuraron y 
perecieron por el destructor. Estas cosas les 
sucedieron como escarmiento y se 
registraron como una advertencia para 
nosotros, que vivimos en el fin de los siglos” 
(VIN).  

Yeshúa es nuestro maná que descendió del 
cielo. Él es suficiente: Yojanán (Juan) 6:51 
“Yo soy el pan vivo que descendió del cielo; 
si alguno come de este pan, vivirá para 
siempre. El pan que yo daré por la vida del 
mundo es mi carne” (VIN). Hermanos 
sigamos el buen ejemplo y aprendamos de la 
historia de nuestro pueblo. Quien niega su 
historia está destinado a fracasar y a caer en 
los mismos errores. Anhelemos el maná de 
vida: Yeshúa nuestro Mesías y confiemos en 
Él: Devarim (Deuteronomio) 8:5 “Ten en 
mente que Yahweh tu Elohim te disciplina tal 
como un hombre disciplina a su hijo” (VIN). 

Aprender de los errores del pasado y a 
aceptar la disciplina, son aspectos 
fundamentales que se tratan este estudio: 
Ivrim (Hebreos) 12:7 “Permanezcan bajo la 
disciplina; Elohim los está tratando como a 
hijos. Porque, ¿qué hijo hay a quien su padre 
no disciplina?” (VIN).  

Otro tema que trata este parashá es la 
confianza en las promesas hechas por Elohim 
y el descanso en Su poder a favor nuestro: 
Devarim (Deuteronomio) 9:3 “Sabe pues en 
este día que nada menos que Yahweh tu 
Elohim está cruzando al frente tuyo, un fuego 
devorador; él es quien los exterminará. Él los 
subyugará delante de ti, para que puedas 
desposeerlos y destruirlos rápidamente, 
como te prometió Yahweh” (VIN). Este verso 
nos trae confianza en Su poder. Debemos 
tener el cuidado de no encontrarnos del otro 
lado de la línea y ser nosotros de los que 
están contra el pueblo de Elohim. La frase de 
Ivrim (Hebreos) 12:29 “Porque nuestro 
Elohim es fuego consumidor.” (VIN).  Debe 
producir tanto fe como temor reverente a 
Elohim”  



11 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

Esta Parashá contiene los mandamientos 
número 428 – 435 de los 613: 

428. Precepto de bendecir a Elohim por el 
sustento, Devarim (Deuteronomio) 8:10 

429. Precepto de amar al converso, Devarim 
(Deuteronomio) 10:19 

430. Precepto de temer a Elohim, Devarim 
(Deuteronomio) 10:20 

431. Precepto de orar a Elohim, Devarim 
(Deuteronomio) 10:20 

432. Precepto de asociarse y apegarse a 
sabios en Torá, Devarim (Deuteronomio) 
10:20 

433. Precepto de jurar en Nombre de Elohim 
a aquel que necesita jurar, Devarim 
(Deuteronomio) 10:20 

434. Prohibición de beneficiarse de la 
ornamentación de un ídolo, Devarim 
(Deuteronomio) 7:25 

435. Prohibición de tomar en nuestra 
posesión algún objeto de idolatría con el fin 
de beneficiarse de él, Devarim 
(Deuteronomio) 7:26 

 

 

 

 

_______________ 

 

Fin de la Parashá. 

 

 

 

 

 

 

 

Nuestros comentarios obedecen a la doctrina 
establecida en EMC SHALOM 
INTERNACIONAL como Ministerio de 
Raíces Hebreas y son pilares que 
defendemos y exponemos en la predicación 
del Único Evangelio que los primeros 
emisarios (shlijim-apóstoles) pregonaron 
con un solo propósito: Restaurar el Reino de 
Israel. Maaseh (Hechos) 1:6 y dirigido a los 
destinatarios establecidos en Iaakov 
(Santiago) 1:1 y Kefá Álef (1 Pedro) 1:1 “LA 
CASA PERDIDA DE ISRAEL”. 

El mismo Rab Shaúl (Shaliaj Pablo) emisario 
por excelencia para todos los gentiles, sabía 
de antemano que su foco de alcance era 
solamente las doce tribus dispersas 
llamadas “Ovejas perdidas de la casa de 
Israel” [Melo Ha Goyim]: Los justos de las 
naciones”, Maaseh (Hechos) 26:7. Es el 
cumplimiento de esta misma promesa que 
nuestras doce tribus esperan obtener, 
resueltamente haciendo sus actos de 
adoración noche y día; a pesar de esto, ¡es 
en relación con esta esperanza, su Majestad, 
que hoy soy acusado por los judíos! 

Este documento es comentado 
semanalmente en vivo y en directo en 
nuestras clases por internet, cada Shabat de 
9:00 a.m. a 12:30 p.m. (Horario Este de EU) 
a través de www.zoom.com y el ID para 
ingresar al canal de EMC SHALOM 
INTERNACIONAL es: ID 4637031177  

Nuestro único deseo a través de este material 
es que tú y los tuyos sean más que 
bendecidos por un entendimiento superior de 
las Escrituras; moviéndonos del mensaje 
subjetivo de hoy y casi místico, a lo objetivo 
del mensaje, con una mayor certeza 
idiomática y envuelto en su ambiente cultural 
respectivo, dándonos así la mayor solidez 
interpretativa de los textos. 

Todos los creyentes en el Elohim de la Biblia 
tienen un común denominador y un solo 
deseo, el cual es establecer un 
“avivamiento” tan poderoso que traiga la 
presencia de El Rey de reyes y establezca su 
Reino de una vez y para siempre; pero lo 
único que traerá esto a la congregación de los 

http://www.gotomeeting.com/
http://www.zoom.com/
http://www.gotomeeting.com/


EMC SHALOM INTERNACIONAL 

12 

Ingresa a nuestro canal de 
Telegram (escanea el 

código QR) 

  

santos de Israel es “LA HISTORIA BÍBLICA”, 
el volver al fundamento y a la forma inicial de 
la FE HEBREA.  

Este documento, así como la clase de Toráh 
de cada Shabat, están orientadas hacia el 
conocimiento de la historia espiritual de un 
pueblo: “ISRAEL”; así como a vivir con el 
entendimiento de que somos la continuación 
y conclusión de esta hermosa historia de 
amor.  

Estamos muy agradecidos por sus aportes a 
nuestro ministerio. Nos está permitiendo ir 
con mayor excelencia. 

https://www.PayPal.me/emcshalom  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

¡SHALOM LEKULAM! 

 

 

 

 

 

https://www.paypal.me/emcshalom

