
1 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
PARASHÁ 52 VAYELEJ | DEUTERONOMIO 31:1-30 

Prohibida toda reproducción lucrativa - Utilizar bajo permiso.  

Para más información puede ubicarnos por medio de nuestra página web www.emcshalom.com 

también a través de nuestro canal en YouTube EMC Shalom Internacional 
y puedes escribirnos a nuestro correo emcshalomint@gmail.com

Aliyot de la Toráh: 

1. 31:1-3 
2. 31:4-6 
3. 31:7-9 
4. 31:10-13 
5. 31:14-19 
6. 31:20-24                                             
7. 31:25-30 
8. Maftir: 31:28-30 

Haftaráh: Hoshea (Oseas) 14:2-10; Mikhah 

(Miqueas) 7:18-20; Yoel (Joel) 2:15-27 

Brit Hadasháh:  Hitgalut (Revelación) 19:1 - 
20:10 

VAYELEJ Significa “Y fue” o “Él fue” 

 

Primera aliyá, 31:1-3 

31:1-2 Mosheh fue y habló estas palabras 
a todo Yisrael. Les dijo: “Ahora tengo 
ciento veinte años de edad, ya no puedo 
estar activo”. Además, Yahweh me ha 
dicho: “No pasarás al otro lado del 
Yardén”. – La cualidad más importante que 
debe tener un líder es saber cuándo su 
tiempo terminó. Mosheh ya estaba en una 
edad avanzada y no podía más guiar al 
pueblo, militarmente hablando. Esta actitud 
nos enseña dos cosas con las cuales, un líder 
que sirve al Eterno debe contar:  

1. Debe reconocer que el ministerio que 
tiene le es dado por parte de YHVH. Él es 
quien decide cómo, cuándo y dónde debe 
servir.  

2. Debe tener el discernimiento suficiente 
para saber el final de su tiempo en el 
servicio y la humildad necesaria para 
retirarse de sus funciones. 

Pasar por alto estos dos requisitos es un 
camino seguro al fracaso. 

31:3 “Yahweh tu Elohim mismo cruzará 
delante de ti; y Él mismo eliminará esas 
naciones de tu paso y tú las desposeerás. 
Yahoshúa es el que cruzará delante de ti, 
como ha hablado Yahweh”. – Además de la 
despedida e instrucciones finales de Mosheh 
al pueblo, aquí se presenta oficialmente quien 
continuaría guiando al pueblo hasta la Tierra 
Prometida. Sin embargo, recalca el hecho de 
que tanto él como Iehoshúa (Josué), eran 
instrumentos en las manos de Elohim, puesto 
que era el Eterno mismo quien iba delante de 
ellos haciendo la obra para que ellos solo 
recogieran los frutos. De esta manera, 
Iehoshúa no sustituyó a Mosheh, sino que 
continuó la obra que YHVH había comenzado 
con él, así como el Brit Hadasháh no sustituyó 
al Tanak, sino que lo complementa. Está 
escrito en Yojanán Álef (1 Juan) 2:7 
“Amados, no les escribo un mandamiento 
nuevo sino el mandamiento antiguo que 
tenían desde el principio. El mandamiento 
antiguo es la palabra que han oído” (VIN). 

 

Segunda aliyá, 31:4-6 

31:6 “Sean fuertes y resueltos, no les 
teman ni les tengan miedo; que Yahweh su 
Elohim mismo marcha con ustedes: Él no 
les fallará ni los abandonará”. – Los 
enemigos que iría enfrentar Israel serían 
grandes, pero tenían al más grande protector 
de su lado, YHVH. No debe existir temor en el 
pueblo de Elohim puesto que Él promete 
librarnos de todo mal y peligro.Tener temor de 
los enemigos, es tener falta de confianza en 
lo que el Eterno ha prometido. Esta promesa 
es citada en el Pacto Renovado para dejarnos 
una enseñanza: Ivrim (Hebreos) 13:5 Que 
su conducta esté libre de la avaricia, 
contentos con lo que tienen ahora; porque él 
mismo ha dicho: “Nunca te abandonaré ni 
jamás te desampararé” (VIN). Si de verdad 
confiamos en Elohim, esta promesa nos lleva: 

Ingresa a nuestro canal de 
Telegram (escanea el código 

QR) 

 

http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com


EMC SHALOM INTERNACIONAL 

2 

- A una vida libre de avaricia, porque de esa 
manera evitaremos amontonar riquezas 
hoy por temor a no tener mañana. 

- A contentarnos con lo que tenemos. En 
vez de quejarnos por lo que no tenemos, 
agradecemos por lo que tenemos. El 
agradecimiento es la puerta a las 
bendiciones. Un alma contenta con lo que 
tiene ahora, es capaz de manejar más 
bendiciones que vendrán. 

Somos llamados a disfrutar el momento y 
confiar en la provisión del Eterno. Esto no 
significa que no vamos a planificar o a ahorrar 
para alcanzar alguna meta. Estamos 
hablando de tener confianza en el Eterno a 
pesar de que las cosas no parezcan ir bien y 
a no amontonar riquezas sin un sentido o un 
propósito correcto. 

 

Tercera aliyá, 31:7-9 

31:7-8 Entonces Mosheh llamó a 
Yahoshúa y le dijo en presencia de todo 
Yisrael: “Sé fuerte y resuelto, porque tú 
serás quien irá con este pueblo a la tierra 
que Yahweh juró a sus padres que les 
daría, y tú serás quien se la repartirá. Y 
Yahweh mismo irá delante de ti. Él estará 
contigo; no te fallará ni te dejará. No temas 
ni desmayes”. – En el versículo anterior 
Mosheh alienta al pueblo a ser fuerte y 
valiente. En esta ocasión el aliento es para 
Iehoshúa quien tendría una tarea grande e 
importante, la cual consistía en guiar al 
pueblo a la conquista de la Tierra Prometida. 
Esto nos enseña que todos necesitamos 
aliento de parte de nuestros familiares, 
líderes y hermanos; todos necesitamos 
personas que oren por nosotros. Mosheh 
sacó al pueblo de la esclavitud de Mitsráyim 
(Egipto), símbolo del mundo y del pecado y 
seguidamente Iehoshúa los guio a la Tierra 
Prometida, símbolo de la vida eterna. Tanto 
Mosheh como Iehoshúa son figuras o 
tipología de Yeshúa, ya que, en el mismo 
sentido, nos sacó del mundo y la esclavitud 

del pecado, y nos está conduciendo a la vida 
eterna. 

La Escritura nos dice en Tehilim (Salmo) 
95:10-11 “Cuarenta años me estuvo 
provocando aquella generación; y dije: “Es un 
pueblo descarriado que no conoce mis 
caminos”. Por eso juré indignado que no 
entrarían en mi lugar de descanso” (VIN). 
Ellos no entraron en el descanso prometido a 
Avraham. Él no esperaba una ciudad terrenal. 
Su esperanza estaba en la Nueva 
Ierushaláim, la Celestial. Ivrim (Hebreos) 
11:8-10 “Por la fe Avraham, cuando lo 
llamaron, obedeció para salir al lugar que 
había de recibir por herencia; y salió sin saber 
a dónde iba. Por la fe habitó como extranjero 
en la tierra prometida como en tierra ajena, 
viviendo en carpas con Yitsjaq y Yaaqov, los 
coherederos de la misma promesa; porque 
esperaba la ciudad que tiene fundamentos, 
cuyo arquitecto y constructor es Yahweh.” 
(VIN); Ivrim (Hebreos) 11:39-40 “Y todos 
éstos, aunque recibieron buen testimonio por 
la fe, no recibieron el cumplimiento de la 
promesa, para que no fueran ellos 
perfeccionados aparte de nosotros; porque 
Elohim había provisto algo mejor para 
nosotros” (VIN).  

No entraron en el reposo para que no fueran 
a alcanzar la Promesa primero que nosotros. 
A todos se nos pagará de igual manera al final 
de los tiempos, entraremos juntos en el 
reposo. Ivrim (Hebreos) 4:8 “Porque si 
Yahoshúa les hubiera dado el reposo, no se 
hablaría después de otro día” (VIN); Matityah 
(Mateo) 20:1-16 “Porque el reino del Cielo es 
semejante a un hombre, dueño de un campo, 
que salió al amanecer a contratar obreros 
para su viña. Después de hacer trato con los 
obreros por un denario al día, los envió a su 
viña. Luego salió como a la tercera hora y vio 
a otros que estaban en la plaza desocupados, 
y les dijo: ‘Vayan ustedes también a mi viña, 
y les daré lo que sea justo’; y ellos fueron. 
Salió otra vez como a la sexta hora y a la 
novena hora, e hizo lo mismo. También 
alrededor de la undécima hora salió y halló a 
otros que estaban allí, y les dijo: ‘¿Por qué 
están aquí todo el día desocupados?’ Le 



3 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

dijeron: ‘Porque nadie nos ha contratado’. Y 
les dijo: ‘Vayan ustedes también a la viña [y 
recibirán lo que sea justo]’. Al llegar la noche, 
le dijo el dueño de la viña a su mayordomo: 
‘Llama a los obreros y págales su salario, 
empezando por los últimos y terminando por 
los primeros’. Al venir los que habían llegado 
cerca de la undécima hora, recibieron cada 
uno un denario. Y cuando vinieron los 
primeros, pensaron que recibirían más; pero 
ellos también recibieron un denario cada uno. 
Al recibirlo, murmuraban contra el dueño del 
campo, diciendo: ‘Estos últimos trabajaron 
una sola hora, y los has tratado igual que a 
nosotros, que hemos soportado la carga y el 
calor del día’. Y él le respondió a uno de ellos: 
‘Amigo, no te estoy haciendo ninguna 
injusticia. ¿No hiciste trato conmigo por un 
denario? Pues toma lo tuyo y vete. Pero 
quiero darle a este último lo mismo que a ti. 
¿No tengo acaso derecho de hacer lo que 
quiera con lo mío? ¿O es que tienes envidia 
porque soy bondadoso?’ Así, los últimos 
serán primeros, y los primeros últimos” (VIN). 

- Nosotros pertenecemos a la generación 
de los últimos obreros contratados por el 
Dueño de la Viña: Yeshúa. 

- Confiemos en que al final se nos pagará y 
se nos dará lo que el Eterno nos ha 
prometido. 

- El reposo será para todos de igual 
manera. 

31:9 “Mosheh escribió esta Torah y se la 
dio a los sacerdotes, hijos de Lewí, que 
llevaban el Arca del Testimonio de la 
Alianza de Yahweh y a todos los ancianos 
de Yisrael”. – Mosheh se aseguró de que 
todos en Israel conocieran la Toráh. Para eso 
hizo copias de la misma y la entregó a los 
kohanim (Sacerdotes), así como a los 
ancianos para que estos se convirtieran en 
los maestros de Toráh del pueblo. 

 

 

Cuarta aliyá, 31:10-13 

31:10-11 “Y Mosheh les instruyó como 
sigue: Cada séptimo año, el año 
establecido para el perdón de deudas, en 
la Fiesta de Sukot (Cabañas), cuando todo 
Yisrael venga a presentarse delante de 
Yahweh tu Elohim en el lugar que Él escoja, 
tú leerás esta Torah en voz alta en 
presencia de todo Yisrael”. – En el séptimo 
año se llevaba a cabo el perdón de las deudas, 
lo cual correspondía a una preparación para 
una nueva oportunidad. Dicho de otra manera, 
YHVH le estaba dando al pueblo de Israel la 
oportunidad de volver a empezar. Para 
lograrlo, debían ser perdonadas todas sus 
deudas, de la misma manera que para 
pertenecer al pueblo de Elohim deben ser 
perdonados todos nuestros pecados. La 
manera de limpiar al pueblo (en un sentido 
espiritual) era a través de la repetición de la 
Toráh. Como nos dijo Yeshúa en Yojanán 
(Juan) 15:3 “Ya ustedes están limpios por la 
palabra que les he hablado” (VIN). 

31:12 “Reúne a la gente, hombres, mujeres, 
niños y los extranjeros en tus 
comunidades, para que oigan y aprendan 
así a reverenciar a Yahweh tu Elohim y a 
observar fielmente cada palabra de esta 
Toráh”. – Este versículo nos enseña un 
principio fundamental: La Toráh es para 
todos: Hombres, mujeres, niños, ancianos; 
para todos. Esto derriba el argumento que 
sostiene la religión popular: que la Toráh es 
solo para los “iahuditas” y no para los gentiles. 
Este pasaje nos informa y aclara que también 
los extranjeros tienen la obligación de leer, 
meditar, aplicar y obedecer la Toráh. Es 
necesario resaltar que la palabra usada aquí 
para extranjero en hebreo es “guer” (ר  del (גֵּ
Strong #1616 que significa: morar en tierra 
ajena, extranjero, forastero. Sin embargo, 
este término se usa para referirse a aquellos 
extranjeros que se han convertido al Elohim 
de Avraham, Itzjak y Iaakov, A diferencia del 
goyim (ם  del Strong #1471 que significa (גוֹי ִ֕
gentes, gente, naciones, una nación 
extranjera, un gentil, que es el que está fuera 
del Pacto con YHVH. En conclusión, el 
versículo se refiere a extranjeros conversos, 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

4 

entendiendo que la Toráh se aplica de la 
misma manera, tanto para el natural como 
para el extranjero. 

31:13 “También sus hijos, quienes no han 
tenido la experiencia, oirán y aprenderán a 
reverenciar a Yahweh mientras vivan en la 
tierra hacia la cual vas a cruzar el Yardén 
para poseerla”. – El objetivo principal de 
esta enseñanza cíclica y constante, es para 
que los niños conozcan lo que YHVH hizo con 
nuestros ancestros. Cada vez que 
celebramos Shabat o cada vez que 
celebramos cualquiera de las fiestas del 
Eterno, cualquiera de sus Moedim (tiempos 
señalados), además de gozarnos en YHVH y 
recordar lo que hizo en el pasado por 
nuestros padres, uno de los objetivos 
principales es para que nuestros hijos 
aprendan. Esa es la manera de enseñar a 
nuestros hijos. La Escritura nos dice en 
Mishlé (Proverbio) 22:6 “Instruye al niño en 
el camino que debe andar; y cuando viejo, no 
se apartará de él” (BKIM). 

 

Quinta aliyá, 31:14-19 

31:14 “Yahweh le dijo a Mosheh: Mira, Se 
te está acercando el tiempo de morir. 
Llama a Yahoshúa y preséntense en la 
Carpa de Reunión, para que yo lo instruya. 
Mosheh y Yahoshúa fueron y se 
presentaron en la Carpa de Reunión”. – 
Todo líder debe ser capacitado antes de 
comenzar su ministerio. Rab Shaúl nos dice, 
acerca de los ministros en 1 Timoteo 3:6 
“Que no sea un recién convertido, para que 
no se llene de orgullo y caiga en la 
condenación del Acusador.” (VIN). 

31:16-17 Yahweh le dijo a Mosheh: “Tú vas 
a yacer pronto con tus padres. Este pueblo 
se extraviará entonces tras las deidades 
extranjeras en su medio, en la tierra en la 
que van a entrar; me abandonarán y 
violarán mi alianza que hice con ellos. 
Entonces mi ira se encenderá contra ellos 
y los abandonaré y esconderé mi rostro de 
ellos. Serán presa fácil; y les vendrán 

muchos males y problemas”. Y dirán en 
ese día: “Ciertamente es porque nuestro 
Elohim no está en nuestro medio que nos 
han venido estos males”. – Elohim le 
hablaba a Mosheh de lo que el pueblo haría 
en el futuro y lo que les sucedería por su 
desobediencia. El trasgredir la Toráh de 
YHVH nos deja desprotegidos puesto que la 
protección divina está directamente 
relacionada con la obediencia. A pesar de la 
desobediencia, siempre habrá un atisbo de la 
identidad que YHVH implantó en Su pueblo. 
Por tanto y para beneficio de Su pueblo, 
siempre se contará con la oportunidad de 
reconocer los males que se acarrean como 
consecuencia de la rebeldía. 

 

Sexta aliyá, 31:20-24 

31:21 “Y cuando les vengan los muchos 
males y problemas, entonces este poema 
los confrontará como testigo, ya que 
nunca se perderá de la boca de su linaje. 
Porque yo sé los planes que están 
tramando ahora mismo, antes de 
introducirlos en la tierra que prometí bajo 
juramento”. – La Toráh es el testigo a favor 
o en contra de nosotros, dependiendo de qué 
lado de la línea estemos. Si estamos en el 
lado de la obediencia, pues testifica a favor 
nuestro. Por el contrario, si estamos del lado 
de la desobediencia, entonces testificará en 
contra nuestra. Yeshúa habló siempre la 
Toráh y nos dejó dicho en Yojanán (Juan) 
12:47-50 “Si alguno oye lo que Yo estoy 
diciendo, y no lo cumple, Yo no lo juzgo; 
porque no he venido a juzgar al mundo, sino 
a salvar al mundo. Aquellos que me rechazan, 
y no aceptan lo que Yo digo tienen un juez: la 
Palabra que Yo he hablado los juzgará en el 
Ultimo Día. Porque no he hablado por mi 
propia iniciativa; sino el Padre que me envió 
me ha dado un mandamiento, a saber, lo qué 
decir y cómo decirlo. Y Yo sé que los 
mandamientos que Él ha ordenado son vida 
eterna. Así que, lo que Yo digo es 
sencillamente lo que el Padre me ha dicho 
que diga" (BKIM). 



5 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

Séptima aliyá, 31:25-30 

31:26 “Tomen este libro de la Torah y 
pónganlo al lado del Arca del Testimonio 
de la Alianza de Yahweh su Elohim y que 
permanezca allí como testigo contra 
ustedes”. – El Arca del Testimonio de la 
Alianza es tipología o símbolo de la Presencia 
de YHVH. El acto de haber puesto una copia 
de la Toráh allí, explica el hecho de que 
nuestras obras serán juzgadas según la 
propia Palabra de Elohim. 

 

Conclusiones 

Esta parashá nos traza de manera preciosa 
un tema fundamental, que se encuentra 
diluido en todo el texto. La Fe, la confianza 
que se demanda de nosotros en las 
promesas del Creador y Todopoderoso 
Elohim. 

¿Qué es Fe? 

Para definir este concepto no usaremos 
ningún comentario, porque no es necesario 
hacerlo. La Escritura es suficiente en sí 
misma para explicarlo. Cuando necesitamos 
algo, ella siempre lo provee. El hombre ha 
caído en grandes herejías por entrar en 
detalles que la Escritura no define, porque se 
decide por especular y en ese momento peca. 
¿Qué dice la Palabra sobre lo que es la fe? 
Veámoslo a la luz de lo que escribe Yaaqov 
(Santiago) 2:12-26 (VIN). 

V12. “Hablen y actúen como quienes van a 
ser juzgados por la ley de libertad”. V13. 
Porque habrá juicio sin misericordia contra 
aquel que no hace misericordia. Pero el 
misericordioso sale triunfante sobre el juicio”. 

- Aunque no somos salvos por la ley, 
seremos juzgados por ella, porque la fe 
auténtica requiere de obras que la 
demuestren. Al obedecer somos 
libertados del pecado y alcanzamos la 
libertad: Tehilim (Salmo) 119:44-45 
“Siempre Obedeceré tu Torah, para 
siempre jamás. Andaré con libertad, 

porque he buscado tus preceptos” (VIN). 

V14. “Hermanos míos, si alguno dice que 
tiene fe y no tiene obras, ¿de qué sirve? 
¿Puede acaso su fe salvarlo?” 

- La fe es una doctrina clave en la vida del 
hijo de Elohim, ya que somos salvos por la 
fe: Efesiyim (Efesios) 2:8-9 “Porque por 
un favor inmerecido son salvos por medio 
de la fe; y esto no de ustedes, pues es don 
de Yahweh. No es por obras, para que 
nadie se jacte” (VIN).. De la misma 
manera, debemos andar por fe: 
Qorintiyim Bet (2Corintios) 5:7 “Porque 
andamos por fe, no por vista” (VIN). 
Entendemos entonces que todo lo que no 
proviene de fe, es pecado: Romiyim 
(Romanos) 14:23 “En cambio el que 
come con duda, es culpable, porque no 
actúa por convicción; y todo lo que no 
proviene de una convicción es pecado” 
(VIN). 

¿Qué clase de fe debemos tener para 
alcanzar todo esto? Salvación, andar por 
fe, no pecar. Tener fe no es “creer a pesar 
de” sino “obedecer a pesar de”. Creer sin 
obras no sirve de nada. Pero entonces 
surge una pregunta: si hay varios tipos de 
fe y una sola es la que salva ¿Nuestra 
salvación está en juego? Debemos 
analizar nuestras vidas para ver si 
estamos en la verdad. ¿Cuándo fue la 
última vez que analizaste tu doctrina y te 
preguntaste si estás en el camino de la 
verdad? Imitemos al Rab Shaúl cuando 
dice: Qorintiyim Álef (1 Corintios) 9:26-
27 “Por eso yo corro así, no como a 
ciegas; peleo así, no como quien golpea al 
aire. Más bien, pongo mi cuerpo bajo 
disciplina y lo hago obedecer; no sea que, 
después de haber predicado a otros, yo 
mismo venga a ser descalificado” (VIN). 

Veamos, dentro de lo que nos dice Yaaqov 
(Santiago) los dos tipos de Fe: 

1. La fe muerta. 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

6 

V15. “Si un hermano o una hermana están 
desnudos y les falta la comida diaria, V16. y 
alguno de ustedes les dice: “Vayan en paz, 
caliéntense y aliméntense bien”, pero no les 
da lo necesario para el cuerpo, ¿de qué sirve? 
V17. Así también la fe, si no tiene obras, está 
muerta en sí misma”: Es un grave peligro 
creer que somos salvos y no sero. La 
verdadera fe puede estar muerta, Matityah 
(Mateo) 7:21 “No todo el que me dice 
‘Maestro, Maestro’ entrará en el reino del 
Cielo, sino el que hace la voluntad de mi 
Padre que está en el cielo” (VIN). La fe muerta 
es una fe que ha colocado la palabrería en 
lugar de los hechos. Hay un llamado a llevar 
nuestra fe a las obras. La Toráh, 
erróneamente llamada solamente ley, está 
ahí para decirnos las obras que son aceptas 
ante Elohim: V18. Sin embargo, alguno dirá 
que tú tienes fe, y yo tengo obras. ¡Pues 
muéstrame tu fe sin tus obras, y yo te 
mostraré mi fe por mis obras! (VIN). Esta fe 
sin obras que solo dice que cree, pero no 
cumple la Escritura, es llamada entre líneas 
con un nombre mucho más fuerte: Fe 
demoniaca. 

2. Fe demoniaca. 

V19. “Tú crees que hay un Elohim. Haces 
bien. Pero también los demonios lo creen y 
tiemblan”. La fe muerta o demoniaca es una 
fe sin obras que aparenta estar bien, pues 
cree que Elohim existe, temen a Elohim, pero 
no tienen obras, no obedecen la ley de vida, 
la Toráh. 

V20. “Pero ¿no quieres reconocer, hombre 

vano, que la fe sin obras está muerta?” Esta 

parashá nos traza constantemente la idea de 

la necesidad de la obediencia que como 

resultado traerá las bendiciones. Las obras 

son necesarias para la justificación. La fe y las 

obras no se pueden separar. Actúan juntas. 

La fe verdadera es una fe que obra la Toráh.  

V21. “¿No se justificó por las obras a nuestro 

padre Avraham, cuando ofreció a su hijo 

Yitsjaq sobre el altar? V22. Ves que la fe 

actuaba juntamente con sus obras y que la fe 

quedó completa por las obras. V23. Y se 

cumplió la Escritura que dice: “Avraham le 

creyó a Yahweh, y se le contó por justicia; y 

lo llamaron amigo de Elohim”. V24. Ya ven 

ustedes que al hombre se lo justifica por las 

obras y no solamente por la fe. V25. De igual 

manera, ¿no fue justificada también la ramera 

Rajav por las obras, cuando recibió a los 

mensajeros y los envió por otro camino? V26. 

Porque tal como el cuerpo sin el espíritu está 

muerto, así también la fe sin obras está 

muerta”. Si queremos tener una fe genuina, 

debemos obedecer, manifestar nuestra fe en 

obras.  

Resumamos 

- Somos salvos por la fe, por una fe que 
obra.: Efesiyim (Efesios) 2:8-9 “Porque 
por un favor inmerecido son salvos por 
medio de la fe; y esto no de ustedes, pues 
es don de Yahweh. No es por obras, para 
que nadie se jacte” (VIN).  

- Debemos andar por fe. Andar por fe es 
vivir en obediencia a la Toráh: Qorintiyim 
Bet (2 Corintios) 5:7 “Porque andamos 
por fe, no por vista” (VIN).  

- Todo lo que no proviene de la fe es 
pecado: Romiyim (Romanos) 14:23 “En 
cambio el que come con duda, es 
culpable, porque no actúa por convicción; 
y todo lo que no proviene de una 
convicción es pecado” (VIN), porque 
pecar es quebrantar la ley: Yohanán Álef 
(1 Juan) 3:4 “Todo el que comete pecado 
también infringe la ley, pues el pecado es 
infracción de la ley” (VIN). 

 

En esta Parashá se encuentran los 
mandamientos 612 - 613 de los 613: 

612. Precepto de congregar a todo el pueblo 
para hacer que escuche la Torá (hakhel), 
Devarim (Deuteronomio) 31:12 

613. Precepto de escribir un Rollo de la Torá 
(Sefer Torá), Devarim (Deuteronomio) 31:19 



7 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

_____________ 

Fin de la Parashá. 

 

Nuestros comentarios obedecen a la doctrina 
establecida en EMC SHALOM 
INTERNACIONAL como Ministerio de 
Raíces Hebreas y son pilares que 
defendemos y exponemos en la predicación 
del Único Evangelio que los primeros 
emisarios (shlijim-apóstoles) pregonaron 
con un solo propósito: Restaurar el Reino de 
Israel. Maaseh (Hechos) 1:6 y dirigido a los 
destinatarios establecidos en Iaakov 
(Santiago) 1:1 y Kefá Álef (1 Pedro) 1:1 “LA 
CASA PERDIDA DE ISRAEL”. 

El mismo Rab Shaúl (Shaliaj Pablo) emisario 
por excelencia para todos los gentiles, sabía 
de antemano que su foco de alcance era 
solamente las doce tribus dispersas 
llamadas “Ovejas perdidas de la casa de 
Israel” [Melo Ha Goyim]: Los justos de las 
naciones”, Maaseh (Hechos) 26:7. Es el 
cumplimiento de esta misma promesa que 
nuestras doce tribus esperan obtener, 
resueltamente haciendo sus actos de 
adoración noche y día; a pesar de esto, ¡es 
en relación con esta esperanza, su Majestad, 
que hoy soy acusado por los judíos! 

Este documento es comentado 
semanalmente en vivo y en directo en 
nuestras clases por internet, cada Shabat de 
9:00 a.m. a 12:30 p.m. (Horario Este de EU) 
a través de www.zoom.com y el ID para 
ingresar al canal de EMC SHALOM 
INTERNACIONAL es: ID 4637031177  

Nuestro único deseo a través de este material 
es que tú y los tuyos sean más que 
bendecidos por un entendimiento superior de 
las Escrituras; moviéndonos del mensaje 
subjetivo de hoy y casi místico, a lo objetivo 
del mensaje, con una mayor certeza 
idiomática y envuelto en su ambiente cultural 
respectivo, dándonos así la mayor solidez 
interpretativa de los textos. 

Todos los creyentes en el Elohim de la Biblia 
tienen un común denominador y un solo 
deseo, el cual es establecer un 
“avivamiento” tan poderoso que traiga la 
presencia de El Rey de reyes y establezca su 
Reino de una vez y para siempre; pero lo 
único que traerá esto a la congregación de los 
santos de Israel es “LA HISTORIA BÍBLICA”, 
el volver al fundamento y a la forma inicial de 
la FE HEBREA.  

Este documento, así como la clase de Toráh 
de cada Shabat, están orientadas hacia el 
conocimiento de la historia espiritual de un 
pueblo: “ISRAEL”; así como a vivir con el 
entendimiento de que somos la continuación 
y conclusión de esta hermosa historia de 
amor. 

Estamos muy agradecidos por sus aportes a 
nuestro ministerio. Nos está permitiendo ir 
con mayor excelencia. 

https://www.PayPal.me/emcshalom 

¡SHALOM LEKULAM! 

 

 

 

 

 

 

Ingresa a nuestro canal de 
Telegram (escanea el código 

QR) 

 

http://www.gotomeeting.com/
http://www.zoom.com/
http://www.gotomeeting.com/
https://www.paypal.me/emcshalom

