EMC SHALOM INTERNACIONAL
PARASHA 17 YITRO | EXODO 18:1 — 20:23

Prohibida toda reproduccion lucrativa - Utilizar bajo permiso.

Para mas informacién puede ubicarnos por medio de nuestra pagina web www.emcshalom.com
también a través de nuestro canal en YouTube EMC Shalom Internacional

y puedes escribirnos a nuestro correo emcshalomint@gmail.com

Aliyot ala Toréh:

18:1-12
18:13-23
18:24-27
19:1-6

cddigo QR)

20:15-23 (18-26 RV60)
Maftir: 20:19-23 (22-26 RV60)

ONOOAWNE

Haftarah: Isaias 6:1-13 (Sefardies); 6:1 — 7:6;
9:5-6 (6-7 RV60) (Ashkenazies)

Brit Hadashah: Lucas 10:1 — 11:54
Primera aliya, 18:1-12

18:1 “Yitr6, el sacerdote de Midyan,
suegro de Mosheh, se enterd de todo lo
gue Elohim habia hecho por Mosheh y por
Yisrael su pueblo, cdémo Yahweh habia
sacado a Yisrael de Mitsrayim” — Era
inevitable que tan grandes maravillas
guedaran ocultas. La noticia corrié de tal
manera, que Yitré en Midyan supo lo que
habia sucedido. De la misma manera
tenemos la responsabilidad de hacer notorias,
entre todos los pueblos, las maravillas de
YHWH. Tehilim (Salmo) 40:5 “O YAHWEH
mi Elohim, has multiplicado Tus obras
maravillosas! Tus maravillas y tus
pensamientos hacia nosotros — jnadie se
puede comparar a ti! Yo las proclamaré, yo
hablaré de ellas; jpero hay demasiado que
decir!l”

18:8 “Mosheh entonces le conté a su
suegro todo lo que Yahweh le habia hecho
al Paroh y a los mitsritas en favor de
Yisrael, todas las dificultades que habian
tenido por el camino, y como Yahweh los
habia librado” La mejor manera de
testificar es contando los hechos maravillosos
que YHWH ha hecho. Es necesario que el
oyente conozca a YHWH por sus hechos

19:7-19 sl it

-
Ingresa a nuestro canal

19:20 — 20:14 (20:17 RV60) de Telegram (escanea el

prodigiosos y no por estrategias humanas o
medios que rayen en lo mistico. YHWH es
real y como tal debe ser presentado. Esto solo
se puede lograr mediante el Ruaj HaKodesh,
Maaseh (Hechos) 1:8 “Pero recibiran poder
cuando el Ruaj HaKodesh venga sobre
ustedes; jy serdn mis testigos en
Yerushalayim, en todo Yahudéh y Shomron;
en verdad hasta lo dltimo de la tierra!”
[Actualmente, las dos casas de Yisra'el no
han sido reunidas. Ahora es el momento en el

que Yeshua ha escogqido revelar a muchos,

gue regresen a Yisra'el, porque tenemos que

ser sus testigos hasta lo ultimo de la tierra.

Yisra'el se encuentra en todas las naciones]

18:9 “Y Yitr6 se alegré por todas las
bondades que Yahweh le habia mostrado
a Yisrael cuando los libré de mano de los
mitsritas.” — Es precisamente la Buena
Noticia la que causa asombro en los que
escuchan de las maravillas y la grandeza de
YAHWEH. Solo esta Besorah (Buena Noticia),
es la que confronta las creencias de estos
oyentes y derriba todo argumento en contra
del Eterno, hasta el punto de que el oyente
llega a reconocer la grandeza del Elohim de
Israel, sobre las demas deidades que adoran
las demas naciones. Este es el testimonio que
trae la conversion a aquellos que estamos
buscando el mensaje de redencién. Romiyim
(Romanos) 10:14-15 “Pero ;jcémo podran
invocar a alguien, en quien no han confiado?
&Y como pueden confiar en alguien que no
han oido nada sobre EI? ¢Y cdmo pueden oir
acerca de alguien si nadie lo proclama? ¢Y
como puede la gente proclamarlo si
YAHWEH no los manda? Como el Tanaj lo
dice: "jCuan hermosos en las montafias de
Yisra'el son los pies de aquel que trae las
Buenas Noticias, proclamando Shalom,
anunciando Salvacion!"”


http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com

18:12 “Y YitrQ, suegro de Moshé, tomé un
holocausto y sacrificios para Elohim, y
Aharén vino con todos los ancianos de
Israel a comer con el suegro de Moshé
delante de Elohim.” — Escuchar y reconocer
solamente no es suficiente. El paso a la
redencion estd en un sacrificio. Y fue eso
precisamente lo que Yitré hizo, un holocausto
delante de YHWH. Hoy en dia no precisamos
el sacrificio de animales, puesto que Yeshua,
el cordero de Elohim que quita el pecado del
mundo (Yojanan (Juan) 1:29), hizo el
sacrificio una vez y para siempre, cf. lvrim
(Hebreos) 9:11-14. Sin embargo, es
necesario levantar un altar, como todos los
hombres que han tenido un verdadero
encuentro con el Eterno; un altar de piedra
(solidez, firmeza). Esta parasha nos ensefiara
a levantar ese altar y a vivir delante de El a
plenitud.

Segunda aliy4a, 18:13-23

18:13 “Al dia siguiente, Mosheh se sento
como magistrado entre el pueblo,
mientras el pueblo estuvo alrededor de
Mosheh desde la mafiana hasta la tarde” -
Al dia siguiente al que Yitrd6 ofrecié el
sacrificio, Moshé ejercio la funcion de juez
sobre la nacion. La palabra usada para juzgar
aqui es: “Shafat” (uv9w) del Strong #8202 que
significa: juzgar, i.e. pronunciar sentencia (por
0 contra); vindicar o castigar; litigar
(literalmente o figurativamente); contender,
defender, gobernar, juez, juicio, juzgar, litigar.
Lo que nos da la idea de que Moshé atendio
los litigios y problemas particulares que tenia
el pueblo. Estos al parecer no eran pocos,
puesto que estuvo todo el dia en ellos. Ahora
bien, tengamos en cuenta que Yitré6 hizo
sacrificio a YAHWEH. Esto es una clara
muestra de su conversion total al Elohim de
Moshé.

18:17-18 “Pero el suegro de Mosheh le
dijo: “Lo que estas haciendo no esta bien;
de seguro que te agotaras, y esta gente
también. Porque la tarea es demasiado
pesada para ti; no puedes realizarla tu solo”

EMC SHALOM INTERNACIONAL

— El Eterno ha puesto a nuestro alrededor
personas a las que usa para aconsejarnos. El
consejo de un santo es recibido “como” que
viene de YHWH mismo. Es decir, que el
Altisimo usa a personas para mostrarnos en
gué nos estamos equivocando. Aqui Yitro le
hace ver a Moshé que, solo sobre sus
hombros, no puede llevar a cabo toda la obra
de YHWH. Este consejo no venia de cualquier
hombre. Provenia de uno que hacia
sacrificios a YAHWEH vy le presentaba
ofrendas con temor y temblor.

En el reino debe existir una relacion de
interdependencia entre los miembros. Es
decir, que todos tienen sus funciones y que
todos dependen de todos. En la Escritura se
tipifica al pueblo como un cuerpo en el cual,
todos los miembros cumplen una funcion
Unica, especial, necesaria e inalterable.
Qorintiyim Alef (1 Corintios) 12:12-14 “Tal
como el cuerpo es uno, y tiene muchos
miembros, pero todos los miembros del
cuerpo, aun siendo muchos, constituyen un
solo cuerpo, asi es con el Mashiaj. Porque es
porque fuimos sumergidos en un solo cuerpo,
sean Judios o Gentiles, esclavos o libres; y
nos fue dado un solo Ruaj a beber. Pues, en
verdad, el cuerpo no consta de un solo
miembro, sino de muchos”.

18:19 “Ahora, escuchame; yo te
aconsejaré, y Elohim estara contigo. Sé tu
el representante del pueblo delante de
Elohim, y somete los asuntos a Elohim.” —
Yitr6 le recuerda a Moshé cual es su funcion.
Este era el lider indiscutible de Israel. La
persona que haria las veces de intermediario
entre Elohim y su pueblo. Responsabilidad
gue solo le correspondia a él. Esa era su
prioridad ministerial. Debemos tener presente
gue la funcién que YHWH nos dio no es para
nadie mas, y que la funcién que El le dio a los
dema&s no es para nosotros. Este es un
principio de bendicion que no podemos pasar
por alto. Qorintiyim Alef (1 Corintios) 12:21-
22 “Por tanto, el ojo no puede decir a la mano:
"No te necesito"; o la cabeza a los pies: "No




los necesito." Antes bien, los miembros del
cuerpo que parecen menos importantes
finalmente son los mas necesarios”.

18:21 “Ademas, escogeras de entre todo el
pueblo hombres capaces, temerosos de
Elohim, hombres veraces que aborrezcan
las ganancias deshonestas, y los pondras
sobre el pueblo como jefes de mil, de cien,
de cincuenta y de diez.” - Aqui
encontramos el principio mas elevado del
liderazgo espiritual: el acto de delegar. Solo
los grandes lideres entienden este principio
correctamente. Ahora, el asunto esta en no
delegar a la ligera. Estas personas que se
eligen deben tener algunas caracteristicas:

e Ser Capaces: esta cualidad alude a
personas que tengan dotes para el
liderazgo. Es decir, que sean idoneos.

e Ser Temerosos de Elohim: para ejercer
un liderazgo espiritual se necesita, mas
gue todas las cosas, una vida espiritual
gue respalde su ministerio. Es decir, debe
ser una persona que manifieste el fruto del
Ruaj.

e Aborrecer las ganancias deshonestas:
gue no caiga en descrédito por el soborno
0 por hacer acepcion de personas.

Estos hombres de los que habla la Escritura
debian ser establecidos segun su capacidad.
Sobre mil, sobre cien, sobre cincuenta y sobre
diez. El Eterno tiene en cuenta las
capacidades; del Illamamiento también
depende la responsabilidad. Lucas 12:47-48
“Aquel siervo pues, que conocio la voluntad
de su sefior y no se prepard ni hizo conforme
a su voluntad, sera azotado mucho. Pero el
gue no la conoci6, e hizo cosas dignas de
azotes, sera azotado poco, porque a todo
aguel a quien fue dado mucho, mucho le
serd _demandado, y al que encomendaron
mucho, mas le pediran”. 2 Timoteo 2:15
“Procura con diligencia presentarte a Dios
aprobado, obrero que no tiene de qué
avergonzarse, que traza correctamente la
palabra de la verdad” (BXT3).

18:22 “y que ellos juzguen al pueblo en
todo tiempo. Haz que te traigan a ti las

EMC SHALOM INTERNACIONAL
disputas mayores, pero deja que decidan
ellos las disputas menores. Facilitate la
tarea por medio de dejar que ellos
compartan tu carga.” — Su labor principal
era atender los asuntos sociales del pueblo y
asi facilitarle la tarea a Moshé. Esto
establecia un ambiente de comunidad e
interdependencia. Se podria decir que fue
este el primer Sanedrin establecido en Israel.
Trayéndolo hoy a nuestras congregaciones
es lo que conocemos como el cuerpo de
ancianos. Maaseh (Hechos) 6:3 “Hermanos,
escojan siete hombres de entre ustedes que
sean conocidos por estar llenos del Ruaj
HaKodesh y sabiduria. Nosotros los
designaremos para que estén a cargo de este
asunto importante’.

Tercera aliya, 18:24-27

18:25 “Mosheh escogié hombres capaces
de entre todo Yisrael, y los nombré como
principales sobre el pueblo — jefes de
millares, de centenas, de cincuentenas, y
de decenas” Los niveles de jerarquia
establecidos por Moshé garantizaban una
mayor efectividad en el trabajo, y al mismo
tiempo, se convertian en una distribucion de
caracter militar sobre el pueblo. Es importante
gue reconozcamos que los lideres han sido
puestos para nuestro bien y que no debemos
levantarnos en contra de ellos. De la misma
manera, no debemos pasar por encima de su
autoridad. Desobedecer a un lider es como
desobedecer a YHWH mismo. Rab Shadul
dice en Romiyim (Romanos) 13:1-4 “Que
toda persona se someta a las autoridades
superiores, porque no hay autoridad que no
provenga de Yahweh; asi que las que hay,
por Elohim han sido establecidas. De modo
gue el que se opone a la autoridad se opone
a la disposicién de Elohim; y los que se le
oponen recibiran su condenacion. Porque los
gobernantes no estan para atemorizar al que
hace lo bueno, sino al que hace lo malo.
¢ Quieres vivir sin temor a la autoridad? Haz
lo bueno y tendras su alabanza; porque ella
es un agente de Elohim para tu bien. Pero si
haces lo malo, teme; porque no es en vano
que lleva la espada; pues es un agente
vengador de Elohim para castigar al que hace
lo malo”. Y ademas la escritura dice en Ivrim



(Hebreos) 13:17: “Obedezcan a sus
dirigentes y sujétense a ellos, porque ellos
velan por ustedes como quienes han de dar
cuenta; para que lo hagan con alegria y sin
quejarse, pues esto no seria provechoso para
ustedes.”

Cuarta aliya, 19:1-6

19:3-4 “y Mosheh subié a ha’Elohim.
Yahweh lo llamé del monte y le dijo: “Asi
le diras alacasade Yaaqgov y le declararas
a la casa de Yisrael: ‘Ustedes han visto lo
gue les hice a los mitsritas, como los
cargué austedes sobre alas de aguilay los
traje a mi” — Moshé fue a encontrarse con
Elohim en la montafia. Ahi recibe un mensaje
muy importante, no solo para los israelitas
que alli estaban, sino para la posteridad.
Dicho mensaje comienza declarando “Quién”
es aquel que lo emite. YHWH le esta
recordando al pueblo que fue El quien los
saco de Egipto. Y no solo que los sacé y los
liberd, sino que también los trajo con mano
prodigiosa a Su presencia. El término “sobre
alas de aguila” es usado para mostrar una vez
mas sus maravillas y portentos. Eran dos
millones de personas aproximadamente ya
gue incluia ancianos, mujeres, nifios y
animales; ademas de los accesorios de viaje.
El tramo de 160 millas aproximadamente era
un trayecto que se podia recorrer en tres dias,
caminando dia y noche de corrido y sin
descansar. Asi lo dice el versiculo. Ademas,
“su calzado no se gastd”. “Pastor: ¢ entonces
podemos decir que ellos volaron o levitaron
todo ese trayecto?” Asi como el Eterno abrio
el mar en dos, hubo un gran milagro también
en este recorrido.

Otro topico de este mensaje puede ser visto
en dos dimensiones diferentes:

e Primero, para el tiempo presente. Es
decir, que el mensaje aplicaba para los
oyentes de hoy, a los que se puede llamar
casa de Yakov.

e Segundo. La dimension profética que
abarca a todos los hijos de Israel en
todos los tiempos. Lo que significa que no

EMC SHALOM INTERNACIONAL

solo fue un mensaje importante para los
gue oyeron en ese momento, Sino para
todos y cada uno de los Hijos de Israel en
cualquier tiempo.

19:5-6 “Ahora pues, si ustedes me
obedecen fielmente y cumplen mi alianza,
ustedes serdn un tesoro para mi entre
todos los pueblos. En verdad, toda latierra
es mia, pero ustedes me seran un reino de
sacerdotes y una naciéon santa’ — Con
base en esta declaracién, y al hecho de haber
sido “Quién” los trajo de Egipto y los liberé con
mano prodigiosa, YHWH les da un mensaje
muy importante del que dependeria su
relacién con El en los siglos por venir. Este
mensaje comienza con un “si” condicional. Lo
gue nos muestra que nuestra relacioén con el
Eterno depende de nuestra fidelidad. El
siempre es fiel. El hizo su parte al sacar a
nuestros padres de Egipto y a lo largo de la
historia, el librarnos de todos los males. No
hacemos nada para ganar su favor, puesto
que El nos escogié de manera incondicional
de entre todas las naciones de la tierra, cf.
Devarim (Deuteronomio) 10:15.

Pero la bendicién es condicional. Depende
primero de escuchar la voz de YHWH vy de
cumplirla. En una sola palabra: Obediencia.
Entonces podremos recibir las bendiciones
de YHWH. La mayor de todas las bendiciones
es ser el tesoro especial del Creador del cielo
(Reino). Es nuestro deber comportarnos
como ese reino sacerdotal y gente santa que
Elohim demanda. La condicién establece la
bendicién. Devarim (Deuteronomio) 28:1-2
"Si escuchas atentamente a lo que YAHWEH
tu Elohim dice, observando y obedeciendo
todos sus mitzvot que yo te estoy dando hoy,
YAHWEH tu Elohim te levantara por sobre
todas las naciones de la tierra; y todas las
siguientes bendiciones serdn tuyas en
abundancia — si tu haces lo que YAHWEH tu
Elohim dice. Yahoshua (Josué) 1:8 “Si,
guarda este libro de la Torah en tus labios, y
medita en él dia y noche, para que tengas
cuidado de actuar conforme a todo lo escrito
en él. Entonces tus empresas prosperaran, y
tu tendras éxito’.




Quinta aliya, 19:7-19

19:8 “Todo el pueblo contesté a unay dijo:
“iTodo lo que Yahweh ha hablado lo
haremos!” Y Mosheh le llevé a Yahweh las
palabras del pueblo” — Ese dia el pueblo
respondio positivamente al pacto que YHWH
establecia con ellos. Lo que los hacia
responsables si lo quebrantaban. Es por eso
por lo que a lo largo de la historia YHWH les
reclama haber quebrantado dicho pacto. Esta
desobediencia estableceria la historia de las
dispersiones que, hoy en dia, no se tienen en
cuenta para la “restauracion de todas las
cosas”. Hoy se predica un evangelio “buena
noticia” totalmente alejado del entendimiento
de lo que causé la “mala notica”. Melakhim (1
Reyes) 11:30-31 “Entonces Ahias tomo el
manto nuevo que llevaba sobre si, lo rasgé en
doce trozos, y dijo a Jeroboam: Toma tu diez
trozos, porque asi dice YHVH, Dios de Israel:
He aqui, Yo rasgo el reino de la mano de
Salomén, y a ti te doy diez tribus”. Este
entendimiento hoy no se tiene. Pero usted es
privilegiado al recibirlo, pues hace parte de la
restauracion de todas las cosas. Ahora toman
completo sentido versiculos como: Maaseh
(Hechos) 1:6 “Cuando estaban juntos, le
preguntaron: "¢Adén, en este tiempo
restauraras el gobierno de Yisra'el?"’, Amos
9:11 “En aquel dia levantaré el tabernaculo
de David, ya caido, Y cerraré sus brechas y
reconstruiré sus ruinas, Y lo edificaré como en
los dias de antafio”, Amdés 9:14 “Y haré volver
del cautiverio a mi pueblo Israel, Y
reedificaran las ciudades asoladas y las
habitaran, Y plantaran vifias y beberan su
vino, Y haran huertos y comeran su fruto”,
Hoshea (Oseas) 1:10b “... Y sucedera que
donde se les haya dicho: Vosotros no sois mi
pueblo; se les dira: Hijos del Dios viviente”

19:9 “Y Yahweh le dijo a Mosheh: “Vendré
ati en unadensanube, para que el pueblo
oiga cuando yo hable contigo y asi confien
siempre en ti”. Entonces Mosheh le
informo las palabras del pueblo a
Yahweh,” — La frase “para que el pueblo”
esta modificada por la palabra “abur” (h1ay)
del Strong #5668 que significa: por amor a, a
causa de, motivo. Es decir, que YHWH se
hizo audible a todo el pueblo, para que

EMC SHALOM INTERNACIONAL
confiaran en Moshé, por amor de ellos
mismos.

19:10-11 “y Yahweh le dijo a Mosheh: “Ve
al pueblo y adviérteles que se mantengan
puros hoy y mafiana. Que laven sus ropas.
Que se preparen para el tercer dia; porque
Yahweh bajara al tercer dia, a la vista de
todo el pueblo, sobre el monte Sinay” — La
orden fue basicamente hacer tevilah. La frase
tercer dia hace alusion a la resurreccion de
Yeshla como la muestra mas elevada de la
gloria de YHWH. Este término siempre esta
mostrando el tiempo profético del regreso del
Mashiaj a Reinar. En la mafiana del tercer
dia... (Dos mil afios de redencion y mil de
reinado). Kefa Bet (2 Pedro) 3:8 “Pero
amados, no ignoréis esto: que para el Sefior
un dia es como mil afios, y mil afios como un
dia”.

19:12 “Y pondras limites alrededor para el
pueblo, y diras: "Guardaos de subir al
monte tocar su limite; cualquiera que
toque el monte, ciertamente morira.” — El
Dr. S. K. Blad dice: “La santidad implica
reconocer los limites. Los limites son los que
santifican. Santidad significa hacer una
division entre una cosa y otra. En el Reino de
los cielos hay muchos limites, como hemos
visto en relacion con la escalera de Yaakov.
Hay niveles y limites. Cuanto mas santa sea
una persona, mas podra acercarse al Eterno.
La santidad tiene que ver con acercamiento.
Los limites fueron puestos para dividir entre el
pueblo y los sacerdotes. El pueblo no podia
traspasar esos limites. Es muy grave
traspasar los limites que el Eterno marca.
Siempre trae graves consecuencias. El
pueblo no habia aprendido esta leccion y el
Eterno le insta a Moshé varias veces a
advertir al pueblo para que no traspase los
limites’.

19:14-15 “Mosheh bajé del monte a donde
estaba el pueblo y le advirtié al pueblo que
se mantuviera puro, y lavaron sus ropas. Y
le dijo al pueblo: “Preparense para el
tercer dia: No se acerquen a la mujer”” —
El flujo de semen produce impureza ritual, cf.
Vayikra (Levitico) 15:2-3. Es por eso por lo
gue los hombres no podian tener relaciones



sexuales durante ese tiempo para
mantenerse puros. Ahora bien, la pregunta
gue surge al respecto es: ¢ Por qué algo tan
sublime como la semilla de la vida misma se
convierte en algo impuro? La explicacion es
simple: son millones de espermatozoides que
potencialmente llegarian a ser personas, pero
mueren, y no puede haber nada muerto en la
presencia de YHWH. Es mas, el Eterno nunca
solicita flores en sus altares; por mas
hermosas que sean, es necesario cortarlas
para ponerlas en un florero para adornar. En
ese caso, ya estarian en un proceso de
muerte y deterioro considerado contra
naturaleza. Mordekhay (Marcos) 12:27 “No
es Dios de muertos sino de vivos; y vosotros
mucho errais”.

19:16 “Y acontecié que, al tercer dia,
cuando llegé la mafiana, hubo truenos y
relAmpagos y una densa nube sobre el
monte y un fuerte sonido de cuerno; y
tembld todo el pueblo que estaba en el
campamento.” — Esta fue la primera
celebracion de Shavuot. En esta fiesta se
celebra la entrega de la Torah desde el cielo.
Es por eso por lo que, después de la
resurreccion de Yeshla, se recibe una vez
mas la Torah, solo que esta vez fue grabada
en los corazones de los creyentes. Yirmeyah
(Jeremias) 31:33 “"Porque este es el Pacto
gue haré con la casa de Yisra'el después de
esos dias," dice YAHWEH: "Yo ciertamente
pondré mi Torah dentro de ellos y la escribiré
en sus corazones; Yo seré su Elohim, y ellos
seran mi pueblo”. Otra perspectiva importante
para aclarar es la que hoy se hace del pasaje
en Maaseh (Hechos) 2:1-2: “Cuando llego el
dia de Pentecostés estaban todos unanimes
juntos. Y de repente fue hecho en el cielo un
estruendo, como de una rafaga de viento
impetuoso, el cual lleno toda la casa donde
estaban sentados”. Pentecostés, que en
hebreo es Shavuot y que significa semanas.

La interpretacion acomodada de la teologia
moderna; por decirlo de alguna manera,
busca dar a entender que en ese dia de
Pentecostés (fiesta de Shavuot) se fundo la
iglesia cristiana. Grave error, pues el Mashiaj
Nno vino a crear nada nuevo en ese momento.

EMC SHALOM INTERNACIONAL

La palabra “nuevo” esta definida en el Strong
bajo variables de los vocablos que presentan
similitud en el proposito. Del Strong #2318
‘kjadash” (wTn) que significa reconstruir,
componer, rejuvenecer, renovar, reparar,
restaurar. Presenta el fundamento la palabra
como tal. Seguidamente del Strong #2319
“kjadash”, que es completamente idéntica a la
anterior, permaneciendo como raiz. Esta
palabra es definida como “nuevo” solo a modo
de entendimiento para la traduccion.

Recordemos que hay palabras que no tienen
definicion cuando se intenta traducir de un
idioma a otro. ¢Por qué tanta insistencia en
esta apreciacion? Porque es necesario
confirmar lo que la escritura establece:
Qohélet (Eclesiastés) 1:9 “Lo que ha sido es
lo que serd, lo que ha sido hecho es lo que
sera hecho, y no hay nada nuevo debajo del
sol”. La palabra “Bara” (x72) del Strong
#1254 que significa “crear de la nada”, es
utilizada en el primer capitulo de La Escritura
por parte del Eterno, Quien es el Unico que
("BARA”) crea de la nada. A partir del
establecimiento de todos los elementos que
el ETERNO (“bara”) cred, se ejecuta una
renovacion de todas las cosas para disefar y
re definir lo que ya Elohim (“BARA”) CREO. El
hombre no inventa, no crea, solo descubre.

Sexta aliya, 6 19:20 — 20:14 (20:17 RV60)

19:21 “Entonces Yahweh le dijo a Mosheh:
“Baja, adviértele al pueblo que no
traspasen los limites para venir a ver a
Yahweh, no sea que muchos de ellos
perezcan” — Los limites establecidos por
YHWH son para nuestro bien. De _hecho, en
eso_consiste la santidad, en no violar los
limites que el Altisimo nos ha puesto. A veces
los limites son niveles de santidad y
responsabilidad que el Eterno establece. No
es lo mismo el nivel de santidad vy
responsabilidad de un sacerdote al de uno
gue no lo es. A veces queremos ciertos
niveles de responsabilidad para los cuales
aun no estamos preparados. Eso
desencadena regularmente en un fracaso. No
todos los lideres de Israel puestos por Moshé
estaban sobre miles. Habia unos sobre cien,




otros sobre cincuenta y otros sobre diez,
dependiendo del nivel de cada cual.
Traspasar esos limites puede ser fatal. Estos
limites se respetan cuando hay temor a
YAHWEH. Matityah (Mateo) 10:28 “No
teman a los que matan el cuerpo, porque no
tienen poder para matar el alma. Por el
contrario, teman al que puede destruir ambos,
cuerpo y alma en el GueiHinnom”. lvrim
(Hebreos) 12:28-29 “Por lo tanto, puesto que
hemos recibido un Reino inconmovible,
tengamos gratitud, y mediante ella podamos
ofrecer servicio que sea agradable a
YAHWEH, con reverenciay temor. Porque en
verdad: "iNuestro Elohim es fuego
consumidor!"”.

19:22 “Los sacerdotes también, que se
acerquen a Yahweh, tienen que
mantenerse puros, no sea que Yahweh
haga estragos entre ellos.” - Los
sacerdotes tenian una responsabilidad
superior al resto del pueblo, por lo que
demandaba un mayor grado de santidad y un
menor margen de error. El hecho de que un
sacerdote no mantuviera un nivel de santidad
acorde a su ministerio representaba un
peligro para su vida. Vayikré (Levitico) 10:1-
2 “Pero Nadav y Avihu, los dos hijos de
Aharén, cada uno tomdé su incensario,
pusieron fuego en él, pusieron incienso en él,
y ofrecieron fuego extrafio delante de
YAHWEH, algo que YAHWEH no les habia
ordenado hacer. A esto, fuego salio de la
presencia de YAHWEH y los devord, asi que
ellos murieron en la presencia de YAHWEH"’.
Hoy somos llamados a formar parte de un
reino “sacerdotal’, no olvides tu
responsabilidad. “Mantengadmonos puros”.

20:1 “Y hablé Elohim todas estas palabras,
diciendo” — Aqui comienza el relato de lo que
mal se conoce como los diez mandamientos.
En realidad, son diez enunciados o diez
palabras que contienen importantisimas
instrucciones. Estas diez palabras
constituyen la Tordh moral de YHWH. En
términos del “DERASH” (tercer nivel del
PARDES) esta porcion es llamada “KALA”
(NOVIA), pues se entrega “EL CONTRATO
MATRIMONIAL” (KETUBA) a la novia, la cual
es su pueblo. Este contrato es “LA TORAH”

EMC SHALOM INTERNACIONAL
es decir, los mandamientos son los “votos
matrimoniales” y Moshé hace el papel de
notario en esta ceremonia. Es de caracter
primordial conocer las etapas de una boda
hebrea, porque de ello depende entender
completamente el plan redentor para Yisrael.
Al final de este documento compartiremos al
respecto de una boda hebrea y sera de gran
bendicién ver todo el plan redentor alli.

Primera palabra

20:2 “Yo Yahweh soy tu Elohim que te
saco de la tierra de Mitsrayim, la casa de
servidumbre.” — Esta es la primera de las
diez palabras o diez enunciados. Comienza
declarando Quién es el que habla. Es esta la
base de toda la Toradh. Toda la Tordh esta
basada en la persona de YAHWEH mismo.
Cuando lo entendemos como mandamiento
estamos tocando la base fundamental y
columna vertebral de la Fe Hebrea. “YO SOY
YHWH TU ELOHIM”. Es nuestro verdadero
sentido de pertenecia y claridad con el Unico
DIOS.

Segunda palabra

20:3-6 “No tendras otros elohim aparte de
mi. No te haras escultura, ni figura alguna
de lo que hay en el cielo arriba, ni en la
tierra abajo, ni en las aguas debajo de la
tierra. No te postraras ante ellas ni les
serviras. Porque yo Yahweh tu Elohim soy
un Elohim celoso, que castigo la culpa de
los padres sobre los hijos, sobre latercera
y la cuarta generacion de los que me
rechazan, pero que muestro bondad por
mil generaciones a los que me aman y
observan mis mandamientos.” — Esta
segunda palabra alertaba a no poner a nada
ni a nadie por encima de YHWH, a no
ponernos frente a ningun tipo de dios pagano
u objeto de idolatria (imagen, monumento o
iglesia). Y mas aun, esto prohibe la creacion
de imagenes que ilustren a cualquier deidad
0o a YHWH mismo. La Escritura dice en
Yeshayah (Isaias) 40:18 “;Con quién,
entonces, pueden comparar al Elohim; quée
imagen compara con él?”. Debemos tener
presente que la idolatria no solo nos afecta a
nosotros  sino  también a  nuestra



descendencia. De la misma manera nuestra
obediencia se hace notoria en nuestra
descendencia. También resaltamos una
carga y, por ende, la consecuencia del
pecado de “la idolatria a imagenes e idolos”
muy delicada, que recae en las familias que
han practicado dicho pecado. Tehilim
(Salmos) 135:15-18 “Los idolos de los Goyim
(extranjeros) son no mas que oro y plata, la
obra de manos humanas. Ellos tienen bocas,
pero no pueden hablar; tienen 0jos, pero no
pueden ver; tienen oidos, pero no pueden oir;
y no tienen aliento en sus bocas; aquellos que
los hacen se haran como ellos, junto con
todos los que confien en ellos”. jPersonas
inutiles en casa, con toda condicién para
surgir, pero inutiles!

Tercera palabra

20:7 “No tomaras en vano el Nombre de
Yahweh tu Elohim; porque Yahweh no
tendra por inocente al que tome en vano
su Nombre.” — Esta ha sido una de las
declaraciones mas mal interpretada por
nuestros hermanos de la Casa de Yahuda.
Puesto que la prohibicién estaba dada no por
el hecho de mencionar su Nombre, sino por
tomarlo en vano. La palabra usada aqui para
vano es “shav” (ni¥) del Strong #7723 que
significa: Calamidad, destruccién, falso,
hipocrita, ilusoria, mentira, mentiroso,
vanidad, vano. Por lo que podemos entender
qgue de lo que esta hablando es de no usarlo
falsa e hipécritamente, o con el objetivo de
maldecir. No solo de usarlo si no de llevar mal
Su Nombre.

Cuarta palabra

20:8-11 “Recuerda el Shabbat para
santificarlo. Seis dias trabajaras y haras
toda tu obra, pero el séptimo dia es un dia
de reposo para Yahweh tu Elohim: No
hagas ningun trabajo —tu, ni tu hijo, ni tu
hija, ni tu siervo, ni tu sierva, ni tu bestia,
ni el extranjero que esta dentro de tus
puertas. Porque en seis dias hizo Yahweh
el cielo y latierra, el mar y todo lo que hay
en ellos, y reposo en el séptimo dia; por
eso bendijo Yahweh el dia del Shabbaty lo

EMC SHALOM INTERNACIONAL

declaré sagrado.” — Esta palabra comienza
con la palabra recuerda. Por lo que se
muestra que no fue un mandamiento
establecido en ese momento, sino uno que ya
habia estado establecido mucho antes. Dicha
palabra en hebreo es “zakar” (1271) del Strong
#2142 que significa: propiamente marcar
(como para que sea reconocido), i.e de
recordar; por implicacion mencionar. Este dia
es establecido por y para YHWH. El lo
estableci6 como sagrado. ElI descanso
aplicaba no solo para los hombres, sino
también para los animales. Incluso al
extranjero que viviera en lIsrael. Es decir, los
siervos extranjeros también gozaban de este
dia. Hemos entendido un principio
fundamental: que todos los hombres “que
tuvieron un encuentro con YHWH” a través de
la Escritura, establecieron como marca
imborrable de ese momento, lo que significd
y a donde los llevaria, “UN ALTAR DE
PIEDRA”. Estamos teniendo un encuentro
con YHWH a través de su poderosa verdad,
Su Torah. Es necesario que recibamos estas
palabras de lo alto, y levantemos nuestro altar
de piedra; estamos en este instante leyendo
y aprendiendo del documento mas elevado
de la fe hebrea, LAS DOS TABLAS DE
PIEDRA, con Ilos mandamientos de
NUESTRO ELOHIM. Debemos adoptar con
claridad, decision y compromiso en nuestra
vida espiritual EL SHABBAT, el cual es un
regalo maravilloso del Eterno para que los
suyos vivamos en jSHALOM!

Quinta palabra

20:12 “Honra a tu padre y a tu madre, para
gue se alargue tu vida en la tierra que
Yahweh tu Elohim te da.” — Honrar significa
estimar. En este caso esta estima es
representada financieramente. Es un pecado
ante  YHWH el no ser desprendidos
financieramente con los padres. Este
mandamiento esta intimamente ligado a la
vida. Es decir, que es promesa de YHWH dar
larga vida a los que honran a sus padres
financieramente y en el orden que el
mandamiento lo expresa, primero padre y
luego madre. No es cuestion del monto, es
cuestion de prioridad. Primero tu padre. “para



gue se alargue tu vida en la tierra que
Yahweh tu Elohim te da”.

Sexta palabra

20:13 “No asesinaras.” — El mandamiento
consiste en no cometer asesinato. Se trata de
un acto premeditado y consciente del que lo
lleva a cabo, ya sea por venganza u otro
motivo. No asi cuando se hace juicio o se
actua en defensa propia. En los accidentes se
mata, pero no se asesina; en el ejército y la
policia se mata en favor de “la defensa”.

Séptima palabra

20:14 “No adulteraras.” — E| adulterio
consiste en tener relaciones sexuales fuera
del matrimonio. Esta es una de las dos
condiciones por la cual se rompe dicho pacto.

Octava palabra

20:15 “No hurtes.” — Aqui se refiere no solo
al robo de objetos que no nos pertenece sino
también al secuestro. Ademas, esta palabra
se usa también para referirse al fraude y la
estafa.

Novena palabra

20:16 “No des falso testimonio contra tu
préjimo.” Cuando se habla de falso
testimonio se refiere a acusar falsamente a
alguien. También aplica al hecho de saber
gue alguien esta siendo acusado falsamente
y no hacer nada al respecto. Los principales
lideres del tiempo de Yeshua cometieron este
pecado al proferir contra El falsos
testimonios, Matityah (Mateo) 26:59-61.

Décima palabra

20:17 “No codicies la casa de tu préjimo;
no codicies la mujer de tu préjimo, ni su
siervo, ni su sierva, ni su buey, ni su asno,
ni nada que sea de tu prgjimo.” — El hecho
de desear algo que le pertenece a alguien es
llamado codicia. David cay0 en este pecado
cuando codici6 a la esposa de Uriyah el jetita
(Urias heteo), lo que lo llevé a deshacerse de
uno de sus mas leales hombres con tal de

EMC SHALOM INTERNACIONAL
guedarse con su esposa, cf. Shemuel Bet (2
Samuel) 11:14-15.

Séptima aliya, 20:15-23 (18-26 RV60)

20:18 “Todo el pueblo presenciaba los
truenos y relampagos, el sonido del
cuerno y el monte que humeaba; y cuando
el pueblo vio aquello, cayeron hacia atras
y se mantuvieron a distancia.” — Fue tan
grande y sublime este evento que provoco
gran temor en el pueblo. Esta fue la primera
fiesta de Shavuot que vivié el pueblo de
Israel. Un evento similar ocurri6 en otra
celebracion de Shavuot. Se trata de la
registrada en Hechos capitulo 2 en la que el
Ruaj HaKodesh se derram6 sobre los
creyentes en Yerushalayim.

20:20 “Mosheh le respondié al pueblo: “No
teman; ha’ Elohim ha venido solamente
para probarlos, y para que el respeto a él
esté siempre con ustedes, para que no se
descarrien”” — Fue tan grande el temor que
provoco la presencia de YHWH, que el pueblo
no quiso que El hablara con ellos, sino que
hablara directamente con Moshé. Es por eso
por lo que Moshé les dice que ellos habian
sido testigos de esto con el fin de que el temor
reverente estuviera siempre en ellos.

20:23 “Y no subas por gradas a mi altar,
para que tu desnudez no se descubra
sobre él.” — Este mandamiento nos ensefia a
cubrirnos las piernas cuando ministramos a
YHWH. Puesto que aqui no se habla de las
partes intimas, sino de las piernas
especificamente.

En esta Parasha se encuentran, del
mandamiento nimero 25 al 41 de los 613.

25.Precepto de creer en la existencia de
YHWH como el Unico Elohim, 20:2.
26.Prohibicion de creer en otra deidad fuera
de Elohim, 20:3.

27.Prohibicion de hacer efigies talladas, 20:4.
28.Prohibicion de postrarse ante un idolo,
20:5.

29.Prohibicion de servir a un idolo segun el
modo usual en que se le sirve, 20:5.



30.Prohibicion de jurar en vano, 20:7.
31.Precepto de consagrar el Shabbat con
palabras, 20:8.

32.Prohibicion de hacer labores en Shabbat,
20:10.

33.Precepto de honrar al padre y a la madre,
20:12.

34.Prohibicion de matar a un ser humano,
20:13.

35.Prohibicion de cometer adulterio, 20:13
(14 RV60).

36.Prohibicion de secuestrar
humano, 20:13 (15 RV60).
37.Prohibicion de dar falso testimonio, 20:13
(16 RV60).

38.Prohibicion de codiciar lo que pertenece a
otra persona, 20:14 (17 RV60).
39.Prohibicion de hacer figuras, incluso para
ornamentar, 20:20 (23 RV60).

40.Prohibicién de construir un altar de piedra
con instrumentos de metal, 20:22 (25 RV60).
41.Prohibicién de ascender en gradas al altar,
20:23 (26 RV60).”

a un ser

Fragmento tomado del
blogmiguelsanchezavila. 2011

La Boda Hebrea, un acto profético.

“‘iGocémonos y alegrémonos! jDémosle la
gloria! Porque el momento ha llegado para la
boda del Cordero. Y su novia se ha preparado
a si misma; lino fino resplandeciente y limpio
se le ha dado para vestir." "Lino fino" son las
obras justas de los Kadoshim de YAHWEH.
[Yisra'el] EI malaj me dijo: "Escribe: 'jQué
benditos son aquellos que han sido invitados
al banquete de bodas del Cordero!" Entonces
afiadio: "Estas son las propias palabras de
YAHWEH." Hitgalut (Apocalipsis) 19:7-9.

Las costumbres matrimoniales en el Israel
antiguo consistian en 2 etapas:

A. El Kiddushin (Desposorio 0 compromiso)
B. El casamiento

Es bien sabido que en Oriente los padres de
un joven eran los que le elegian la novia. La
costumbre es establecida en la Torah desde

10

EMC SHALOM INTERNACIONAL

la antigliedad en tiempos de nuestros padres.
Esto se practicaba por la sencilla razon de
gue la novia tenia que venir a ser un miembro
de la familia o tribu del novio, y por eso toda
la familia estaba interesada en saber si ella
convendria 0 no. Hay evidencia de que al
menos, el hijo o la hija, debian ser
consultados. A Rebeca se la preguntd si
deseaba ir para ser la esposa de lIsaac,
Bereshit (Génesis) 24:58. Este tipo de
costumbre se ha venido cambiando, aun
después del cautiverio de Babilonia, dandole
la oportunidad al joven de elegir por si mismo
a su novia. Era natural en el Israel del primer
siglo que los varones fueran los que buscaran
su novia personalmente y no la joven al varon.
Los rabinos enseiian que, como el hombre
fue formado del polvo de la tierra (Génesis
2:7) y la mujer de la costilla del hombre
(Génesis 2:21- 24), el hombre trata de buscar
a su esposa, a su costilla. jBusca lo que se
habia perdido! Similar a lo que Yeshua dice:
"Porque el Hijo del Hombre vino a buscar y a
salvar lo que se habia perdido", Lucas
19:10). Esto lo aclara de forma puntual en
Matityah (Mateo) 15:24, No he sido enviado
sino a las ovejas perdidas de la casa de
Israel.

Las jovencitas a partir de los doce afos
podian ser desposadas o entregadas por sus
padres. (Esto corresponde al hebraismo: “la
nifa de sus ojos”. Recordemos que estamos
hablando de la cultura oriental) Pero en
cuestion de desposorio o matrimonio, ella
debia dar su libre y expreso consentimiento
(libre albedrio). Cuando el joven encontraba a
su novia (o se enteraba del contrato que sus
padres habian hecho desde la infancia, esa
nifa se convertia en “la nifia de sus 0jos”) le
hacia una invitacién a la casa de su padre. La
misma invitacion que Yeshua manifiesta en
Yojanan (Juan) 14:6 “Yo soy el camino, la
verdad y la vida. Nadie viene a mi Padre, sino
solo por medio de mi’.

El joven vardn tenia que tener suficientes
medios para dar una dote matrimonial, la cual
podia ser dinero, joyas o una propiedad.
Cuando el vardn tiene la dote, se inician las
negociaciones por la novia. El padre del varon



llama a un hombre que actla como agente
para él y su hijo. Este agente es el "amigo del
novio", Yojanan (Juan) 3:29. Yojanan el
inmersor era tipologia del amigo del novio, de
Yeshua (el agente que por medio del Tevilah
de Teshuvah por agua estaba preparando un
pueblo dispuesto a YHWH). Este agente
debia estar perfectamente informado sobre la
dote que el joven podia pagar por su novia.
De la misma manera el padre de la novia
debia llamar a su agente. En el momento en
el que los agentes de las dos partes se
encontraban, se llevaban a cabo las
negociaciones formalmente. Debian
consentir en la mano de la joven y ponerse de
acuerdo sobre la cantidad de la dote que el
joven debia pagar por la novia.

Esto de los agentes o "amigos del novio" se
practicaba mucho en la historia y la cultura
hebrea. Servian como mediadores de la
pareja; e inclusive en la fiesta de bodas,
llevaban presentes a la pareja y les servian.
Estos testigos garantizaban que tanto el novio
como la novia habian cumplido con lo ofrecido
en el compromiso. Después de esto, la mujer
aceptaba la propuesta voluntariamente y el
amigo pasaba la respuesta al hombre.

Hoy en dia, la mujer pasa por una tevilah, es
decir un bafio ritual, para asi entrar bajo la
autoridad del novio (Shemot (Exodo) 19:10).
El evento es anunciado con un toque de
Shofar (Shemot (Exodo) 19:16). La novia
sale de su casa al encuentro del novio (V. 17).
El novio sale de su lugar para ir al encuentro
de la novia (V.18). Los dos entran en el primer
paso del pacto matrimonial hebreo, llamado
“kidushin”, (santificaciones). Cuando los dos
se santifican, se consagran y se apartan el
uno para el otro.

En este momento se puede decir que se
encuentran atados el uno al otro. Es por esto
gue este paso también es llamado “erusin”,
del verbo “aras” y “atar”. Estos amigos del
novio son tipologia del gobierno de la Kahal
de Yisrael, que esta puesto por YHWH para
preparar a su pueblo para el encuentro con su
Rey y Salvador “El Mashiaj”. Rab Shaul dice
en Qorintiyim Bet (2 Corintios) 11:2: ‘pues
os celo con celo de Dios, porque 0s desposé

11

EMC SHALOM INTERNACIONAL
con un solo marido para presentaros como
una virgen pura al Mesias”.

El Desposorio:

Los desposorios (Kiddushin), son
considerados como un pacto. Entre los
antiguos hebreos los desposorios constituian
un pacto hablado. El profeta Ezequiel
presenta a ELOHIM como casandose con
YERUSHALAYIM, como esta escrito en
Yejezqel (Ezequiel) 16:8 “Otra vez pasé
cerca de ti y te miré, y he aqui que tu tiempo
era tiempo de amores, y extendi mi manto
sobre ti, y cubri tu desnudez, y te di
juramento, y entré en pacto contigo, dice
Adonay YHVH, y viniste a ser mia”. Después
del exilio de Israel, los desposorios incluian
un documento escrito o ketuvah (compromiso
matrimonial) el cual era firmado. Esto nos
ensefa que la primera Ketuvah correspondio
a las dos tablas de piedra dadas al pueblo en
el Sinai.

La ceremonia se realizaba de la siguiente
manera: Las familias de los novios se
reunian, a veces incluyendo algunas otras
personas como testigos representando cada
familia de la pareja (amigos de los novios). Se
le presentaba la ketuvah o contrato de
compromiso que contenia la Tordh (el
sagrado contrato de matrimonio entre
YAHWEH e Israel). En esta Torah estaban los
beneficios y obligaciones que tenia tanto la
novia como el novio. Asi se ilustra la union
espiritual de Israel con YHWH, en el momento
en el que Moshé lleva al pueblo (la novia) a
encontrarse con su Marido (YHWH) en el
Sinai, Tehilim (Salmo) 68:7-8.

Se firmaba este documento y el novio le daba
a la novia un anillo de oro o en su defecto un
objeto de valor. Con esto €l decia: "Mira que
con este anillo ta estas reservada para mi,
conforme a la ley de Moshé y de Israel.” Para
la Kehila este anillo esta representado en las
tablas, que el Novio entregé como normas del
compromiso y parametros a seqguir y vivir en
este matrimonio. Yeshua asi lo establecio.
Yojanan (Juan) 14:15 “Si me amaAis,
guardaréis mis mandamientos”.



Se sellaba este compromiso en el momento
en el que ambos tomaban la copa de vino
como sello de pacto (representacién de la
sangre que se derrama para sellar los
pactos), y que nos recuerda el momento en la
Ultima cena (cena de la preparacion un dia
antes de Pesaj), en el que Yeshua hace pacto
con los discipulos, que se convertirian en sus
emisarios: Matityah (Mateo) 26:27,28;
Mordekhay (Marcos) 14:22-25; Lucas
22:18-20.

Shemot (Exodo) 24:4-8 “Y escribié6 Moisés
todas las palabras de YHVH, y levantandose
temprano de mafana, construy6é al pie del
monte un altar y doce grandes piedras
conforme a las doce tribus de Israel. Y envi6
a los jovenes de los hijos de Israel, los cuales
ofrecieron holocaustos e hicieron sacrificios
de becerros: Ofrendas de paz a YHWH. Y
Moisés tomo la mitad de la sangre y la puso
en tazones, y la otra mitad de la sangre la
derramo sobre el altar. Luego tomo el rollo del
pacto y lo proclamé a oidos del pueblo. Ellos
dijeron: Cumpliremos y obedeceremos todo lo
qgue YHWH habl6. Entonces Moisés tomo la
sangre y la rocié sobre el pueblo, diciendo:
iHe aqui la sangre del pacto que YHWH ha
concertado con vosotros sobre todas estas
palabras!” Con esta copa y con la firma del
contrato de compromiso matrimonial se
sellaba el pacto.

Con este tipo de comunién, se acepta y se
estd de acuerdo y se confirma el pacto y la
comunién con Yeshua; en que vivamos vidas
santas y cumplamos lo que YHWH nos
manda en Su Toréah. De la misma manera que
sucedio con Abraham, en el momento en el
gue regreso de la batalla de los cinco reyes,
cuando se le aparecid6 un hombre llamado
Melquisedec (tipologia de Yeshua), rey de
Salem (como se conoce ahora Jerusalén)
sacerdote del Altisimo. Al acercarse a
Abraham hizo pacto y comunién con él,
trayendo pan y vino, y Abraham dio a
Melquisedec los diezmos de todo (Bereshit
(Génesis) 14:18-20; Ivrim (Hebreos) 7:1-4).
Esto es confirmando el pacto entre Elohim y
Avraham.

12

EMC SHALOM INTERNACIONAL

Después de esto, el novio le promete a la
novia que le preparara lugar (la tierra
prometida, una habitacion independiente en
la casa de su padre o una casa aparte, asi
como Yeshua nos promete que nos preparara
lugar, Yojanan (Juan) 14:2.

Luego se despiden y la novia regresa a su
hogar. Mientras ella espera, debe guardarse
y permanecer virgen hasta el tiempo
sefialado para la boda. El tiempo de espera
puede tardar desde seis meses hasta un afio.
Muchas veces las novias pasan por un ritual
de lavamiento en agua (Tevilah), se le
cambian las vestiduras de soltera a
vestiduras de mujer comprometida y se le
pone un velo para que cualquiera que la vea
sepa que ella esta separada para un hombre
en especial (esta costumbre puede
interpretarse como tipologia del velo que
tiene Yahuda hasta que regrese su esposo).

Entre los de la casa de Efraim no sucede asi.
Nosotros estabamos fuera del pacto,
cortados de lIsrael y en huesos de muerto
resecos. Esto hasta que nuestro redentor
llega a nuestras vidas, nos da Buenas
Noticias, nos lava en las aguas del Tevilah
para el Nuevo Nacimiento y somos
introducidos a los pactos con Israel. Efesiyim
(Efesios) 2:11-19

La Boda:

Cuando llega la noche de bodas (del
Cordero), el novio se viste con lo mejor, como
un REY. Si era lo suficientemente rico podia
llevar una corona de oro. De otra manera
llevaba unas guirnaldas de flores recién
cortadas. El vestido del novio era perfumado
con incienso y mirra, su cinto era de seda de
brillantes colores y sus sandalias estaban
cuidadosamente adornadas con listones.
Esta preparacion del novio ha sido descrita en
la profecia Yeshayah (Isaias) 61:10 “Con
sumo gozo me regocijaré en YHWH; mi alma
se alegrara en mi Dios, porque me ha vestido
con ropas de salvacion, me ha cubierto con el
manto de la justicia, como el novio y el
sacerdote se visten espléndidamente, y como
la novia se engalana con sus joyas’.



El adorno de la novia era un asunto costoso y
primoroso, que tomaba mucho tiempo de
preparacion (2000 afios). Ponia todo su
esfuerzo para hacer su rostro brillante y
lustroso como de marmol pulido (Las
palabras de David ilustran esto en el Tehilim
(Salmo) 144:12). Las guedejas oscuras de su
cabello estaban siempre adornadas con oro y
perlas. Era ataviada con toda piedra preciosa
y con las joyas que la familia habia heredado
de sus generaciones pasadas (esto no se ve
mucho hoy en dia en grupos de mujeres
judias que viven en las ciudades de
occidente, pero si lo vemos en las mujeres
judias Yemenitas). Las novias de familias
pobres pedian prestado las joyas a sus
amigas. En las festividades matrimoniales,
especialmente el vestido de la novia era
siempre recordado y tenia mucha
trascendencia. El profeta Jeremias hace esta
referencia: "¢ Se olvida la virgen de su atavio,
o la desposada de sus sartales?" (Yirmeyah
(Jeremias) 2:32). El apdstol Juan vi6 a la
Nueva Jerusalén "dispuesta como una novia
ataviada para su marido" (Hitgalut
(Apocalipsis) 21:2).

La Procesion Matrimonial:

El novio sale con la novia de la casa de sus
padres a donde EL llega a buscarla (como la
parabola de las 10 Virgenes), y le sigue una
grande procesién hasta su casa. Las calles de
la ciudad en aquellos tiempos eran oscuras, y
era necesario que se llevaran lamparas o
antorchas (Tehilim (Salmo) 119:105. Todo
el salmo 119 habla de la Torah verso a
verso). Los convidados que no fueron a la
casa de la novia, se les permite unirse a la
comitiva por el camino y todo el grupo va a
celebrar la fiesta de bodas. Sin lamparas o
antorcha NO podian unirse a la procesion y
no se le permitia entrar a la casa del novio.

Las lamparas eran hechas de barro con un
orificio grande para el aceite y una pequefa
abertura donde se colocaba la mecha, que
era un pedazo de tela humedecida con aceite.
Estaban portadas sobre estacas de madera.
Segun los rabinos estas lamparas significan
el pacto que hizo Elohim con Avram, que
como las estrellas de los cielos asi seria su

13

EMC SHALOM INTERNACIONAL
descendencia (Génesis 15:5). Al igual que la
luz del mundo que vino a los hombres y fue
derramado como libacién, fue puesto en una
estaca para alumbrar el camino de los
hombres que van en camino a las bodas del
Cordero.

La novia, al ir a la casa del novio, dejaba su
cabello suelto flotando y su cara cubierta por
un velo. Habia alegria y gozo en el trayecto.
Los convidados ponian delante de los novios
ramas de palmeras y de mirto como una
procesion para reyes. Esto nos recuerda el
momento en el que Yeshua hizo su entrada
triunfal a Jerusalén (Yojanan (Juan) 12:12-
15; Zekharyah (Zacarias) 9:9). En la
procesion habia hombres que tocaban
tambores y otros instrumentos musicales, asi
como personas danzando en el trayecto. Era
una ocasion de sumo gozo.

El momento méas importante de todas las
festividades matrimoniales era cuando la
novia entraba a lo que iba a ser su nuevo
hogar. Como el novio y la novia llevaban
coronas, el salmista debié haber captado este
momento en el matrimonio de un rey en
Tehilim (Salmos) 45:14-15 “Con vestidos
bordados sera llevada al rey; virgenes en pos
de ella: Sus compafieras seran traidas a ti.
Seran traidas con alegria y gozo: Entraran en
el palacio del rey”. Después de haber llegado
a la casa del novio, algunas de las mujeres
mas ancianas toman la tarea de arreglarle el
cabello a la novia. Sus guedejas flotantes
guedan escondidas bajo el velo. Desde este
momento en adelante, la costumbre dicta que
su cara no sea revelada en publico.

Se le conduce a un lugar donde se encuentra
un dosel o JUPA (cobertura) que esta
localizado en el interior de la casa, o en el
exterior. El lugar de la novia esta al lado de su
esposo, donde juntos escucharan siete
bendiciones dadas por uno de sus padres o
por personas de preeminencia. En el caso de
las bodas de Cana de Galilea, por ejemplo,
Yeshua fue el invitado mas prominente que
estuvo presente, y sin duda se le pediria a El
gue pronunciara la bendicién sobre los recién
casados (Yojanan (Juan) 2:1-11).



La Fiestade la Boda:

A cada invitado que asiste a una fiesta de
bodas se le exige usar vestido de bodas. En
Matityah (Mateo) 22:1-14 Yeshua da una
ilustracion sobre la fiesta y sobre el vestido de
bodas en relacion con lIsrael. (En los versos
1-6 Yeshua revela la historia de
desobediencia de Israel en todas sus edades
al ignorar de forma constante sus
mandamientos y ordenanzas. Y de cOmo son
disciplinados. Los versos del 7-9 muestra a
través de la historia como otras naciones
toman poderio sobre ellos, y aun profetiza la
destruccion de Jerusalén por parte de los
romanos en el afio 70 DC. Sin embargo,
revela el propdsito redentor que se llevaria a
cabo entre todas las naciones a donde fueron
llevados Yejezqgel (Ezequiel) 37:21 “y les
diras: Asi dice Adonay YHWH: He aqui, Yo
tomo a los hijos de Israel de entre las
naciones adonde fueron, y los recogeré de
todas partes, y los traeré a su propia tierra”.
Los versos 11-14 muestran que el vestido de
bodas estd relacionado con la FE
OBEDIENTE que el creyente ha manifestado
hacia sus mandamientos. Esto es confirmado
por Matityah (Mateo) 5:19 “Por tanto,
cualguiera que suprima uno solo de estos
mandamientos mas pequefos, y asi ensefie
a los hombres, muy pequefio sera llamado en
el reino de los cielos, pero cualquiera que los
practique y ensefie, éste sera llamado grande
en el reino de los cielos”.

El banquete de Bodas era presidido por un
coordinador o maestresala, (Yojanan (Juan)
2:8,9). Esta persona estaba encargada de
tener cuidado de los preparativos y el
desarrollo de la fiesta. Cuidaba de los
invitados y daba érdenes a sus sirvientes para
gue llevaran a cabo todos los detalles
relacionados con la boda. La expresion
hebrea "hijos de la camara nupcial" usada por
Yeshua, (Matityah (Mateo) 9:15), se refiere a
los invitados a la fiesta de matrimonio (esta
expresion se usaba mas en Galilea que en
Judea). El maestresala daba gracias por la
comida y pronunciaba la bendicién en los
momentos sefalados. También bendecia al
Eterno por el fruto de la Vid (vino). Durante la

14

EMC SHALOM INTERNACIONAL

comida prevalecia la jovialidad y se esperaba
gue los invitados exaltaran a la novia.

No habia ceremonia religiosa en la fiesta,
solamente se hacian las bendiciones de los
parientes y amigos. La bendicion de los
agentes de la boda de Ruth y Booz es un
buen ejemplo Ruth 4:11 “Y todos los del
pueblo que estaban en la puerta, juntamente
con los ancianos, dijeron: jTestigos somos!
iYHWH te conceda que la mujer que va a
entrar en tu casa sea como Raquel y como
Lea, las cuales edificaron la casa de Israel, y
te hagas fuerte en Efrata, y tu nombre sea
famoso en Bet-léhem”. Después de
terminada la fiesta, los ahora esposos eran
conducidos a un apartamento Illamado
“Talamo”, para estar en intimidad. Las fiestas
matrimoniales duraban una semana, como
dura aun entre los ortodoxos guardadores de
Torah, de la misma manera que la fiesta de
Succot (Tabernaculos) llamada también la
flesta de las bodas, Shofetim (Jueces)
14:17. Los dias de celebracion de la pareja
duraban un mes completo (30 dias). Cuando
Nuestro Mashiaj Yeshua regrese en un YOM
TERUAH y se produzca nuestro encuentro
con EL en las nubes, seremos recogidos
todos los que asistiremos a tan preciosa y
esperada boda. Y sea entonces establecido
su Reino aqui en la tierra y EL se siente en el
mismo lugar donde se sent6 su padre David.
(El que lea que entienda)

La Relacion de Elohim con Israel

A. Dios se encuentra con Israel en el Sinai y
hace pacto de unién espiritual con él,
(Shemot (Exodo) 19:8-17).

B. Israel ratifica el pacto. Moshe escribe la
ley del pacto y levanta un altar con doce
columnas que representa a las tribus. Se
hacen holocaustos y con la sangre de los
animales sacrificados se rocia al pueblo
(sangre del pacto). Shemot (Exodo) 24:4-
8.

C. Pero Israel rompe el pacto con YHWH al ir
tras la idolatria y ELOHIM se divorcia de
ellos Yirmeyah (Jeremias) 31:32;
Yirmeyah (Jeremias) 2:1-11; Yirmeyah
(Jeremias) 3:1.



D. Sin embargo, dice el profeta: Hoshea
(Oseas) 1:10-11 “De todos modos, el
pueblo de Yisra'el serd en numeros tanto
como los granos de arena en el mar, que
no puede ser medido ni contado; asi que
el tiempo vendra cuando en vez de ser
dicho: "Tu no eres mi pueblo,” sera dicho
a ellos: "Ustedes son los hijos del Elohim
viviente." Entonces los hijos de Yahudahy
los hijos de Yisra'el serdn recogidos
juntos; ellos nombraran por si mismos un
jefe; y ellos saldrdn de La Tierra; porque
ese sera un gran dia, [el dia] de Yizreel”.

Contrato de Matrimonio “La Torah”.

Precio que se paga por el rescate de los
esparcidos y expatriados de Yisrael. Su vida,
Su sangre- Maaseh (Hechos) 20:28; Kefa
Alef (1  Pedro) 1:18,19; Hitgalut
(Apocalipsis) 1:5,6; Hitgalut (Apocalipsis)
5:9; Qorintiyim Alef (1 Corintios) 6:20;
Qorintiyim Alef (1 Corintios) 7:23

Fragmento base tomado del
blogmiguelsanchezavila, publicado en el
2011. Modificado a los conceptos de las
Raices Hebreas, estableciendo la relacion
exegeética con el pacto matrimonial hebreo.

Fin de la Parashé.

Nota de edicion EMC: Cabe destacar en
este momento, esperando que todos los
hermanos que inician sus estudios de
Parasha (porcion semanal de la Torah);
puedan tener claridad en cuanto al recurso
utilizado por nuestro ministerio y que estriba
en su mayoria; de la misma Escritura, dando
el enfoque historico, cultural e idiomatico que
Las Raices Hebreas proveen a las cuestiones
proféticas y nos permite ver con mayor
claridad las revelaciones de: Las dos casa de
Yisrael, Efraim y Yehuda, La unicidad de
YESHUA como el Creador hecho Carne, Las
promesas que solo le pertenecen a Yisrael,
asi como la observancia legitima a todos los
mandamientos que Efraim puede guardar en
la dispersion. Sin embargo, no
necesariamente el lector y estudiante de

15

EMC SHALOM INTERNACIONAL
TORAH tiene la obligacion de estar de
acuerdo con dichos comentarios.

El material y recurso biblico utilizado en este
documento es por lo general de la Biblia VIN
Versién Israelita Nazarena, que es usada en
primera instancia al citar cada texto biblico
en negrilla, y ese es el versiculo a comentar.
Ademas, usamos el recurso de los
comentarios de La Version Kadoshy BTX3
de E-Sword. [Los identificas por estar
encerrados en estos corchetes y en letra mas
pequefal.

Glosario:

- Adon: Sefior de caracter feudal. Duefio
de tierras. En el caso de YHWH, duefio
de toda la Tierra.

- Aliya: Subida, subir.

- Besarot: (plural) Buenas noticias,
Evangelios.

- Besorah: Buena Noticia. El evangelio.

- Bikurim: Fiesta de las Primicias.

- Brit Hadasha: Pacto Renovado, NP.

- Derash: Tercer nivel de interpretacion
PARDES, lo aplicable y subjetivo del
mensaje.

- Emunah: Fe obediente a La Torah y sus
Mandamientos.

- Haftara: Comentario de los profetas.

- HaMatzot: Festividad de Panes sin
Levadura.

- Jumash: Nombre de una Torah que
contiene comentarios rabinicos.

- Kabod: La gloria de YAHWEH. Su
presencia en medio de los que invocan
Su nombre.

- Kadosh: Santo.

- Kehila: Congregacion.

- Ketubah: Contrato Matrimonial

- Mitzvah: Mandamiento.

- Parasha: Porcién de la Torah semanal.

- Parashot: Plural de Parasha.

- Pesaj: Fiesta de Pascua.

- Peshat: Lo literal del texto.

- Remez: Comentario alegorico.

- Rosh Jodesh: Cabeza de Mes.

- Shavuot: Fiesta de las Semanas,
Pentecostés.

- Shekinna: Manifestacion gloriosa de



YAHWEH, donde hace notar de alguna
forma natural su presencia.

- Sod: Cuarto nivel de interpretacion
PARDES, lo secreto del mensaje y que
es desentrafiado a través de la sabiduria
judia, como gematria, mazorah, talmud y
otros documentos de caracter hebreo.

- Succot: Fiesta de Tabernaculos.

- Tanak: Antiguo Pacto, AP.

- Teshuva: Retorno, Arrepentimiento.

- Tevilah: Inmersion, Bautismo.

- Toréh: Instrucciones, pentateuco, ley.

- Yom Kippur: Festividad llamada EIl Dia
Del Gran Perddn.

- Yom Teruah: Fiesta de Trompetas

Nuestros comentarios obedecen a la doctrina
establecida en EMC SHALOM
INTERNACIONAL como ministerio de Raices
Hebreas y son pilares que defendemos y
exponemos en la predicacion del unico
evangelio que los primeros emisarios
(apéstoles) pregonaron con un solo propoésito:
Restaurar el Reino de Israel. Hechos 1:6 y
dirigido a los destinatarios establecidos en
Santiago 1:1y 1 de Pedro 1:1 “LA CASA
PERDIDA DE ISRAEL”.

El mismo Rab Shaul (apostol Pablo) emisario
por excelencia para todos los gentiles sabia
de antemano que su foco de alcance era
solamente las doce tribus dispersas
llamadas ‘ovejas perdidas de la casa de
Yisrael”. [Melo Ha Goyim] “Los justos de las
naciones” Hechos 26:7 Es el cumplimiento
de esta misma promesa que nuestras doce
tribus esperan obtener, resueltamente
haciendo sus actos de adoracion noche y dia;
a pesar de esto, jes en relacion con esta
esperanza, su Majestad, que hoy soy
acusado por los judios!

PD: Este documento es comentado
semanalmente en vivo y en directo en
nuestras clases por internet cada Shabbat,
de 9:00AM a 12:30PM (Horario del Este EU)
a través de www.zoom.com. El numero de
identificacion ID para ingresar al canal de
EMC es: 4637031177

16

EMC SHALOM INTERNACIONAL

Nuestro Unico deseo a través de este material
es que ti y los tuyos sean mas que
bendecidos por un entendimiento superior de
las escrituras; moviéndonos del mensaje
subjetivo de hoy y casi mistico. A lo objetivo
del mensaje, con una mayor certeza
idiomatica y envuelto en su ambiente cultural
respectivo, dandonos asi la mayor solidez
interpretativa de los textos.

Todos los creyentes en el Elohim de la Biblia
tenemos un comun denominador y un solo
deseo, el cual es establecer un “avivamiento”
tan poderoso, que traiga la presencia de El
Rey de reyes y establezca su Reino de una
vez y para siempre; pero lo Unico que traera
esto a la congregacion de los santos de
Yisrael es “LA HISTORIA BIBLICA”; volver al
fundamento y forma inicial de la FE Hebrea.

Este documento, asi como la clase de Torah
de cada Shabbat, corresponde a eso: a
conocer la historia espiritual de un pueblo,
“YISRAEL", y a vivir con el convencimiento de
gue somos la continuacion y conclusion de
esta hermosa historia de amor. Estamos muy
agradecidos por tus aportes a nuestro
ministerio. Nos esta permitiendo ir a mayor
excelencia.
https://www.PayPal.me/emcshalom

SHALOM LEKULAM.



http://www.zoom.co/
http://www.gotomeeting.com/
http://www.gotomeeting.com/
http://www.paypal.me/emcshalom

