
1 

  
   

 

  

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
PARASHÁ 17 YITRÓ | ÉXODO 18:1 – 20:23 

Prohibida toda reproducción lucrativa - Utilizar bajo permiso. 

 

Para más información puede ubicarnos por medio de nuestra página web www.emcshalom.com  
también a través de nuestro canal en YouTube EMC Shalom Internacional 

y puedes escribirnos a nuestro correo emcshalomint@gmail.com 
 

Aliyot a la Toráh: 

1. 18:1-12  
2. 18:13-23 
3. 18:24-27  
4. 19:1-6 
5. 19:7-19 
6. 19:20 – 20:14 (20:17 RV60) 
7. 20:15-23 (18-26 RV60) 
8. Maftir: 20:19-23 (22-26 RV60) 

 
Haftaráh: Isaías 6:1-13 (Sefardíes); 6:1 – 7:6; 

9:5-6 (6-7 RV60) (Ashkenazíes) 

Brit Hadashah: Lucas 10:1 – 11:54  

Primera aliyá, 18:1-12 

18:1 “Yitró, el sacerdote de Midyán, 

suegro de Mosheh, se enteró de todo lo 

que Elohim había hecho por Mosheh y por 

Yisrael su pueblo, cómo Yahweh había 

sacado a Yisrael de Mitsráyim” – Era 

inevitable que tan grandes maravillas 

quedaran ocultas. La noticia corrió de tal 

manera, que Yitró en Midyán supo lo que 

había sucedido. De la misma manera 

tenemos la responsabilidad de hacer notorias, 

entre todos los pueblos, las maravillas de 

YHWH. Tehilim (Salmo) 40:5 “¡O YAHWEH 

mi Elohim, has multiplicado Tus obras 

maravillosas! Tus maravillas y tus 

pensamientos hacia nosotros – ¡nadie se 

puede comparar a ti! Yo las proclamaré, yo 

hablaré de ellas; ¡pero hay demasiado que 

decir!” 

18:8 “Mosheh entonces le contó a su 

suegro todo lo que Yahweh le había hecho 

al Paroh y a los mitsritas en favor de 

Yisrael, todas las dificultades que habían 

tenido por el camino, y cómo Yahweh los 

había librado” – La mejor manera de 

testificar es contando los hechos maravillosos 

que YHWH ha hecho. Es necesario que el 

oyente conozca a YHWH por sus hechos 

prodigiosos y no por estrategias humanas o 

medios que rayen en lo místico. YHWH es 

real y como tal debe ser presentado. Esto solo 

se puede lograr mediante el Ruaj HaKodesh, 

Maaseh (Hechos) 1:8 “Pero recibirán poder 

cuando el Ruaj HaKodesh venga sobre 

ustedes; ¡y serán mis testigos en 

Yerushalayim, en todo Yahudáh y Shomron; 

en verdad hasta lo último de la tierra!” 

[Actualmente, las dos casas de Yisra'el no 

han sido reunidas. Ahora es el momento en el 

que Yeshúa ha escogido revelar a muchos, 

que regresen a Yisra'el, porque tenemos que 

ser sus testigos hasta lo último de la tierra. 

Yisra'el se encuentra en todas las naciones]  

18:9 “Y Yitró se alegró por todas las 

bondades que Yahweh le había mostrado 

a Yisrael cuando los libró de mano de los 

mitsritas.” – Es precisamente la Buena 

Noticia la que causa asombro en los que 

escuchan de las maravillas y la grandeza de 

YAHWEH. Solo esta Besoráh (Buena Noticia), 

es la que confronta las creencias de estos 

oyentes y derriba todo argumento en contra 

del Eterno, hasta el punto de que el oyente 

llega a reconocer la grandeza del Elohim de 

Israel, sobre las demás deidades que adoran 

las demás naciones. Este es el testimonio que 

trae la conversión a aquellos que estamos 

buscando el mensaje de redención. Romiyim 

(Romanos) 10:14-15 “Pero ¿cómo podrán 

invocar a alguien, en quien no han confiado? 

¿Y cómo pueden confiar en alguien que no 

han oído nada sobre El? ¿Y cómo pueden oír 

acerca de alguien si nadie lo proclama? ¿Y 

cómo puede la gente proclamarlo si 

YAHWEH no los manda? Como el Tanaj lo 

dice: "¡Cuán hermosos en las montañas de 

Yisra'el son los pies de aquel que trae las 

Buenas Noticias, proclamando Shalom, 

anunciando Salvación!"” 

   
    

 
Ingresa a nuestro canal
de Telegram (escanea el 

código QR)

http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com


EMC SHALOM INTERNACIONAL 

2 

18:12 “Y Yitró, suegro de Moshé, tomó un 

holocausto y sacrificios para Elohim, y 

Aharón vino con todos los ancianos de 

Israel a comer con el suegro de Moshé 

delante de Elohim.” –  Escuchar y reconocer 

solamente no es suficiente. El paso a la 

redención está en un sacrificio. Y fue eso 

precisamente lo que Yitró hizo, un holocausto 

delante de YHWH. Hoy en día no precisamos 

el sacrificio de animales, puesto que Yeshúa, 

el cordero de Elohim que quita el pecado del 

mundo (Yojanán (Juan) 1:29), hizo el 

sacrificio una vez y para siempre, cf. Ivrim 

(Hebreos) 9:11-14. Sin embargo, es 

necesario levantar un altar, como todos los 

hombres que han tenido un verdadero 

encuentro con el Eterno; un altar de piedra 

(solidez, firmeza). Esta parashá nos enseñará 

a levantar ese altar y a vivir delante de Él a 

plenitud. 

Segunda aliyá, 18:13-23  

18:13 “Al día siguiente, Mosheh se sentó 

como magistrado entre el pueblo, 

mientras el pueblo estuvo alrededor de 

Mosheh desde la mañana hasta la tarde” - 

Al día siguiente al que Yitró ofreció el 

sacrificio, Moshé ejerció la función de juez 

sobre la nación. La palabra usada para juzgar 

aquí es: “Shafat” (ט פָׁ  del Strong #8202 que (שָׁ

significa: juzgar, i.e. pronunciar sentencia (por 

o contra); vindicar o castigar; litigar 

(literalmente o figurativamente); contender, 

defender, gobernar, juez, juicio, juzgar, litigar. 

Lo que nos da la idea de que Moshé atendió 

los litigios y problemas particulares que tenía 

el pueblo. Estos al parecer no eran pocos, 

puesto que estuvo todo el día en ellos. Ahora 

bien, tengamos en cuenta que Yitró hizo 

sacrificio a YAHWEH. Esto es una clara 

muestra de su conversión total al Elohim de 

Moshé.  

18:17-18 “Pero el suegro de Mosheh le 

dijo: “Lo que estás haciendo no está bien; 

de seguro que te agotarás, y esta gente 

también. Porque la tarea es demasiado 

pesada para ti; no puedes realizarla tú solo” 

– El Eterno ha puesto a nuestro alrededor 

personas a las que usa para aconsejarnos. El 

consejo de un santo es recibido “como” que 

viene de YHWH mismo. Es decir, que el 

Altísimo usa a personas para mostrarnos en 

qué nos estamos equivocando. Aquí Yitró le 

hace ver a Moshé que, solo sobre sus 

hombros, no puede llevar a cabo toda la obra 

de YHWH. Este consejo no venía de cualquier 

hombre. Provenía de uno que hacía 

sacrificios a YAHWEH y le presentaba 

ofrendas con temor y temblor.  

En el reino debe existir una relación de 

interdependencia entre los miembros. Es 

decir, que todos tienen sus funciones y que 

todos dependen de todos. En la Escritura se 

tipifica al pueblo como un cuerpo en el cual, 

todos los miembros cumplen una función 

única, especial, necesaria e inalterable. 

Qorintiyim Alef (1 Corintios) 12:12-14 “Tal 

como el cuerpo es uno, y tiene muchos 

miembros, pero todos los miembros del 

cuerpo, aun siendo muchos, constituyen un 

solo cuerpo, así es con el Mashiaj. Porque es 

porque fuimos sumergidos en un solo cuerpo, 

sean Judíos o Gentiles, esclavos o libres; y 

nos fue dado un solo Ruaj a beber. Pues, en 

verdad, el cuerpo no consta de un solo 

miembro, sino de muchos”. 

18:19 “Ahora, escúchame; yo te 

aconsejaré, y Elohim estará contigo. Sé tú 

el representante del pueblo delante de 

Elohim, y somete los asuntos a Elohim.” – 

Yitró le recuerda a Moshé cuál es su función. 

Este era el líder indiscutible de Israel. La 

persona que haría las veces de intermediario 

entre Elohim y su pueblo. Responsabilidad 

que solo le correspondía a él. Esa era su 

prioridad ministerial. Debemos tener presente 

que la función que YHWH nos dio no es para 

nadie más, y que la función que Él le dio a los 

demás no es para nosotros. Este es un 

principio de bendición que no podemos pasar 

por alto. Qorintiyim Alef (1 Corintios) 12:21-

22 “Por tanto, el ojo no puede decir a la mano: 

"No te necesito"; o la cabeza a los pies: "No 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

3 

los necesito." Antes bien, los miembros del 

cuerpo que parecen menos importantes 

finalmente son los más necesarios”. 

18:21 “Además, escogerás de entre todo el 

pueblo hombres capaces, temerosos de 

Elohim, hombres veraces que aborrezcan 

las ganancias deshonestas, y los pondrás 

sobre el pueblo como jefes de mil, de cien, 

de cincuenta y de diez.” – Aquí 

encontramos el principio más elevado del 

liderazgo espiritual: el acto de delegar. Solo 

los grandes líderes entienden este principio 

correctamente. Ahora, el asunto está en no 

delegar a la ligera. Estas personas que se 

eligen deben tener algunas características:  

• Ser Capaces: esta cualidad alude a 
personas que tengan dotes para el 
liderazgo. Es decir, que sean idóneos. 

• Ser Temerosos de Elohim: para ejercer 
un liderazgo espiritual se necesita, más 
que todas las cosas, una vida espiritual 
que respalde su ministerio. Es decir, debe 
ser una persona que manifieste el fruto del 
Ruaj.  

• Aborrecer las ganancias deshonestas: 
que no caiga en descrédito por el soborno 
o por hacer acepción de personas. 

 
Estos hombres de los que habla la Escritura 
debían ser establecidos según su capacidad. 
Sobre mil, sobre cien, sobre cincuenta y sobre 
diez. El Eterno tiene en cuenta las 
capacidades; del llamamiento también 
depende la responsabilidad. Lucas 12:47-48 
“Aquel siervo pues, que conoció la voluntad 
de su señor y no se preparó ni hizo conforme 
a su voluntad, será azotado mucho. Pero el 
que no la conoció, e hizo cosas dignas de 
azotes, será azotado poco, porque a todo 
aquel a quien fue dado mucho, mucho le 
será demandado, y al que encomendaron 
mucho, más le pedirán”. 2 Timoteo 2:15 
“Procura con diligencia presentarte a Dios 
aprobado, obrero que no tiene de qué 
avergonzarse, que traza correctamente la 
palabra de la verdad” (BXT3).  
 
18:22 “y que ellos juzguen al pueblo en 
todo tiempo. Haz que te traigan a ti las 

disputas mayores, pero deja que decidan 
ellos las disputas menores. Facilítate la 
tarea por medio de dejar que ellos 
compartan tu carga.” – Su labor principal 
era atender los asuntos sociales del pueblo y 
así facilitarle la tarea a Moshé. Esto 
establecía un ambiente de comunidad e 
interdependencia. Se podría decir que fue 
este el primer Sanedrín establecido en Israel. 
Trayéndolo hoy a nuestras congregaciones 
es lo que conocemos como el cuerpo de 
ancianos. Maaseh (Hechos) 6:3 “Hermanos, 
escojan siete hombres de entre ustedes que 
sean conocidos por estar llenos del Ruaj 
HaKodesh y sabiduría. Nosotros los 
designaremos para que estén a cargo de este 
asunto importante”.  
 
Tercera aliyá, 18:24-27  
 
18:25 “Mosheh escogió hombres capaces 
de entre todo Yisrael, y los nombró como 
principales sobre el pueblo – jefes de 
millares, de centenas, de cincuentenas, y 
de decenas” – Los niveles de jerarquía 
establecidos por Moshé garantizaban una 
mayor efectividad en el trabajo, y al mismo 
tiempo, se convertían en una distribución de 
carácter militar sobre el pueblo. Es importante 
que reconozcamos que los líderes han sido 
puestos para nuestro bien y que no debemos 
levantarnos en contra de ellos. De la misma 
manera, no debemos pasar por encima de su 
autoridad. Desobedecer a un líder es como 
desobedecer a YHWH mismo. Rab Shaúl 
dice en Romiyim (Romanos) 13:1-4 “Que 
toda persona se someta a las autoridades 
superiores, porque no hay autoridad que no 
provenga de Yahweh; así que las que hay, 
por Elohim han sido establecidas. De modo 
que el que se opone a la autoridad se opone 
a la disposición de Elohim; y los que se le 
oponen recibirán su condenación. Porque los 
gobernantes no están para atemorizar al que 
hace lo bueno, sino al que hace lo malo. 
¿Quieres vivir sin temor a la autoridad? Haz 
lo bueno y tendrás su alabanza; porque ella 
es un agente de Elohim para tu bien. Pero si 
haces lo malo, teme; porque no es en vano 
que lleva la espada; pues es un agente 
vengador de Elohim para castigar al que hace 
lo malo”. Y además la escritura dice en Ivrim 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

4 

(Hebreos) 13:17: “Obedezcan a sus 
dirigentes y sujétense a ellos, porque ellos 
velan por ustedes como quienes han de dar 
cuenta; para que lo hagan con alegría y sin 
quejarse, pues esto no sería provechoso para 
ustedes.”  
 
Cuarta aliyá, 19:1-6 
 
19:3-4 “y Mosheh subió a ha’Elohim. 
Yahweh lo llamó del monte y le dijo: “Así 
le dirás a la casa de Yaaqov y le declararás 
a la casa de Yisrael: ‘Ustedes han visto lo 
que les hice a los mitsritas, cómo los 
cargué a ustedes sobre alas de águila y los 
traje a mí” – Moshé fue a encontrarse con 
Elohim en la montaña. Ahí recibe un mensaje 
muy importante, no solo para los israelitas 
que allí estaban, sino para la posteridad. 
Dicho mensaje comienza declarando “Quién” 
es aquel que lo emite. YHWH le está 
recordando al pueblo que fue Él quien los 
sacó de Egipto. Y no solo que los sacó y los 
liberó, sino que también los trajo con mano 
prodigiosa a Su presencia. El término “sobre 
alas de águila” es usado para mostrar una vez 
más sus maravillas y portentos. Eran dos 
millones de personas aproximadamente ya 
que incluía ancianos, mujeres, niños y 
animales; además de los accesorios de viaje. 
El tramo de 160 millas aproximadamente era 
un trayecto que se podía recorrer en tres días, 
caminando día y noche de corrido y sin 
descansar. Así lo dice el versículo. Además, 
“su calzado no se gastó”. “Pastor: ¿entonces 
podemos decir que ellos volaron o levitaron 
todo ese trayecto?” Así como el Eterno abrió 
el mar en dos, hubo un gran milagro también 
en este recorrido.  

Otro tópico de este mensaje puede ser visto 
en dos dimensiones diferentes: 

• Primero, para el tiempo presente. Es 
decir, que el mensaje aplicaba para los 
oyentes de hoy, a los que se puede llamar 
casa de Yakov.  

• Segundo.  La dimensión profética que 
abarca a todos los hijos de Israel en 
todos los tiempos. Lo que significa que no 

solo fue un mensaje importante para los 
que oyeron en ese momento, sino para 
todos y cada uno de los Hijos de Israel en 
cualquier tiempo.  

19:5-6 “Ahora pues, si ustedes me 
obedecen fielmente y cumplen mi alianza, 
ustedes serán un tesoro para mí entre 
todos los pueblos. En verdad, toda la tierra 
es mía, pero ustedes me serán un reino de 
sacerdotes y una nación santa’” – Con 
base en esta declaración, y al hecho de haber 
sido “Quién” los trajo de Egipto y los liberó con 
mano prodigiosa, YHWH les da un mensaje 
muy importante del que dependería su 
relación con Él en los siglos por venir. Este 
mensaje comienza con un “si” condicional. Lo 
que nos muestra que nuestra relación con el 
Eterno depende de nuestra fidelidad. Él 
siempre es fiel. Él hizo su parte al sacar a 
nuestros padres de Egipto y a lo largo de la 
historia, el librarnos de todos los males. No 
hacemos nada para ganar su favor, puesto 
que Él nos escogió de manera incondicional 
de entre todas las naciones de la tierra, cf. 
Devarim (Deuteronomio) 10:15.  

Pero la bendición es condicional. Depende 
primero de escuchar la voz de YHWH y de 
cumplirla. En una sola palabra: Obediencia. 
Entonces podremos recibir las bendiciones 
de YHWH. La mayor de todas las bendiciones 
es ser el tesoro especial del Creador del cielo 
(Reino). Es nuestro deber comportarnos 
como ese reino sacerdotal y gente santa que 
Elohim demanda. La condición establece la 
bendición. Devarim (Deuteronomio) 28:1-2 
"Si escuchas atentamente a lo que YAHWEH 
tu Elohim dice, observando y obedeciendo 
todos sus mitzvot que yo te estoy dando hoy, 
YAHWEH tu Elohim te levantará por sobre 
todas las naciones de la tierra; y todas las 
siguientes bendiciones serán tuyas en 
abundancia – si tú haces lo que YAHWEH tu 
Elohim dice. Yahoshúa (Josué) 1:8 “Sí, 
guarda este libro de la Toráh en tus labios, y 
medita en él día y noche, para que tengas 
cuidado de actuar conforme a todo lo escrito 
en él. Entonces tus empresas prosperarán, y 
tú tendrás éxito”. 
 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

5 

Quinta aliyá, 19:7-19  
 
19:8 “Todo el pueblo contestó a una y dijo: 
“¡Todo lo que Yahweh ha hablado lo 
haremos!” Y Mosheh le llevó a Yahweh las 
palabras del pueblo” – Ese día el pueblo 
respondió positivamente al pacto que YHWH 
establecía con ellos. Lo que los hacía 
responsables si lo quebrantaban. Es por eso 
por lo que a lo largo de la historia YHWH les 
reclama haber quebrantado dicho pacto. Esta 
desobediencia establecería la historia de las 
dispersiones que, hoy en día, no se tienen en 
cuenta para la “restauración de todas las 
cosas”. Hoy se predica un evangelio “buena 
noticia” totalmente alejado del entendimiento 
de lo que causó la “mala notica”. Melakhim (1 
Reyes) 11:30-31 “Entonces Ahías tomó el 
manto nuevo que llevaba sobre sí, lo rasgó en 
doce trozos, y dijo a Jeroboam: Toma tú diez 
trozos, porque así dice YHVH, Dios de Israel: 
He aquí, Yo rasgo el reino de la mano de 
Salomón, y a ti te doy diez tribus”. Este 
entendimiento hoy no se tiene. Pero usted es 
privilegiado al recibirlo, pues hace parte de la 
restauración de todas las cosas. Ahora toman 
completo sentido versículos como: Maaseh 
(Hechos) 1:6 “Cuando estaban juntos, le 
preguntaron: "¿Adón, en este tiempo 
restaurarás el gobierno de Yisra'el?"”, Amós 
9:11 “En aquel día levantaré el tabernáculo 
de David, ya caído, Y cerraré sus brechas y 
reconstruiré sus ruinas, Y lo edificaré como en 
los días de antaño”, Amós 9:14 “Y haré volver 
del cautiverio a mi pueblo Israel, Y 
reedificarán las ciudades asoladas y las 
habitarán, Y plantarán viñas y beberán su 
vino, Y harán huertos y comerán su fruto”, 
Hoshea (Oseas) 1:10b “… Y sucederá que 
donde se les haya dicho: Vosotros no sois mi 
pueblo; se les dirá: Hijos del Dios viviente” 
 
19:9 “Y Yahweh le dijo a Mosheh: “Vendré 
a ti en una densa nube, para que el pueblo 
oiga cuando yo hable contigo y así confíen 
siempre en ti”. Entonces Mosheh le 
informó las palabras del pueblo a 
Yahweh,” – La frase “para que el pueblo” 
está modificada por la palabra “abur” (עֲבוּר) 
del Strong #5668 que significa: por amor a, a 
causa de, motivo. Es decir, que YHWH se 
hizo audible a todo el pueblo, para que 

confiaran en Moshé, por amor de ellos 
mismos.  
 
19:10-11 “y Yahweh le dijo a Mosheh: “Ve 
al pueblo y adviérteles que se mantengan 
puros hoy y mañana. Que laven sus ropas. 
Que se preparen para el tercer día; porque 
Yahweh bajará al tercer día, a la vista de 
todo el pueblo, sobre el monte Sinay” – La 
orden fue básicamente hacer tevilah. La frase 
tercer día hace alusión a la resurrección de 
Yeshúa como la muestra más elevada de la 
gloria de YHWH. Este término siempre está 
mostrando el tiempo profético del regreso del 
Mashiaj a Reinar. En la mañana del tercer 
día… (Dos mil años de redención y mil de 
reinado). Kefa Bet (2 Pedro) 3:8 “Pero 
amados, no ignoréis esto: que para el Señor 
un día es como mil años, y mil años como un 
día”.  
 
19:12 “Y pondrás límites alrededor para el 
pueblo, y dirás: "Guardaos de subir al 
monte tocar su límite; cualquiera que 
toque el monte, ciertamente morirá.” – El 
Dr. S. K. Blad dice: “La santidad implica 
reconocer los límites. Los límites son los que 
santifican. Santidad significa hacer una 
división entre una cosa y otra. En el Reino de 
los cielos hay muchos límites, como hemos 
visto en relación con la escalera de Yaakov. 
Hay niveles y límites. Cuanto más santa sea 
una persona, más podrá acercarse al Eterno. 
La santidad tiene que ver con acercamiento. 
Los límites fueron puestos para dividir entre el 
pueblo y los sacerdotes. El pueblo no podía 
traspasar esos límites. Es muy grave 
traspasar los límites que el Eterno marca. 
Siempre trae graves consecuencias. El 
pueblo no había aprendido esta lección y el 
Eterno le insta a Moshé varias veces a 
advertir al pueblo para que no traspase los 
límites”.  
 
19:14-15 “Mosheh bajó del monte a donde 
estaba el pueblo y le advirtió al pueblo que 
se mantuviera puro, y lavaron sus ropas. Y 
le dijo al pueblo: “Prepárense para el 
tercer día: No se acerquen a la mujer”” – 
El flujo de semen produce impureza ritual, cf. 
Vayikrá (Levítico) 15:2-3. Es por eso por lo 
que los hombres no podían tener relaciones 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

6 

sexuales durante ese tiempo para 
mantenerse puros. Ahora bien, la pregunta 
que surge al respecto es: ¿Por qué algo tan 
sublime como la semilla de la vida misma se 
convierte en algo impuro? La explicación es 
simple: son millones de espermatozoides que 
potencialmente llegarían a ser personas, pero 
mueren, y no puede haber nada muerto en la 
presencia de YHWH. Es más, el Eterno nunca 
solicita flores en sus altares; por más 
hermosas que sean, es necesario cortarlas 
para ponerlas en un florero para adornar. En 
ese caso, ya estarían en un proceso de 
muerte y deterioro considerado contra 
naturaleza. Mordekhay (Marcos) 12:27 “No 
es Dios de muertos sino de vivos; y vosotros 
mucho erráis”.  
 
19:16 “Y aconteció que, al tercer día, 
cuando llegó la mañana, hubo truenos y 
relámpagos y una densa nube sobre el 
monte y un fuerte sonido de cuerno; y 
tembló todo el pueblo que estaba en el 
campamento.” – Esta fue la primera 
celebración de Shavuot. En esta fiesta se 
celebra la entrega de la Toráh desde el cielo. 
Es por eso por lo que, después de la 
resurrección de Yeshúa, se recibe una vez 
más la Toráh, solo que esta vez fue grabada 
en los corazones de los creyentes. Yirmeyah 
(Jeremías) 31:33 “"Porque este es el Pacto 
que haré con la casa de Yisra'el después de 
esos días," dice YAHWEH: "Yo ciertamente 
pondré mi Toráh dentro de ellos y la escribiré 
en sus corazones; Yo seré su Elohim, y ellos 
serán mi pueblo”. Otra perspectiva importante 
para aclarar es la que hoy se hace del pasaje 
en Maaseh (Hechos) 2:1-2: “Cuando llegó el 
día de Pentecostés estaban todos unánimes 
juntos. Y de repente fue hecho en el cielo un 
estruendo, como de una ráfaga de viento 
impetuoso, el cual llenó toda la casa donde 
estaban sentados”. Pentecostés, que en 
hebreo es Shavuot y que significa semanas. 
 
La interpretación acomodada de la teología 
moderna; por decirlo de alguna manera, 
busca dar a entender que en ese día de 
Pentecostés (fiesta de Shavuot) se fundó la 
iglesia cristiana. Grave error, pues el Mashiaj 
no vino a crear nada nuevo en ese momento. 

La palabra “nuevo” está definida en el Strong 
bajo variables de los vocablos que presentan 
similitud en el propósito. Del Strong #2318 
“kjadash” (ׁדַש  ,que significa reconstruir (חָׁ
componer, rejuvenecer, renovar, reparar, 
restaurar. Presenta el fundamento la palabra 
como tal. Seguidamente del Strong #2319 
“kjadash”, que es completamente idéntica a la 
anterior, permaneciendo como raíz. Esta 
palabra es definida como “nuevo” solo a modo 
de entendimiento para la traducción.  
 
Recordemos que hay palabras que no tienen 
definición cuando se intenta traducir de un 
idioma a otro. ¿Por qué tanta insistencia en 
esta apreciación? Porque es necesario 
confirmar lo que la escritura establece: 
Qohélet (Eclesiastés) 1:9 “Lo que ha sido es 
lo que será, lo que ha sido hecho es lo que 
será hecho, y no hay nada nuevo debajo del 
sol”. La palabra “Bara” (א רָׁ  del Strong (בָׁ
#1254 que significa “crear de la nada”, es 
utilizada en el primer capítulo de La Escritura 
por parte del Eterno, Quien es el único que 
(“BARA”) crea de la nada. A partir del 
establecimiento de todos los elementos que 
el ETERNO (“bara”) creó, se ejecuta una 
renovación de todas las cosas para diseñar y 
re definir lo que ya Elohim (“BARA”) CREÓ. El 
hombre no inventa, no crea, solo descubre.  
 
Sexta aliyá, 6 19:20 – 20:14 (20:17 RV60) 
 
19:21 “Entonces Yahweh le dijo a Mosheh: 
“Baja, adviértele al pueblo que no 
traspasen los límites para venir a ver a 
Yahweh, no sea que muchos de ellos 
perezcan” – Los límites establecidos por 
YHWH son para nuestro bien. De hecho, en 
eso consiste la santidad, en no violar los 
límites que el Altísimo nos ha puesto. A veces 
los límites son niveles de santidad y 
responsabilidad que el Eterno establece. No 
es lo mismo el nivel de santidad y 
responsabilidad de un sacerdote al de uno 
que no lo es. A veces queremos ciertos 
niveles de responsabilidad para los cuales 
aún no estamos preparados. Eso 
desencadena regularmente en un fracaso. No 
todos los líderes de Israel puestos por Moshé 
estaban sobre miles. Había unos sobre cien, 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

7 

otros sobre cincuenta y otros sobre diez, 
dependiendo del nivel de cada cual. 
Traspasar esos límites puede ser fatal. Estos 
límites se respetan cuando hay temor a 
YAHWEH. Matityah (Mateo) 10:28 “No 
teman a los que matan el cuerpo, porque no 
tienen poder para matar el alma. Por el 
contrario, teman al que puede destruir ambos, 
cuerpo y alma en el GueiHinnom”. Ivrim 
(Hebreos) 12:28-29 “Por lo tanto, puesto que 
hemos recibido un Reino inconmovible, 
tengamos gratitud, y mediante ella podamos 
ofrecer servicio que sea agradable a 
YAHWEH, con reverencia y temor.  Porque en 
verdad: "¡Nuestro Elohim es fuego 
consumidor!"”.  
 
19:22 “Los sacerdotes también, que se 
acerquen a Yahweh, tienen que 
mantenerse puros, no sea que Yahweh 
haga estragos entre ellos.” – Los 
sacerdotes tenían una responsabilidad 
superior al resto del pueblo, por lo que 
demandaba un mayor grado de santidad y un 
menor margen de error. El hecho de que un 
sacerdote no mantuviera un nivel de santidad 
acorde a su ministerio representaba un 
peligro para su vida. Vayikrá (Levítico) 10:1-
2 “Pero Nadav y Avihu, los dos hijos de 
Aharón, cada uno tomó su incensario, 
pusieron fuego en él, pusieron incienso en él, 
y ofrecieron fuego extraño delante de 
YAHWEH, algo que YAHWEH no les había 
ordenado hacer. A esto, fuego salió de la 
presencia de YAHWEH y los devoró, así que 
ellos murieron en la presencia de YAHWEH”. 
Hoy somos llamados a formar parte de un 
reino “sacerdotal”, no olvides tu 
responsabilidad. “Mantengámonos puros”.  
 
20:1 “Y habló Elohim todas estas palabras, 
diciendo” – Aquí comienza el relato de lo que 
mal se conoce como los diez mandamientos. 
En realidad, son diez enunciados o diez 
palabras que contienen importantísimas 
instrucciones. Estas diez palabras 
constituyen la Toráh moral de YHWH. En 
términos del “DERASH” (tercer nivel del 
PARDES) esta porción es llamada “KALA” 
(NOVIA), pues se entrega “EL CONTRATO 
MATRIMONIAL” (KETUBÁ) a la novia, la cual 
es su pueblo. Este contrato es “LA TORÁH” 

es decir, los mandamientos son los “votos 
matrimoniales” y Moshé hace el papel de 
notario en esta ceremonia. Es de carácter 
primordial conocer las etapas de una boda 
hebrea, porque de ello depende entender 
completamente el plan redentor para Yisrael. 
Al final de este documento compartiremos al 
respecto de una boda hebrea y será de gran 
bendición ver todo el plan redentor allí.  
 
Primera palabra  
 
20:2 “Yo Yahweh soy tu Elohim que te 
sacó de la tierra de Mitsráyim, la casa de 
servidumbre.” – Esta es la primera de las 
diez palabras o diez enunciados. Comienza 
declarando Quién es el que habla. Es esta la 
base de toda la Toráh. Toda la Toráh está 
basada en la persona de YAHWEH mismo. 
Cuando lo entendemos como mandamiento 
estamos tocando la base fundamental y 
columna vertebral de la Fe Hebrea. “YO SOY 
YHWH TU ELOHIM”. Es nuestro verdadero 
sentido de pertenecía y claridad con el único 
DIOS.  
 
Segunda palabra  
 
20:3-6 “No tendrás otros elohim aparte de 
mí. No te harás escultura, ni figura alguna 
de lo que hay en el cielo arriba, ni en la 
tierra abajo, ni en las aguas debajo de la 
tierra. No te postrarás ante ellas ni les 
servirás. Porque yo Yahweh tu Elohim soy 
un Elohim celoso, que castigo la culpa de 
los padres sobre los hijos, sobre la tercera 
y la cuarta generación de los que me 
rechazan, pero que muestro bondad por 
mil generaciones a los que me aman y 
observan mis mandamientos.” – Esta 
segunda palabra alertaba a no poner a nada 
ni a nadie por encima de YHWH, a no 
ponernos frente a ningún tipo de dios pagano 
u objeto de idolatría (imagen, monumento o 
iglesia). Y más aún, esto prohíbe la creación 
de imágenes que ilustren a cualquier deidad 
o a YHWH mismo. La Escritura dice en 
Yeshayah (Isaías) 40:18 “¿Con quién, 
entonces, pueden comparar al Elohim; qué 
imagen compara con él?”. Debemos tener 
presente que la idolatría no solo nos afecta a 
nosotros sino también a nuestra 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

8 

descendencia. De la misma manera nuestra 
obediencia se hace notoria en nuestra 
descendencia. También resaltamos una 
carga y, por ende, la consecuencia del 
pecado de “la idolatría a imágenes e ídolos” 
muy delicada, que recae en las familias que 
han practicado dicho pecado. Tehilim 
(Salmos) 135:15-18 “Los ídolos de los Goyim 
(extranjeros) son no más que oro y plata, la 
obra de manos humanas. Ellos tienen bocas, 
pero no pueden hablar; tienen ojos, pero no 
pueden ver; tienen oídos, pero no pueden oír; 
y no tienen aliento en sus bocas; aquellos que 
los hacen se harán como ellos, junto con 
todos los que confíen en ellos”. ¡Personas 
inútiles en casa, con toda condición para 
surgir, pero inútiles!  
 
Tercera palabra  
 
20:7 “No tomarás en vano el Nombre de 
Yahweh tu Elohim; porque Yahweh no 
tendrá por inocente al que tome en vano 
su Nombre.” – Esta ha sido una de las 
declaraciones más mal interpretada por 
nuestros hermanos de la Casa de Yahudá. 
Puesto que la prohibición estaba dada no por 
el hecho de mencionar su Nombre, sino por 
tomarlo en vano. La palabra usada aquí para 
vano es “shav” (וְא  del Strong #7723 que (שָׁ
significa: Calamidad, destrucción, falso, 
hipócrita, ilusoria, mentira, mentiroso, 
vanidad, vano. Por lo que podemos entender 
que de lo que está hablando es de no usarlo 
falsa e hipócritamente, o con el objetivo de 
maldecir. No solo de usarlo si no de llevar mal 
Su Nombre.  
 
Cuarta palabra  
 
20:8-11 “Recuerda el Shabbat para 
santificarlo. Seis días trabajarás y harás 
toda tu obra, pero el séptimo día es un día 
de reposo para Yahweh tu Elohim: No 
hagas ningún trabajo –tú, ni tu hijo, ni tu 
hija, ni tu siervo, ni tu sierva, ni tu bestia, 
ni el extranjero que está dentro de tus 
puertas. Porque en seis días hizo Yahweh 
el cielo y la tierra, el mar y todo lo que hay 
en ellos, y reposó en el séptimo día; por 
eso bendijo Yahweh el día del Shabbat y lo 

declaró sagrado.” – Esta palabra comienza 
con la palabra recuerda. Por lo que se 
muestra que no fue un mandamiento 
establecido en ese momento, sino uno que ya 
había estado establecido mucho antes. Dicha 
palabra en hebreo es “zakar” (כַר  del Strong (זָׁ
#2142 que significa: propiamente marcar 
(como para que sea reconocido), i.e de 
recordar; por implicación mencionar. Este día 
es establecido por y para YHWH. Él lo 
estableció como sagrado. El descanso 
aplicaba no solo para los hombres, sino 
también para los animales. Incluso al 
extranjero que viviera en Israel. Es decir, los 
siervos extranjeros también gozaban de este 
día. Hemos entendido un principio 
fundamental: que todos los hombres “que 
tuvieron un encuentro con YHWH” a través de 
la Escritura, establecieron como marca 
imborrable de ese momento, lo que significó 
y a donde los llevaría, “UN ALTAR DE 
PIEDRA”. Estamos teniendo un encuentro 
con YHWH a través de su poderosa verdad, 
Su Toráh. Es necesario que recibamos estas 
palabras de lo alto, y levantemos nuestro altar 
de piedra; estamos en este instante leyendo 
y aprendiendo del documento más elevado 
de la fe hebrea, LAS DOS TABLAS DE 
PIEDRA, con los mandamientos de 
NUESTRO ELOHIM. Debemos adoptar con 
claridad, decisión y compromiso en nuestra 
vida espiritual EL SHABBAT, el cual es un 
regalo maravilloso del Eterno para que los 
suyos vivamos en ¡SHALOM! 
 
Quinta palabra  
 
20:12 “Honra a tu padre y a tu madre, para 
que se alargue tu vida en la tierra que 
Yahweh tu Elohim te da.” – Honrar significa 
estimar. En este caso esta estima es 
representada financieramente. Es un pecado 
ante YHWH el no ser desprendidos 
financieramente con los padres. Este 
mandamiento está íntimamente ligado a la 
vida. Es decir, que es promesa de YHWH dar 
larga vida a los que honran a sus padres 
financieramente y en el orden que el 
mandamiento lo expresa, primero padre y 
luego madre. No es cuestión del monto, es 
cuestión de prioridad. Primero tu padre. “para 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

9 

que se alargue tu vida en la tierra que 
Yahweh tu Elohim te da”.  
 
Sexta palabra  
 
20:13 “No asesinaras.” – El mandamiento 
consiste en no cometer asesinato. Se trata de 
un acto premeditado y consciente del que lo 
lleva a cabo, ya sea por venganza u otro 
motivo. No así cuando se hace juicio o se 
actúa en defensa propia. En los accidentes se 
mata, pero no se asesina; en el ejército y la 
policía se mata en favor de “la defensa”.  
 
Séptima palabra  
 
20:14 “No adulterarás.” – El adulterio 
consiste en tener relaciones sexuales fuera 
del matrimonio. Esta es una de las dos 
condiciones por la cual se rompe dicho pacto.  
 
Octava palabra  
 
20:15 “No hurtes.” – Aquí se refiere no solo 
al robo de objetos que no nos pertenece sino 
también al secuestro. Además, esta palabra 
se usa también para referirse al fraude y la 
estafa.  
 
Novena palabra  
 
20:16 “No des falso testimonio contra tu 
prójimo.” – Cuando se habla de falso 
testimonio se refiere a acusar falsamente a 
alguien. También aplica al hecho de saber 
que alguien está siendo acusado falsamente 
y no hacer nada al respecto. Los principales 
líderes del tiempo de Yeshúa cometieron este 
pecado al proferir contra Él falsos 
testimonios, Matityah (Mateo) 26:59-61.  
 
Décima palabra  
 
20:17 “No codicies la casa de tu prójimo; 
no codicies la mujer de tu prójimo, ni su 
siervo, ni su sierva, ni su buey, ni su asno, 
ni nada que sea de tu prójimo.” – El hecho 
de desear algo que le pertenece a alguien es 
llamado codicia. David cayó en este pecado 
cuando codició a la esposa de Uriyah el jetita 
(Urías heteo), lo que lo llevó a deshacerse de 
uno de sus más leales hombres con tal de 

quedarse con su esposa, cf. Shemuel Bet (2 
Samuel) 11:14-15.  
 
Séptima aliyá, 20:15-23 (18-26 RV60) 
 
20:18 “Todo el pueblo presenciaba los 
truenos y relámpagos, el sonido del 
cuerno y el monte que humeaba; y cuando 
el pueblo vio aquello, cayeron hacia atrás 
y se mantuvieron a distancia.” – Fue tan 
grande y sublime este evento que provocó 
gran temor en el pueblo. Esta fue la primera 
fiesta de Shavuot que vivió el pueblo de 
Israel. Un evento similar ocurrió en otra 
celebración de Shavuot. Se trata de la 
registrada en Hechos capítulo 2 en la que el 
Ruaj HaKodesh se derramó sobre los 
creyentes en Yerushalayim.  
 
20:20 “Mosheh le respondió al pueblo: “No 
teman; ha’ Elohim ha venido solamente 
para probarlos, y para que el respeto a él 
esté siempre con ustedes, para que no se 
descarríen”” – Fue tan grande el temor que 
provocó la presencia de YHWH, que el pueblo 
no quiso que Él hablara con ellos, sino que 
hablara directamente con Moshé. Es por eso 
por lo que Moshé les dice que ellos habían 
sido testigos de esto con el fin de que el temor 
reverente estuviera siempre en ellos.  
 
20:23 “Y no subas por gradas a mi altar, 
para que tu desnudez no se descubra 
sobre él.” – Este mandamiento nos enseña a 
cubrirnos las piernas cuando ministramos a 
YHWH. Puesto que aquí no se habla de las 
partes íntimas, sino de las piernas 
específicamente.  
 
 
En esta Parashá se encuentran, del 
mandamiento número 25 al 41 de los 613.  
 
25.Precepto de creer en la existencia de 
YHWH como el Único Elohim, 20:2.  
26.Prohibición de creer en otra deidad fuera 
de Elohim, 20:3.  
27.Prohibición de hacer efigies talladas, 20:4.  
28.Prohibición de postrarse ante un ídolo, 
20:5.  
29.Prohibición de servir a un ídolo según el 
modo usual en que se le sirve, 20:5.  



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

10 

30.Prohibición de jurar en vano, 20:7.  
31.Precepto de consagrar el Shabbat con 
palabras, 20:8.  
32.Prohibición de hacer labores en Shabbat, 
20:10.  
33.Precepto de honrar al padre y a la madre, 
20:12.  
34.Prohibición de matar a un ser humano, 
20:13.  
35.Prohibición de cometer adulterio, 20:13 
(14 RV60).  
36.Prohibición de secuestrar a un ser 
humano, 20:13 (15 RV60).  
37.Prohibición de dar falso testimonio, 20:13 
(16 RV60).  
38.Prohibición de codiciar lo que pertenece a 
otra persona, 20:14 (17 RV60).  
39.Prohibición de hacer figuras, incluso para 
ornamentar, 20:20 (23 RV60).  
40.Prohibición de construir un altar de piedra 
con instrumentos de metal, 20:22 (25 RV60). 
41.Prohibición de ascender en gradas al altar, 
20:23 (26 RV60).” 
 
====== 
Fragmento tomado del 
blogmiguelsanchezavila. 2011 
 
La Boda Hebrea, un acto profético.  
 
“¡Gocémonos y alegrémonos! ¡Démosle la 
gloria! Porque el momento ha llegado para la 
boda del Cordero. Y su novia se ha preparado 
a sí misma; lino fino resplandeciente y limpio 
se le ha dado para vestir." "Lino fino" son las 
obras justas de los Kadoshim de YAHWEH. 
[Yisra'el] El malaj me dijo: "Escribe: '¡Qué 
benditos son aquellos que han sido invitados 
al banquete de bodas del Cordero!'" Entonces 
añadió: "Estas son las propias palabras de 
YAHWEH." Hitgalut (Apocalipsis) 19:7-9.  
 
Las costumbres matrimoniales en el Israel 
antiguo consistían en 2 etapas:  
 
A. El Kiddushin (Desposorio o compromiso) 
B. El casamiento  
 
Es bien sabido que en Oriente los padres de 
un joven eran los que le elegían la novia. La 
costumbre es establecida en la Toráh desde 

la antigüedad en tiempos de nuestros padres. 
Esto se practicaba por la sencilla razón de 
que la novia tenía que venir a ser un miembro 
de la familia o tribu del novio, y por eso toda 
la familia estaba interesada en saber si ella 
convendría o no. Hay evidencia de que al 
menos, el hijo o la hija, debían ser 
consultados. A Rebeca se la preguntó si 
deseaba ir para ser la esposa de Isaac, 
Bereshit (Génesis) 24:58. Este tipo de 
costumbre se ha venido cambiando, aun 
después del cautiverio de Babilonia, dándole 
la oportunidad al joven de elegir por sí mismo 
a su novia. Era natural en el Israel del primer 
siglo que los varones fueran los que buscaran 
su novia personalmente y no la joven al varón. 
Los rabinos enseñan que, como el hombre 
fue formado del polvo de la tierra (Génesis 
2:7) y la mujer de la costilla del hombre 
(Génesis 2:21- 24), el hombre trata de buscar 
a su esposa, a su costilla. ¡Busca lo que se 
había perdido! Similar a lo que Yeshúa dice: 
"Porque el Hijo del Hombre vino a buscar y a 
salvar lo que se había perdido", Lucas 
19:10). Esto lo aclara de forma puntual en 
Matityah (Mateo) 15:24, No he sido enviado 
sino a las ovejas perdidas de la casa de 
Israel.  
 
Las jovencitas a partir de los doce años 
podían ser desposadas o entregadas por sus 
padres. (Esto corresponde al hebraísmo: “la 
niña de sus ojos”. Recordemos que estamos 
hablando de la cultura oriental) Pero en 
cuestión de desposorio o matrimonio, ella 
debía dar su libre y expreso consentimiento 
(libre albedrio). Cuando el joven encontraba a 
su novia (o se enteraba del contrato que sus 
padres habían hecho desde la infancia, esa 
niña se convertía en “la niña de sus ojos”) le 
hacía una invitación a la casa de su padre. La 
misma invitación que Yeshúa manifiesta en 
Yojanan (Juan) 14:6 “Yo soy el camino, la 
verdad y la vida. Nadie viene a mi Padre, sino 
solo por medio de mí”. 
 
El joven varón tenía que tener suficientes 
medios para dar una dote matrimonial, la cual 
podía ser dinero, joyas o una propiedad. 
Cuando el varón tiene la dote, se inician las 
negociaciones por la novia. El padre del varón 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

11 

llama a un hombre que actúa como agente 
para él y su hijo. Este agente es el "amigo del 
novio", Yojanan (Juan) 3:29. Yojanan el 
inmersor era tipología del amigo del novio, de 
Yeshúa (el agente que por medio del Tevilah 
de Teshuvah por agua estaba preparando un 
pueblo dispuesto a YHWH). Este agente 
debía estar perfectamente informado sobre la 
dote que el joven podía pagar por su novia. 
De la misma manera el padre de la novia 
debía llamar a su agente. En el momento en 
el que los agentes de las dos partes se 
encontraban, se llevaban a cabo las 
negociaciones formalmente. Debían 
consentir en la mano de la joven y ponerse de 
acuerdo sobre la cantidad de la dote que el 
joven debía pagar por la novia.  
 
Esto de los agentes o "amigos del novio" se 
practicaba mucho en la historia y la cultura 
hebrea. Servían como mediadores de la 
pareja; e inclusive en la fiesta de bodas, 
llevaban presentes a la pareja y les servían. 
Estos testigos garantizaban que tanto el novio 
como la novia habían cumplido con lo ofrecido 
en el compromiso. Después de esto, la mujer 
aceptaba la propuesta voluntariamente y el 
amigo pasaba la respuesta al hombre.  
 
Hoy en día, la mujer pasa por una tevilah, es 
decir un baño ritual, para así entrar bajo la 
autoridad del novio (Shemot (Éxodo) 19:10). 
El evento es anunciado con un toque de 
Shofar (Shemot (Éxodo) 19:16). La novia 
sale de su casa al encuentro del novio (V. 17). 
El novio sale de su lugar para ir al encuentro 
de la novia (V.18). Los dos entran en el primer 
paso del pacto matrimonial hebreo, llamado 
“kidushín”, (santificaciones). Cuando los dos 
se santifican, se consagran y se apartan el 
uno para el otro.  
 
En este momento se puede decir que se 
encuentran atados el uno al otro. Es por esto 
que este paso también es llamado “erusín”, 
del verbo “aras” y “atar”. Estos amigos del 
novio son tipología del gobierno de la Kahal 
de Yisrael, que está puesto por YHWH para 
preparar a su pueblo para el encuentro con su 
Rey y Salvador “El Mashiaj”. Rab Shaúl dice 
en Qorintiyim Bet (2 Corintios) 11:2: “pues 
os celo con celo de Dios, porque os desposé 

con un solo marido para presentaros como 
una virgen pura al Mesías”.  
 
El Desposorio:  
 
Los desposorios (Kiddushin), son 
considerados como un pacto. Entre los 
antiguos hebreos los desposorios constituían 
un pacto hablado. El profeta Ezequiel 
presenta a ELOHIM como casándose con 
YERUSHALAYIM, como está escrito en 
Yejezqel (Ezequiel) 16:8 “Otra vez pasé 
cerca de ti y te miré, y he aquí que tu tiempo 
era tiempo de amores, y extendí mi manto 
sobre ti, y cubrí tu desnudez, y te di 
juramento, y entré en pacto contigo, dice 
Adonay YHVH, y viniste a ser mía”. Después 
del exilio de Israel, los desposorios incluían 
un documento escrito o ketuvah (compromiso 
matrimonial) el cual era firmado. Esto nos 
enseña que la primera Ketuvah correspondió 
a las dos tablas de piedra dadas al pueblo en 
el Sinaí.  
 
La ceremonia se realizaba de la siguiente 
manera: Las familias de los novios se 
reunían, a veces incluyendo algunas otras 
personas como testigos representando cada 
familia de la pareja (amigos de los novios). Se 
le presentaba la ketuvah o contrato de 
compromiso que contenía la Toráh (el 
sagrado contrato de matrimonio entre 
YAHWEH e Israel). En esta Toráh estaban los 
beneficios y obligaciones que tenía tanto la 
novia como el novio. Así se ilustra la unión 
espiritual de Israel con YHWH, en el momento 
en el que Moshé lleva al pueblo (la novia) a 
encontrarse con su Marido (YHWH) en el 
Sinaí, Tehilim (Salmo) 68:7-8. 
 
Se firmaba este documento y el novio le daba 
a la novia un anillo de oro o en su defecto un 
objeto de valor. Con esto él decía: "Mira que 
con este anillo tú estás reservada para mí, 
conforme a la ley de Moshé y de Israel." Para 
la Kehilá este anillo está representado en las 
tablas, que el Novio entregó como normas del 
compromiso y parámetros a seguir y vivir en 
este matrimonio. Yeshúa así lo estableció. 
Yojanán (Juan) 14:15 “Si me amáis, 
guardaréis mis mandamientos”.  
 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

12 

Se sellaba este compromiso en el momento 
en el que ambos tomaban la copa de vino 
como sello de pacto (representación de la 
sangre que se derrama para sellar los 
pactos), y que nos recuerda el momento en la 
última cena (cena de la preparación un día 
antes de Pesaj), en el que Yeshúa hace pacto 
con los discípulos, que se convertirían en sus 
emisarios: Matityah (Mateo) 26:27,28; 
Mordekhay (Marcos) 14:22-25; Lucas 
22:18-20.  
 
Shemot (Éxodo) 24:4-8 “Y escribió Moisés 
todas las palabras de YHVH, y levantándose 
temprano de mañana, construyó al pie del 
monte un altar y doce grandes piedras 
conforme a las doce tribus de Israel. Y envió 
a los jóvenes de los hijos de Israel, los cuales 
ofrecieron holocaustos e hicieron sacrificios 
de becerros: Ofrendas de paz a YHWH. Y 
Moisés tomó la mitad de la sangre y la puso 
en tazones, y la otra mitad de la sangre la 
derramó sobre el altar. Luego tomó el rollo del 
pacto y lo proclamó a oídos del pueblo. Ellos 
dijeron: Cumpliremos y obedeceremos todo lo 
que YHWH habló. Entonces Moisés tomó la 
sangre y la roció sobre el pueblo, diciendo: 
¡He aquí la sangre del pacto que YHWH ha 
concertado con vosotros sobre todas estas 
palabras!” Con esta copa y con la firma del 
contrato de compromiso matrimonial se 
sellaba el pacto. 
 
Con este tipo de comunión, se acepta y se 
está de acuerdo y se confirma el pacto y la 
comunión con Yeshúa; en que vivamos vidas 
santas y cumplamos lo que YHWH nos 
manda en Su Toráh. De la misma manera que 
sucedió con Abraham, en el momento en el 
que regresó de la batalla de los cinco reyes, 
cuando se le apareció un hombre llamado 
Melquisedec (tipología de Yeshúa), rey de 
Salem (como se conoce ahora Jerusalén) 
sacerdote del Altísimo. Al acercarse a 
Abraham hizo pacto y comunión con él, 
trayendo pan y vino, y Abraham dio a 
Melquisedec los diezmos de todo (Bereshit 
(Génesis) 14:18-20; Ivrim (Hebreos) 7:1-4). 
Esto es confirmando el pacto entre Elohim y 
Avraham.  
 

Después de esto, el novio le promete a la 
novia que le preparará lugar (la tierra 
prometida, una habitación independiente en 
la casa de su padre o una casa aparte, así 
como Yeshúa nos promete que nos preparará 
lugar, Yojanan (Juan) 14:2.  
 
Luego se despiden y la novia regresa a su 
hogar. Mientras ella espera, debe guardarse 
y permanecer virgen hasta el tiempo 
señalado para la boda. El tiempo de espera 
puede tardar desde seis meses hasta un año. 
Muchas veces las novias pasan por un ritual 
de lavamiento en agua (Tevilah), se le 
cambian las vestiduras de soltera a 
vestiduras de mujer comprometida y se le 
pone un velo para que cualquiera que la vea 
sepa que ella está separada para un hombre 
en especial (esta costumbre puede 
interpretarse como tipología del velo que 
tiene Yahuda hasta que regrese su esposo). 
 
Entre los de la casa de Efraím no sucede así. 
Nosotros estábamos fuera del pacto, 
cortados de Israel y en huesos de muerto 
resecos. Esto hasta que nuestro redentor 
llega a nuestras vidas, nos da Buenas 
Noticias, nos lava en las aguas del Tevilah 
para el Nuevo Nacimiento y somos 
introducidos a los pactos con Israel. Efesiyim 
(Efesios) 2:11-19  
 
La Boda:  
 
Cuando llega la noche de bodas (del 
Cordero), el novio se viste con lo mejor, como 
un REY. Si era lo suficientemente rico podía 
llevar una corona de oro. De otra manera 
llevaba unas guirnaldas de flores recién 
cortadas. El vestido del novio era perfumado 
con incienso y mirra, su cinto era de seda de 
brillantes colores y sus sandalias estaban 
cuidadosamente adornadas con listones. 
Esta preparación del novio ha sido descrita en 
la profecía Yeshayah (Isaías) 61:10 “Con 
sumo gozo me regocijaré en YHWH; mi alma 
se alegrará en mi Dios, porque me ha vestido 
con ropas de salvación, me ha cubierto con el 
manto de la justicia, como el novio y el 
sacerdote se visten espléndidamente, y como 
la novia se engalana con sus joyas”.  



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

13 

El adorno de la novia era un asunto costoso y 
primoroso, que tomaba mucho tiempo de 
preparación (2000 años). Ponía todo su 
esfuerzo para hacer su rostro brillante y 
lustroso como de mármol pulido (Las 
palabras de David ilustran esto en el Tehilim 
(Salmo) 144:12). Las guedejas oscuras de su 
cabello estaban siempre adornadas con oro y 
perlas. Era ataviada con toda piedra preciosa 
y con las joyas que la familia había heredado 
de sus generaciones pasadas (esto no se ve 
mucho hoy en día en grupos de mujeres 
judías que viven en las ciudades de 
occidente, pero sí lo vemos en las mujeres 
judías Yemenitas). Las novias de familias 
pobres pedían prestado las joyas a sus 
amigas. En las festividades matrimoniales, 
especialmente el vestido de la novia era 
siempre recordado y tenía mucha 
trascendencia. El profeta Jeremías hace esta 
referencia: "¿Se olvida la virgen de su atavío, 
o la desposada de sus sartales?" (Yirmeyah 
(Jeremías) 2:32). El apóstol Juan vió a la 
Nueva Jerusalén "dispuesta como una novia 
ataviada para su marido" (Hitgalut 
(Apocalipsis) 21:2).  
 
La Procesión Matrimonial:  
 
El novio sale con la novia de la casa de sus 
padres a donde EL llega a buscarla (como la 
parábola de las 10 Vírgenes), y le sigue una 
grande procesión hasta su casa. Las calles de 
la ciudad en aquellos tiempos eran oscuras, y 
era necesario que se llevaran lámparas o 
antorchas (Tehilim (Salmo) 119:105. Todo 
el salmo 119 habla de la Toráh verso a 
verso). Los convidados que no fueron a la 
casa de la novia, se les permite unirse a la 
comitiva por el camino y todo el grupo va a 
celebrar la fiesta de bodas. Sin lámparas o 
antorcha NO podían unirse a la procesión y 
no se le permitía entrar a la casa del novio.  
 
Las lámparas eran hechas de barro con un 
orificio grande para el aceite y una pequeña 
abertura donde se colocaba la mecha, que 
era un pedazo de tela humedecida con aceite. 
Estaban portadas sobre estacas de madera. 
Según los rabinos estas lámparas significan 
el pacto que hizo Elohim con Avram, que 
como las estrellas de los cielos así sería su 

descendencia (Génesis 15:5). Al igual que la 
luz del mundo que vino a los hombres y fue 
derramado como libación, fue puesto en una 
estaca para alumbrar el camino de los 
hombres que van en camino a las bodas del 
Cordero.  
 
La novia, al ir a la casa del novio, dejaba su 
cabello suelto flotando y su cara cubierta por 
un velo. Había alegría y gozo en el trayecto. 
Los convidados ponían delante de los novios 
ramas de palmeras y de mirto como una 
procesión para reyes. Esto nos recuerda el 
momento en el que Yeshúa hizo su entrada 
triunfal a Jerusalén (Yojanan (Juan) 12:12-
15; Zekharyah (Zacarías) 9:9). En la 
procesión había hombres que tocaban 
tambores y otros instrumentos musicales, así 
como personas danzando en el trayecto. Era 
una ocasión de sumo gozo.  
 
El momento más importante de todas las 
festividades matrimoniales era cuando la 
novia entraba a lo que iba a ser su nuevo 
hogar. Como el novio y la novia llevaban 
coronas, el salmista debió haber captado este 
momento en el matrimonio de un rey en 
Tehilim (Salmos) 45:14-15 “Con vestidos 
bordados será llevada al rey; vírgenes en pos 
de ella: Sus compañeras serán traídas a ti. 
Serán traídas con alegría y gozo: Entrarán en 
el palacio del rey”. Después de haber llegado 
a la casa del novio, algunas de las mujeres 
más ancianas toman la tarea de arreglarle el 
cabello a la novia. Sus guedejas flotantes 
quedan escondidas bajo el velo. Desde este 
momento en adelante, la costumbre dicta que 
su cara no sea revelada en público.  
 
Se le conduce a un lugar donde se encuentra 
un dosel o JUPA (cobertura) que está 
localizado en el interior de la casa, o en el 
exterior. El lugar de la novia está al lado de su 
esposo, donde juntos escucharan siete 
bendiciones dadas por uno de sus padres o 
por personas de preeminencia. En el caso de 
las bodas de Cana de Galilea, por ejemplo, 
Yeshúa fue el invitado más prominente que 
estuvo presente, y sin duda se le pediría a El 
que pronunciara la bendición sobre los recién 
casados (Yojanan (Juan) 2:1-11).  
 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

14 

La Fiesta de la Boda: 
 
A cada invitado que asiste a una fiesta de 
bodas se le exige usar vestido de bodas. En 
Matityah (Mateo) 22:1-14 Yeshúa da una 
ilustración sobre la fiesta y sobre el vestido de 
bodas en relación con Israel. (En los versos 
1-6 Yeshúa revela la historia de 
desobediencia de Israel en todas sus edades 
al ignorar de forma constante sus 
mandamientos y ordenanzas. Y de cómo son 
disciplinados. Los versos del 7-9 muestra a 
través de la historia como otras naciones 
toman poderío sobre ellos, y aun profetiza la 
destrucción de Jerusalén por parte de los 
romanos en el año 70 DC. Sin embargo, 
revela el propósito redentor que se llevaría a 
cabo entre todas las naciones a donde fueron 
llevados Yejezqel (Ezequiel) 37:21 “y les 
dirás: Así dice Adonay YHWH: He aquí, Yo 
tomo a los hijos de Israel de entre las 
naciones adonde fueron, y los recogeré de 
todas partes, y los traeré a su propia tierra”. 
Los versos 11-14 muestran que el vestido de 
bodas está relacionado con la FE 
OBEDIENTE que el creyente ha manifestado 
hacia sus mandamientos. Esto es confirmado 
por Matityah (Mateo) 5:19 “Por tanto, 
cualquiera que suprima uno solo de estos 
mandamientos más pequeños, y así enseñe 
a los hombres, muy pequeño será llamado en 
el reino de los cielos, pero cualquiera que los 
practique y enseñe, éste será llamado grande 
en el reino de los cielos”.  
 
El banquete de Bodas era presidido por un 
coordinador o maestresala, (Yojanan (Juan) 
2:8,9). Esta persona estaba encargada de 
tener cuidado de los preparativos y el 
desarrollo de la fiesta. Cuidaba de los 
invitados y daba órdenes a sus sirvientes para 
que llevaran a cabo todos los detalles 
relacionados con la boda. La expresión 
hebrea "hijos de la cámara nupcial" usada por 
Yeshúa, (Matityah (Mateo) 9:15), se refiere a 
los invitados a la fiesta de matrimonio (esta 
expresión se usaba más en Galilea que en 
Judea). El maestresala daba gracias por la 
comida y pronunciaba la bendición en los 
momentos señalados. También bendecía al 
Eterno por el fruto de la Vid (vino). Durante la 

comida prevalecía la jovialidad y se esperaba 
que los invitados exaltaran a la novia.  
 
No había ceremonia religiosa en la fiesta, 
solamente se hacían las bendiciones de los 
parientes y amigos. La bendición de los 
agentes de la boda de Ruth y Booz es un 
buen ejemplo Ruth 4:11 “Y todos los del 
pueblo que estaban en la puerta, juntamente 
con los ancianos, dijeron: ¡Testigos somos! 
¡YHWH te conceda que la mujer que va a 
entrar en tu casa sea como Raquel y como 
Lea, las cuales edificaron la casa de Israel, y 
te hagas fuerte en Efrata, y tu nombre sea 
famoso en Bet-léhem”. Después de 
terminada la fiesta, los ahora esposos eran 
conducidos a un apartamento llamado 
“Tálamo”, para estar en intimidad. Las fiestas 
matrimoniales duraban una semana, como 
dura aun entre los ortodoxos guardadores de 
Toráh, de la misma manera que la fiesta de 
Succot (Tabernáculos) llamada también la 
fiesta de las bodas, Shofetim (Jueces) 
14:17. Los días de celebración de la pareja 
duraban un mes completo (30 días). Cuando 
Nuestro Mashiaj Yeshúa regrese en un YOM 
TERUAH y se produzca nuestro encuentro 
con ÉL en las nubes, seremos recogidos 
todos los que asistiremos a tan preciosa y 
esperada boda. Y sea entonces establecido 
su Reino aquí en la tierra y ÉL se siente en el 
mismo lugar donde se sentó su padre David. 
(El que lea que entienda)  
 
La Relación de Elohim con Israel  
 
A. Dios se encuentra con Israel en el Sinaí y 

hace pacto de unión espiritual con él, 
(Shemot (Éxodo) 19:8-17).  

B. Israel ratifica el pacto. Moshe escribe la 
ley del pacto y levanta un altar con doce 
columnas que representa a las tribus. Se 
hacen holocaustos y con la sangre de los 
animales sacrificados se rocía al pueblo 
(sangre del pacto). Shemot (Éxodo) 24:4-
8.  

C. Pero Israel rompe el pacto con YHWH al ir 
tras la idolatría y ELOHIM se divorcia de 
ellos Yirmeyah (Jeremías) 31:32; 
Yirmeyah (Jeremías) 2:1-11; Yirmeyah 
(Jeremías) 3:1.  



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

15 

D. Sin embargo, dice el profeta: Hoshea 
(Oseas) 1:10-11 “De todos modos, el 
pueblo de Yisra'el será en números tanto 
como los granos de arena en el mar, que 
no puede ser medido ni contado; así que 
el tiempo vendrá cuando en vez de ser 
dicho: "Tú no eres mi pueblo," será dicho 
a ellos: "Ustedes son los hijos del Elohim 
viviente." Entonces los hijos de Yahudáh y 
los hijos de Yisra'el serán recogidos 
juntos; ellos nombrarán por sí mismos un 
jefe; y ellos saldrán de La Tierra; porque 
ese será un gran día, [el día] de Yizreel”.  

 
Contrato de Matrimonio “La Toráh”.  
 
Precio que se paga por el rescate de los 
esparcidos y expatriados de Yisrael. Su vida, 
Su sangre- Maaseh (Hechos) 20:28; Kefa 
Alef (1 Pedro) 1:18,19; Hitgalut 
(Apocalipsis) 1:5,6; Hitgalut (Apocalipsis) 
5:9; Qorintiyim Alef (1 Corintios) 6:20; 
Qorintiyim Alef (1 Corintios) 7:23  
 
Fragmento base tomado del 
blogmiguelsanchezavila, publicado en el 
2011. Modificado a los conceptos de las 
Raíces Hebreas, estableciendo la relación 
exegética con el pacto matrimonial hebreo.  
 
____________________________________ 
Fin de la Parashá. 
 
Nota de edición EMC: Cabe destacar en 
este momento, esperando que todos los 
hermanos que inician sus estudios de 
Parashá (porción semanal de la Toráh); 
puedan tener claridad en cuanto al recurso 
utilizado por nuestro ministerio y que estriba 
en su mayoría; de la misma Escritura, dando 
el enfoque histórico, cultural e idiomático que 
Las Raíces Hebreas proveen a las cuestiones 
proféticas y nos permite ver con mayor 
claridad las revelaciones de: Las dos casa de 
Yisrael, Efraím y Yehudá, La unicidad de 
YESHÚA como el Creador hecho Carne, Las 
promesas que solo le pertenecen a Yisrael, 
así como la observancia legitima a todos los 
mandamientos que Efraím puede guardar en 
la dispersión. Sin embargo, no 
necesariamente el lector y estudiante de 

TORÁH tiene la obligación de estar de 
acuerdo con dichos comentarios.  
 
El material y recurso bíblico utilizado en este 
documento es por lo general de la Biblia VIN 
Versión Israelita Nazarena, que es usada en 
primera instancia al citar cada texto bíblico 
en negrilla, y ese es el versículo a comentar. 
Además, usamos el recurso de los 
comentarios de La Versión Kadosh y BTX3 
de E-Sword. [Los identificas por estar 
encerrados en estos corchetes y en letra más 
pequeña].  
 
Glosario:  

- Adón: Señor de carácter feudal. Dueño 
de tierras. En el caso de YHWH, dueño 
de toda la Tierra.  

- Aliyá: Subida, subir.  

- Besarot: (plural) Buenas noticias, 
Evangelios.  

- Besorah: Buena Noticia. El evangelio.  

- Bikurim: Fiesta de las Primicias.  

- Brit Hadashá: Pacto Renovado, NP.  

- Derash: Tercer nivel de interpretación 
PARDES, lo aplicable y subjetivo del 
mensaje.  

- Emunah: Fe obediente a La Toráh y sus 
Mandamientos. 

- Haftará: Comentario de los profetas.  

- HaMatzot: Festividad de Panes sin 
Levadura.  

- Jumash: Nombre de una Toráh que 
contiene comentarios rabínicos.  

- Kabod: La gloria de YAHWEH. Su 
presencia en medio de los que invocan 
su nombre.  

- Kadosh: Santo.  

- Kehilá: Congregación.  

- Ketubah: Contrato Matrimonial 

- Mitzvah: Mandamiento. 

- Parashá: Porción de la Toráh semanal.  

- Parashot: Plural de Parashá.  

- Pesaj: Fiesta de Pascua.  

- Peshat: Lo literal del texto.  

- Remez: Comentario alegórico.  

- Rosh Jodesh: Cabeza de Mes.  

- Shavuot: Fiesta de las Semanas, 
Pentecostés.  

- Shekinna: Manifestación gloriosa de 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

16 

  
   

 

  

YAHWEH, donde hace notar de alguna 
forma natural su presencia.  

- Sod: Cuarto nivel de interpretación 
PARDES, lo secreto del mensaje y que 
es desentrañado a través de la sabiduría 
judía, como gematría, mazorah, talmud y 
otros documentos de carácter hebreo.  

- Succot: Fiesta de Tabernáculos.  

- Tanak: Antiguo Pacto, AP.  

- Teshuvá: Retorno, Arrepentimiento. 

- Tevilah: Inmersión, Bautismo.  

- Toráh: Instrucciones, pentateuco, ley.  

- Yom Kippur: Festividad llamada El Día 
Del Gran Perdón.  

- Yom Teruah: Fiesta de Trompetas 
 
Nuestros comentarios obedecen a la doctrina 
establecida en EMC SHALOM 
INTERNACIONAL como ministerio de Raíces 
Hebreas y son pilares que defendemos y 
exponemos en la predicación del único 
evangelio que los primeros emisarios 
(apóstoles) pregonaron con un solo propósito: 
Restaurar el Reino de Israel. Hechos 1:6 y 
dirigido a los destinatarios establecidos en 
Santiago 1:1 y 1 de Pedro 1:1 “LA CASA 
PERDIDA DE ISRAEL”. 
 
El mismo Rab Shaúl (apóstol Pablo) emisario 

por excelencia para todos los gentiles sabía 

de antemano que su foco de alcance era 

solamente las doce tribus dispersas 

llamadas “ovejas perdidas de la casa de 

Yisrael”. [Melo Ha Goyim] “Los justos de las 

naciones” Hechos 26:7 Es el cumplimiento 

de esta misma promesa que nuestras doce 

tribus esperan obtener, resueltamente 

haciendo sus actos de adoración noche y día; 

a pesar de esto, ¡es en relación con esta 

esperanza, su Majestad, que hoy soy 

acusado por los judíos!  

PD: Este documento es comentado 
semanalmente en vivo y en directo en 
nuestras clases por internet cada Shabbat, 
de 9:00AM a 12:30 PM (Horario del Este EU) 
a través de www.zoom.com. El número de 
identificación ID para ingresar al canal de 
EMC es: 4637031177 
 

Nuestro único deseo a través de este material 

es que tú y los tuyos sean más que 

bendecidos por un entendimiento superior de 

las escrituras; moviéndonos del mensaje 

subjetivo de hoy y casi místico. A lo objetivo 

del mensaje, con una mayor certeza 

idiomática y envuelto en su ambiente cultural 

respectivo, dándonos así la mayor solidez 

interpretativa de los textos.  

Todos los creyentes en el Elohim de la Biblia 
tenemos un común denominador y un solo 
deseo, el cual es establecer un “avivamiento” 
tan poderoso, que traiga la presencia de El 
Rey de reyes y establezca su Reino de una 
vez y para siempre; pero lo único que traerá 
esto a la congregación de los santos de 
Yisrael es “LA HISTORIA BIBLICA”; volver al 
fundamento y forma inicial de la FE Hebrea. 
 
Este documento, así como la clase de Toráh 
de cada Shabbat, corresponde a eso: a 
conocer la historia espiritual de un pueblo, 
“YISRAEL”, y a vivir con el convencimiento de 
que somos la continuación y conclusión de 
esta hermosa historia de amor. Estamos muy 
agradecidos por tus aportes a nuestro 
ministerio. Nos está permitiendo ir a mayor 
excelencia. 
https://www.PayPal.me/emcshalom  
 

SHALOM LEKULAM. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

  

 

   
    

 

http://www.zoom.co/
http://www.gotomeeting.com/
http://www.gotomeeting.com/
http://www.paypal.me/emcshalom

