
EMC SHALOM INTERNACIONAL 
PARASHAH 05 JAYEI SARAH | GÊNESIS 23:1 - 25:18 

Proibida toda reprodução lucrativa – utilizar sobre permissão 

Para mais informações pode nos localizar por meio de nossa página web www.emcshalom.com 
Também através de nosso canal no Youtube EMC Shalom Internacional e nos escrever no nosso correio: 

emcshalomint@gmail.com 
 

Aliot da Torah:   

1. 23:1-16 
2. 23:17 – 24:9 
3. 24:10-26 
4. 24:27-52 
5. 24:53-67 
6. 25:1-11 
7. 25:12-18 
8. Maftir: 25:16-18 

 
Haftarah: Melajim Álef (1 Reis) 1:1-31 

Brit HaJadashah: Mordejai (Marcos) 7:1 - 
9:13; Yojanan (João) 4:3-14 

Leituras adicionais do Brit HaJadashah: 
Ivrim (Hebreus) 11:13–16; 1 Coríntios 15:50–
57 

JAYEI SARAH significa: “A vida de Sarah”. 

 

Primeira aliah, 23:1-16 

23:1-2 “E a vida de Sarah foram 127 anos 

– os anos de vida de Sarah. E Sarah 

morreu em Kiriat-Arbá – que é Hebron 

[Hevron] –, na terra de Canaan; e Avraham 

veio para lamentar Sarah e pranteá-la." – A 

necessidade de possuir um túmulo para 

sepultar sua esposa Sarah leva Avraham a 

tornar-se proprietário de um terreno na Terra 

Prometida. Isso prenuncia a conquista do 

restante do país por seus descendentes. Para 

sepultar o corpo de Sarah, Avraham comprou 

um terreno. Mais tarde, ele próprio seria 

sepultado ali. O mesmo aconteceria com 

Itzjak, Rivkah, Leah e Yaakov. Bereshit 

(Gênesis) 50:13 “Pois os seus filhos o 

levaram à terra de Canaã, e o sepultaram na 

cova do campo de Macpela, que Avraham 

tinha comprado com o campo, por herança de 

sepultura de Efrom, o heteu, em frente de 

Manre.” 

e Bereshit (Gênesis) 49:31 “Ali sepultaram a 

Avraham e a Sarah sua mulher; ali 

sepultaram a Itzjak e a Rivkah sua mulher; e 

ali eu sepultei a Leah.” Ao comprar esta terra, 

Avraham estava pensando na única coisa da 

qual todos os homens têm certeza: a morte. 

Se sua família não tivesse uma morte digna, 

isso macularia a promessa de Elohim de que 

ele era uma pessoa sob a Sua bênção. 

Avraham usou o dinheiro que tinha para 

mostrar que era abençoado, mesmo naquele 

momento da morte de sua amada Sarah. 

Avraham era um homem detalhista. Ser 

deixado sem um enterro era sinal de maldição 

e desgraça. Devarim (Deuteronômio) 28:26 

“E o teu cadáver servirá de comida a todas 

as aves dos céus, e aos animais da terra; e 

ninguém os espantará.” Cohélet 

(Eclesiastes) 6:3 “Se o homem gerar cem 

filhos, e viver muitos anos, e os dias dos seus 

anos forem muitos, e se a sua alma não se 

fartar do bem, e além disso não tiver sepultura, 

digo que um aborto é melhor do que ele.” e 

Shemuel Bet (2 Samuel) 2:4-5, “Então 

vieram os homens de Yehudah, e ungiram ali 

a Davi rei sobre a casa de Yehudah. E deram 

avisos a Davi, dizendo: Os homens de Jabes-

Gileade foram os que sepultaram a Shaul. 

Então enviou Davi mensageiros aos homens 

de Jabes-Gileade, para dizer-lhes: Benditos 

sejais vós do YHVH, que fizestes tal 

beneficência a vosso senhor, a Shaul, e o 

sepultastes!” A maneira como vivemos reflete 

nossa condição de viver em bênçãos ou não. 

Portanto, é necessário mostrar ao mundo o 

estado em que vivemos. Muitos não atraem 

ninguém porque não vivem uma vida de 

acordo com o que receberam de Elohim. 

Pense nas coisas que você pode mudar e 

melhorar de acordo com seus recursos, para 

que o mundo veja que você é diferente. O 

crente deve ter tudo em excelente condição, 

conforme YHVH o abençoa. Muitos têm 

Entra no canal de 
Telegram (escaneia o 

código QR) 

  

http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com


2 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

dinheiro, mas vivem como pobres, e outros 

são pobres segundo uma mentalidade de 

pobreza que os impede de ver o que podem 

fazer com o que têm. Qual é a última 

impressão que você quer deixar? Como é a 

sensação de ter sido abençoado? A morte é 

algo que todos lembramos. Caminhar pelo 

cemitério e olhar para os túmulos pode nos 

dar uma ideia do dinheiro de quem construiu 

aquele sarcófago que você está olhando. A 

maneira como morremos e somos tratados 

em nosso leito de morte também diz sobre 

nós. Que toda a sua vida seja um testemunho, 

até mesmo até a morte! 

23:3-4 "Depois se levantou Avraham de 

diante do seu morto, e falou aos filhos de 

Hete, dizendo: Estrangeiro e peregrino 

sou eu entre vós; dai-me o direito de um 

lugar de sepultura entre vós, para que eu 

sepulte o meu morto, removendo-o de 

diante da minha face." - A palavra usada 

para “levantou” é “kun” (כּוּן) do Strong #3569, 

que é uma palavra multifuncional que 

significa, entre outras coisas: mudar. Ou seja, 

Avraham teve uma mudança de atitude e, 

após lamentar a perda de sua esposa, cuidou 

dos arranjos relacionados ao seu 

sepultamento. Isso indica que a perda de um 

ente querido não deve limitar nossas vidas e 

os assuntos relacionados a elas, mas sim que 

devemos recuperar forças, entendendo que a 

morte não é o fim. É por isso que devemos 

nos animar diante da perda de um ente 

querido e ser como aqueles que têm 

esperança: 1 Tessalonicenses 4:13-14. 

“Não quero, porém, irmãos, que sejais 

ignorantes acerca dos que já dormem, para 

que não vos entristeçais, como os demais, 

que não têm esperança. Porque, se cremos 

que Yeshua morreu e ressuscitou, assim 

também aos que em Jesus dormem, Elohim 

os tornará a trazer com ele.”  A palavra usada 

para “estrangeiro” é "guer" (ר  do Strong (גֵּ

#1616 que vem da palavra "gueir" que 

significa aquele que foi convidado, isto é, ele 

era residente daquele território, mas sem 

direitos nele. Esta palavra é modificada pela 

palavra "toshav" (ב  do Strong #8453 que (תּוֹשָׁ

significa estrangeiro, hospede. Isto quer dizer, 

que nosso pai Avraham estava vivendo ou 

residindo temporariamente naquele lugar. É 

razoável pensar que ele foi convidado ou era 

hospede de alguém em particular. O 

Comentário Jumash diz: “Abraão refletia o 

duplo papel que todo judeu deve 

desempenhar. Por um lado, ele é residente 

em seu país e, como tal, deve trabalhar e orar 

pelo bem-estar do país, assim como 

Yiermiahu exortou o povo quando estava no 

limiar do exílio (Yiermiahu 29:7- Jeremias 

29:7). Mas, por outro lado, o judeu neste 

mundo é sempre um estrangeiro, pois sua 

única aliança é com Deus e seus objetivos 

são estabelecidos exclusivamente pela Torah. 

O judeu deve estar sempre disposto a ser um 

estrangeiro solitário, que resiste às 

influências da cultura circundante, cumprindo 

assim sua única responsabilidade ". 

(Comentário tomado do Livro de Bereshit 

(Gênesis) 23:4; Jumash, p.113).   

 Avraham incorpora duas qualidades 

1. Estrangeiro em hebraico “ger” (ר  do (גֵּ
Strong #1616 que significa: Convidado a 
habitar em outra terra.  

2. Forasteiro em hebraico “tosháb” (ב  do (תּוֹשָׁ
Strong #8453 que significa: estrangeiro 
residente.  

Fomos convidados a habitar na terra com um 

propósito divino. Aqui vivemos como 

estrangeiros e peregrinos. Kefa Álef (1 

Pedro) 2:11, “Amados, peço-vos, como a 

peregrinos e forasteiros, que vos abstenhais 

das concupiscências carnais, que combatem 

contra a alma.” Ivrim (Hebreus) 11:13, 

“Todos estes morreram na fé, sem terem 

recebido as promessas; mas vendo-as de 

longe, e crendo-as e abraçando-as, 

confessaram que eram estrangeiros e 

peregrinos na terra.” Ivrim (Hebreus) 11:9,” 

Pela fé habitou na terra da promessa, como 

em terra alheia, morando em cabanas com 

Itzjak e Yaakov, herdeiros com ele da mesma 



3 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

promessa” Efésios 2:19. “Assim que já não 

sois estrangeiros, nem forasteiros, mas 

concidadãos dos santos, e da família de 

Elohim.” Este modo de vida é uma atitude de 

fé, um caminho no qual o crente não se 

concentra neste mundo, mas em alcançar as 

moradas eternas. 

23:6 "Ouça-nos, senhor; o senhor é um 

príncipe de Elohim em nosso meio. 

Enterre a sua mulher numa de nossas 

sepulturas, na que lhe parecer melhor. 

Nenhum de nós recusará ceder-lhe sua 

sepultura para que enterre a sua mulher". 

A palavra usada aqui para príncipe é "nasi" 

יא) שִׂ  do Strong #5387 que significa, entre (נָׁ

outras coisas, juiz. Pode-se presumir que 

Avraham ocupava a posição de Juiz entre 

eles e havia obtido grande estima e honra. 

Tanto que lhe ofereceram os melhores 

túmulos de família que possuíam para que ele 

pudesse escolher aquele que mais lhe 

agradasse. 

23:7-9 “Avraham levantou-se, curvou-se 

perante o povo daquela terra, os hititas, e 

disse-lhes: "Já que vocês me dão 

permissão para sepultar minha mulher, 

peço que intercedam por mim junto a 

Efrom, filho de Zoar, a fim de que ele me 

ceda a caverna de Macpela, que lhe 

pertence e se encontra na divisa do seu 

campo. Peçam-lhe que a ceda a mim pelo 

preço justo, para que eu tenha uma 

propriedade para sepultura entre vocês”. 

A palavra usada para “prostrou-se” é “shajah” 

ה) חָׁ  :do Strong #7812 que significa (שָׁ

ajoelhar-se, curvar-se, adorar, venerar, 

inclinar-se, humilhar-se, prostrar-se, render-

se, reverenciar. Isso implica um ato de súplica 

de Avraham a esse povo. A questão é, por 

que um "príncipe de Elohim" (como eles 

mesmos o chamaram, implicando a elevação 

espiritual que Avraham tinha sobre eles) se 

prostraria em uma atitude humilde e 

suplicante diante de outra pessoa? A 

resposta é: O Eterno exalta aqueles que se 

humilham Tehilim (Salmo) 147:6, “YHVH 

eleva os humildes, e abate os ímpios até à 

terra.” Matitiahu (Mateus) 23:11-12, O maior 

dentre vós será vosso servo. E o que a si 

mesmo se exaltar será humilhado; e o que a 

si mesmo se humilhar será exaltado.” 

Filipenses 2:3, “Nada façais por contenda ou 

por vanglória, mas por humildade; cada um 

considere os outros superiores a si mesmo.” 

O Jumash acrescenta o comentário: “Diante 

da generosa resposta deles, Avraham 

curvou-se em gratidão e continuou seu 

pedido, especificando qual terra ele 

desejava”: (Comentário retirado do Livro de 

Bereshit (Gênesis) 23:7-9; Jumash, p. 113). 

23:13 “e disse a Efrom, sendo ouvido por 

todos: "Ouça-me, por favor. Pagarei o 

preço do campo. Aceite-o, para que eu 

possa sepultar a minha mulher". – Mesmo 

que não quisessem cobrar pelo terreno, ele 

insistiu em pagar. Dessa forma, honraria 

ainda mais sua esposa e demonstraria o 

quanto a amava. Sua esposa estava morta. 

Ele poderia fazer o que quisesse com o corpo 

dela. Mas o que fazemos na ausência de 

alguém é o que realmente revela o quanto o 

valorizamos. Uma das coisas que destrói um 

casamento é o que se faz com o nome do 

outro quando ele não está presente. Muitas 

esposas degradam seus maridos na frente de 

outras mulheres e muitos homens destroem a 

imagem da mulher que têm falando mal dela 

para os outros. Devemos evitar esses 

comentários mesmo com nossos pais e 

outros parentes. Os problemas se resolvem 

dentro do casamento. Busquemos conselhos 

de outras pessoas, não para destruir nosso 

parceiro. Escolhamos honrar nosso parceiro 

em todos os momentos e em todos os lugares, 

até mesmo no momento da morte. 

23:15 "Ouça-me, meu senhor: aquele 

pedaço de terra vale quatrocentas peças 

de prata, mas o que significa isso entre 

mim e você? Sepulte a sua mulher". - 

Segundo diversos comentaristas, Efrom pede 

um preço exorbitante pela propriedade, 

aproveitando-se da necessidade de Avraham, 



4 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

e o faz com um tom de suposta amizade, mas 

com astúcia. O que oferecemos adquire valor 

dependendo do quanto nos custa oferecê-lo. 

Uma dádiva adquire valor não porque damos 

do que temos em excesso, mas porque 

damos do que temos. Shemuel Bet (2 

Samuel) 24:24, “Porém o rei disse a Araúna: 

Não, mas por preço justo to comprarei, 

porque não oferecerei a YHVH meu Elohim 

holocaustos que não me custem nada. Assim 

Davi comprou a eira e os bois por cinquenta 

siclos de prata.” Divre Haiamin Álef (1 

Crônicas) 21:24, “E disse o rei Davi a Ornã: 

Não, antes, pelo seu valor, a quero comprar; 

porque não tomarei o que é teu, para YHVH, 

para que não ofereça holocausto sem custo.” 

Mordejai (Marcos) 12:43-44. “E, chamando 

os seus discípulos, disse-lhes: Em verdade 

vos digo que está pobre viúva deu mais do 

que todos os que deram na arca do tesouro; 

porque todos ali deram do que lhes sobejava, 

mas esta, da sua pobreza, deu tudo o que 

tinha, todo o seu sustento.” 

23:16 “Avraham concordou com Efrom e 

pesou-lhe o valor por ele estipulado diante 

dos hititas: quatrocentas peças de prata, 

de acordo com o peso corrente entre os 

mercadores.” - Nesta passagem, no texto 

hebraico, o nome “Efrón” (עֶפְרוֹן) aparece 

duas vezes, contudo na segunda vez está 

escrito de forma diferente (עֶפְרֹן), faltando a 

letra vav (ו) em comparação com a primeira. 

Isso é interpretado pelos sábios como 

significando que o nome desse homem foi 

reduzido pelo Eterno devido a sua ambição. 

Ou seja, ele ganhou dinheiro, mas perdeu 

honra, prestígio e credibilidade. O amor que 

Avraham tinha por sua esposa o fez escolher 

um lugar especial e ele nem se quer regateou 

ou negociou o preço. Ele desejava oferecer 

algo de valor como um presente de 

despedida. 

 

 

 

Segunda aliah, 23:17 - 24:9 

24:1 “Avraham já era velho, de idade bem 

avançada, e YHVH em tudo o abençoará.” 

– A obediência de Avraham foi 

recompensada com bênçãos que se 

manifestaram em todas as áreas de sua vida. 

No nível de Remez, podemos entender que 

quando somos obedientes e fiéis ao Altíssimo, 

recebemos Suas bênçãos em tudo. Vale 

mencionar que servimos e obedecemos a 

YHVH por amor, sem nos concentrarmos nos 

benefícios (bênçãos) que receberemos. O 

comentário do Jumash afirma: “Deus havia 

dado a Avraham absolutamente tudo: 

riquezas, posses, honra, longevidade e filhos. 

A única coisa que lhe faltava era ver seu filho, 

por sua vez, ter filhos que herdassem seu 

status e honra.” (Comentário extraído do Livro 

de Bereshit (Gênesis) 24:1; Jumash, p. 117). 

24:2-4 “Disse ele ao servo mais velho de 

sua casa, que era o responsável por tudo 

quanto tinha: "Ponha a mão debaixo da 

minha coxa e jure por YHVH, o Elohim dos 

céus e o Elohim da terra, que não buscará 

mulher para meu filho entre as filhas dos 

cananeus, no meio dos quais estou 

vivendo, mas irá à minha terra e buscará 

entre os meus parentes uma mulher para 

meu filho Itzjak". – A palavra hebraica para 

“ancião” é “zaquen” (ן קֵּ  do Strong #2205 (זָׁ

que significa: ancião, tutor, idade avançada, 

velhice, homem idoso. Portanto, podemos 

entender que não se trata apenas de uma 

pessoa de idade avançada, mas também de 

um guia ou tutor espiritual. O comentário 

Jumash descreve como: “como um "Rosh 

leshivah" da casa de Avraham, aquele que 

ensinou os discípulos e personificou o modo 

de vida de Avraham. Somente alguém assim 

tinha a posição e o entendimento necessários 

para ser digno da assistência divina 

necessária para traçar o curso pelo qual o 

povo judeu deveria se desenvolver na 

próxima época". (Comentário tomado do Livro 

de Bereshit (Gênesis) 24:1-10; Jumash, 

p.116). O termo “sob minha coxa” é uma 



5 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

alegoria para se referir ao membro masculino. 

O comentário no Jumash explica: “Aquele 

que faz um juramento deve colocar a mão em 

algum objeto sagrado, como um rolo da Torah 

ou tefilín (...). Como a circuncisão foi o 

primeiro mandamento dado a Avraham, e ele 

o cumpriu com grande dor, esse mandamento 

tinha imenso valor para ele, e é por isso que 

Avraham pediu a Eliezer que fizesse o 

juramento sobre ele”: (Comentário extraído 

do Livro de Bereshit (Gênesis) 24:2; Jumash, 

p. 117). O termo hebraico “jurar” é “shava” 

בַע)  do Strong #7650 que derivado de (שָׁ

“sheba” (שֶבַע) do Strong #7651 que significa: 

sete. Possui uma raiz primária: propriamente 

para ser completo, para se tornar “sete”, isto 

é, jurar (como se repetisse uma declaração 

sete vezes): conjurar, dar, exigir, jurar, fazer 

um juramento, jurar solenemente. Jurar por 

YHVH implica uma grande responsabilidade, 

visto que quebrar esse juramento seria 

blasfemar contra o Nome Kadosh (Santo) que 

está acima de todo o nome bendito para 

sempre. Este ato é penalizado nas Escrituras. 

Shemot (Êxodo) 20:7.” Não tomarás o nome 

de YHVH teu Elohim em vão; porque YHVH 

não terá por inocente o que tomar o seu nome 

em vão.” O comentário Jumash argumenta: 

"Embora ele não duvidasse da lealdade de 

Eliezer, Avraham estava ciente de que os 

seres humanos possuem enormes reservas 

de força para recorrer em tempos de crise, 

mas apenas se estiverem determinados a 

perseverar. Ao impor o juramento, Avraham 

estava garantindo que Eliezer persistiria em 

sua missão, mesmo parecendo ter poucas 

chances de sucesso". (Comentário tomado 

do Livro de Bereshit (Gênesis) 24:3; Jumash, 

p.117).  Avraham estava preocupado com a 

escolha da futura esposa de seu filho. Sua 

maior preocupação era que tipo de mulher ela 

seria. Em particular, ele pediu que ela não 

fosse de Kenaan devido à degradação moral 

e religiosa daquele povo, que, em sua opinião 

a tornava inadequada para a grande missão 

que teria o seu filho. Por isso, ele se voltou 

para a sua terra natal em busca da pessoa 

certa para ser sua herdeira. 

24:6-8 "Cuidado! disse Avraham, não 

deixe o meu filho voltar para lá. YHVH, o 

Elohim dos céus, que me tirou da casa de 

meu pai e de minha terra natal e que me 

prometeu sob juramento que à minha 

descendência daria esta terra, enviará o 

seu anjo adiante de você para que de lá 

traga uma mulher para meu filho. Se a 

mulher não quiser vir, você estará livre do 

juramento. Mas não leve o meu filho de 

volta para lá". - Existem duas razões 

possíveis pelas quais Avraham não queria 

que seu filho fosse para Kenaan.  

1. Por medo de que ele quisesse ficar lá e 
esquecer a promessa de herdar a Terra.  

2. Porque ele tinha certeza de que uma 
mulher de fé não poderia ser encontrada 
naquela cidade; a esposa perfeita que, 
como ele, deixaria sua herança e família 
em busca de uma terra desconhecida, e 
além disso, aceitaria como marido, 
simplesmente como um ato de 
obediência, alguém que ela não conhecia.  

Somente a recusa de uma mulher 

desobediente liberaria o servo de seu 

juramento. O comentário Jumash diz: "Ao 

negar-lhe permissão, Avraham assegurou a 

Eliezer que Deus abençoaria sua missão com 

sucesso." (Comentário tomado do Livro de 

Bereshit (Génesis) 24:5-9; Jumash, p.117). 

24:9 “Então o servo pôs a mão debaixo da 

coxa de Avraham, seu senhor, e jurou 

cumprir aquela palavra.” -  O verbo “jurar” 

em hebraico “shava” (בַע  do Strong #7650 (שָׁ

significa: estar completo, da palavra hebraica 

“sheva” (שֶבַע) do Strong #7651 que significa: 

tornar-se sete, jurar, como se estivesse 

repetindo a mesma coisa sete vezes, como 

vimos anteriormente. O número sete 

representa valores espirituais como o 

propósito do homem. Portanto, podemos 

dizer que foi um juramento solene. 

 

 

 



6 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

Terceira aliah, 24:10-26 

24:10 “O servo partiu, com dez camelos do 

seu senhor, levando também do que o seu 

senhor tinha de melhor. Partiu para a 

Mesopotâmia, em direção à cidade onde 

Naor tinha morado.” - Rashí observa: A fim 

de influenciar seus parentes a deixar sua filha 

se casar com Itzjak, Avraham transferiu toda 

sua riqueza para Itzjak por escrito e deu a 

Eliezer a escritura para mostrar aos futuros 

sogros". (Comentário tomado do Livro de 

Bereshit (Génesis) 24:10; Jumash, p.117). A 

palavra “Dez” nesta passagem, “éser” em 

hebraico (עֶשֶר) do Strong #6235 que vem da 

palavra “asar” (שַר  ,do Strong #6237 (עָׁ

significa: dízimo. Este dízimo era uma 

representação de toda a sua riqueza, era um 

fardo que representava tudo o que o futuro 

casal herdaria. 

24:11-14 “Ao cair da tarde, quando as 

mulheres costumam sair para buscar água, 

ele fez os camelos se ajoelharem junto ao 

poço que ficava fora da cidade. Então 

orou: "YHVH, Elohim do meu senhor 

Avraham, dê-me neste dia bom êxito e seja 

bondoso com o meu senhor Avraham. 

Como vês, estou aqui ao lado desta fonte, 

e as jovens do povo desta cidade estão 

vindo para tirar água. Concede que a 

jovem a quem eu disser: ‘Por favor, incline 

o seu cântaro e dê-me de beber’, e ela me 

responder: ‘Bebe; também darei água aos 

teus camelos’, seja essa a que escolheste 

para teu servo Itzjak. Saberei assim que 

foste bondoso com o meu senhor".  – O 

fato de ela ter chegado aos arredores da 

cidade na hora marcada não foi uma 

coincidência, mas uma ação deliberada e 

premeditada. Os comentaristas concordam 

que, naquela hora, quando as mulheres 

saíam para buscar água, seu verdadeiro 

caráter seria revelado fora da estrutura 

estabelecida de seus lares. Ou seja, sua 

verdadeira natureza poderia ser vista, 

separada da imagem construída pelas 

normas da família. Todos os sinais que 

Eliezer pediu a YHVH tinham o propósito de 

revelar precisamente essas qualidades na 

futura matriarca do Povo Escolhido. O 

comentário do Jumash afirma: “O teste que 

Rivka teria que passar para se tornar a mãe 

do povo judeu deveria ser baseado na 

benevolência, não em milagres” (Comentário 

extraído do Livro de Bereshit (Gênesis) 24:14; 

Jumash, p. 119). 

24:15 “Antes que ele terminasse de orar, 

surgiu Rivka, filha de Betuel, filho de 

Milkah, mulher de Najor, irmão de 

Avraham, trazendo no ombro o seu 

cântaro.” - O comentário Jumash diz: "Tão 

rápida foi a resposta divina ao pedido de 

Eliézer que, enquanto Eliézer ainda estava no 

meio de sua súplica, a Providência já havia 

providenciado para que Rivká deixasse sua 

casa e fosse ao poço”. (Comentário tomado 

do Livro de Bereshit (Gênesis) 24:15; Jumash, 

p.119).  O rabino Hirsch observa: "... a 

maneira maravilhosa pela qual Deus 

concedeu a Avraham seu desejo de que Itzjak 

se casasse com uma mulher de sua própria 

família. O pai de Bethuel era irmão de 

Avraham, e sua mãe era sobrinha Avraham e 

irmã de Sarah. Além disso, é muito provável 

que a Torah mencione esses fatos, para 

insinuar que Rivká havia herdado as 

características da família de Avraham". 

(Comentário tomado do Livro de Bereshit 

(Génesis) 24:15; Jumash, p.119). 

24:20-21 “Assim ela esvaziou depressa 

seu cântaro no bebedouro e correu de 

volta ao poço para tirar mais água para 

todos os camelos. Sem dizer nada, o 

homem a observava atentamente para 

saber se YHVH tinha ou não coroado de 

êxito a sua missão.” - Havia qualidades 

neste servo que foram usadas para realizar o 

trabalho. O versículo 21 diz que ele 

permaneceu “em silêncio”, em hebraico “jarev” 

ב) רֵּ  ,do Strong #2720 que significa: arar (חָׁ

fabricar, usar ferramentas, planejar em 

segredo. Ou seja, mesmo quando ele estava 

em silêncio, ele estava trabalhando em sua 



7 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

mente. Como diz o texto, para “saber" em 

hebraico “iadá” (יָׁדַע) do Strong # 3045, usado 

para dizer: sábio. A palavra significa: 

averiguar pela visão. Este homem estava 

agindo com sabedoria e nunca se deixou 

guiar pelas aparências. Muitos fracassos na 

escolha de um parceiro ocorrem porque não 

analisamos se estamos tomando a decisão 

certa, porque não observamos com cuidado e 

sabedoria. Ele estava analisando se YHVH 

estava envolvido ou não. Essa é a principal 

coisa que devemos analisar. Nesta Parashah, 

a Dra. Ketriel Blad comenta: “Essa atitude de 

amor incondicional por um estrangeiro a 

qualificou para ser esposa de Itzjak. Avraham 

e Sarah eram conhecidos por sua 

generosidade, e essa jovem seria um bom 

complemento para que o casamento entre ela 

e Itzjak pudesse seguir o mesmo caminho. Se 

olharmos por outra perspectiva, podemos 

dizer que Rivka estava demonstrando amor 

ao povo circuncidado, visto que todos os 

servos de Avraham estavam dentro da 

aliança da circuncisão. Um crente que não 

ama incondicionalmente o povo judeu não 

está qualificado para fazer parte da noiva do 

Messias.” 

24:22 “Quando os camelos acabaram de 

beber, o homem deu à jovem um pendente 

de ouro de seis gramas e duas pulseiras 

de ouro de cento e vinte gramas,” - O 

comentário no Jumash ensina: “Os presentes, 

que ela havia preparado antecipadamente, 

aludiam ao destino dos futuros descendentes 

de Rivka. O beka é meio siclo, simbolizando 

a quantia com a qual cada judeu contribuiria 

anualmente para o Santuário; as duas 

pulseiras simbolizam as duas Tábuas da Lei; 

e seu peso, dez siclos, simboliza os Dez 

Mandamentos” (Comentário retirado do Livro 

de Bereshit (Gênesis) 24:22; Jumash, p. 120). 

 

Quarta aliah, 24:27-52 

24:27 “dizendo: "Bendito seja YHVH, o 

Elohim do meu senhor Avraham, que não 

retirou sua bondade e sua fidelidade do 

meu senhor. Quanto a mim, YHVH me 

conduziu na jornada até a casa dos 

parentes do meu senhor". – Eliezer vê a 

mão de YHVH agindo positivamente em sua 

missão. Uma missão que, do nosso ponto de 

vista, consideraríamos impossível. É por isso 

que ele se prostra e adora o Altíssimo por 

fazer parte de Seus planos eternos e também 

por Sua fidelidade a Avraham. YHVH é fiel 

mesmo quando somos infiéis. 2 Timóteo 

2:13. “Se formos infiéis, ele permanece fiel; 

não pode negar-se a si mesmo.” No original, 

as palavras “benevolência” e “verdade” são 

usadas em vez de “fidelidade”. Portanto, 

podemos entender que “a fidelidade de YHVH 

é composta de Sua benevolência e Sua 

verdade”. O Eterno foi benevolente para com 

Avraham ao escolhê-lo, o que corresponde à 

“Graça”. Agora, o que é a verdade? Yeshua 

disse: Yojanan (João) 17:17: "Santifica-os 

com a verdade, a Tua palavra é a verdade". 

O comentário do Jumash destaca: “Com 

grande sabedoria, Eliezer fala de bondade e 

verdade, porque é importante que as duas 

trabalhem juntas. A bondade sozinha pode 

ser prejudicial, pois pode levar uma pessoa a 

ceder aos desejos de outra pessoa que ama, 

mesmo em casos em que isso constitui um 

erro. Portanto, a verdade deve regular a 

bondade para impedir que ela leve a um 

provável desvio”: (Comentário extraído do 

Livro de Bereshit (Gênesis) 24:27; Jumash, p. 

121). 

24:31-32 “E disse: "Venha, bendito de 

YHVH Por que ficar aí fora? Já arrumei a 

casa e um lugar para os camelos". Assim 

o homem dirigiu-se à casa, e os camelos 

foram descarregados. Deram palha e 

forragem aos camelos, e água ao homem 

e aos que estavam com ele para lavarem 

os pés.” - Labão chama Eliezer de “Bendito 

por YHVH”, o que significa que ele 

reconheceu que Eliezer desfrutava da bênção 

do Eterno. No nível de Remez, podemos 

entender que, quando somos servos fiéis 

abençoados pelo Altíssimo, isso será 



8 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

evidente para os outros, como dizem as 

Escrituras. Devarim (Deuteronômio) 4:5-8 

"Eis que vos dei leis e regulamentos, como 

YHVH me ordenou, para que você os 

pratiqueis na terra que eles estão prestes a 

entrar e ocupar.” Observe-os fielmente, isso 

será um teste de sua sabedoria e 

discernimento para outros povos, que ao 

ouvirem todas essas leis dirão: 

"Verdadeiramente, essa grande nação é um 

povo sábio e perspicaz".  Existe uma grande 

nação, que tem uma divindade tão próxima 

quanto YHVH, nosso Elohim, que está 

sempre perto quando o invocamos? Ou que 

grande nação tem leis e regras tão perfeitas 

como toda esta Toráh que hoje coloco diante 

de vocês?" 

24:34-36 “E ele disse: "Sou servo de 

Avraham. YHVH o abençoou muito, e ele 

se tornou muito rico. Deu-lhe ovelhas e 

bois, prata e ouro, servos e servas, 

camelos e jumentos. Sarah, mulher do 

meu senhor, na velhice lhe deu um filho, 

que é o herdeiro de tudo o que Avraham 

possui.” -  Antes de começar a recapitular 

sua missão à família de Rivka, Eliezer se 

identifica, dizendo-lhes de quem era servo e 

como YHVH o havia abençoado, 

principalmente em relação aos seus 

descendentes, já que eles conheciam 

Avraham e sua esposa e sabiam que ela era 

estéril. Eliezer destaca o milagre realizado 

por YHVH ao dar ao seu mestre um filho, que 

herdaria tudo. Nisso, podemos conectar as 

palavras referentes à herança mencionadas 

em Ivrim (Hebreus) 1:2. “A quem constituiu 

herdeiro de tudo, por quem fez também o 

mundo.” Não por causa da necessidade 

imperativa de herdar riquezas; antes, 

estabelecendo um plano profético que 

confirma que aquele que seria crucificado é o 

mesmo que herdaria todas as coisas. 

24:50 “Labão e Betuel responderam: "Isso 

vem de YHVH; nada lhe podemos dizer, 

nem a favor, nem contra.” - Tanto Labão 

quanto Betuel reconheceram que YHVH 

havia decretado e que eles nada podiam 

fazer, pois Seu plano se cumpriria de uma 

forma ou de outra: Bemidbar (Números) 

23:19. “Elohim não é homem, para que minta; 

nem filho do homem, para que se arrependa; 

porventura diria ele, e não o faria? Ou falaria, 

e não o confirmaria?” A reação da família é 

uma das evidências de que ele fez uma boa 

escolha. Devemos analisar a família da 

pessoa que estamos escolhendo, pois muitos 

dos valores morais dessa família foram 

incutidos nela durante sua educação, e isso é 

muito importante a ser considerado. Quando 

as coisas têm o respaldo do Eterno, tudo se 

desenrolará de acordo com os Seus planos. 

Portanto, devemos planejar com a Sua 

sabedoria para que possamos obter bons 

resultados. 

 

Quinta aliah, 24:53-67 

24:53 “Então o servo deu joias de ouro e 

de prata e vestidos a Rivka; deu também 

presentes valiosos ao irmão dela e à sua 

mãe.” – Aqui são mencionados dois tipos de 

presentes, para duas pessoas diferentes. As 

Escrituras especificam que Rivka recebeu 

ouro, prata e roupas. A questão é: que 

presentes sua mãe e seu irmão receberam? 

A palavra usada para “presente” é “migdanah” 

נָׁה) גְדָׁ  do Strong #4030 que significa: um (מִׂ

presente precioso. Mas esta palavra vem da 

raiz "megued" (מֶגֶד) do Strong #4022, que 

significa: fruta doce e selecionada, a melhor, 

um produto rico ou macio. Portanto, pode-se 

entender que o presente consistia em frutas 

selecionadas ou exóticas. 

24:57 “Então lhe disseram: "Vamos 

chamar a jovem e ver o que ela diz”. – Este 

versículo mostra que, mesmo havendo um 

Decreto Divino estabelecido, ela poderia ter 

dito: “Não irei”. A liberdade de escolha dessa 

mulher em se tornar esposa do filho de 

Avraham jamais foi violada. Ela foi chamada 

para fora para discutir a proposta. Da mesma 

forma, todos são chamados para as Bodas do 



9 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

Cordeiro, e cada um pode dizer: “Não irei”. 

Matitiahu (Mateus) 22:3 “E enviou os seus 

servos a chamar os convidados para as 

bodas, e estes não quiseram vir.” Embora 

exista um decreto que determine que o 

casamento deva ser realizado e que será 

realizado, não somos indispensáveis. Elohim 

não viola a liberdade das pessoas em sua 

relação com Ele. Cada pessoa é livre para 

escolher aceitar ou rejeitar o Messias 

24:58 “Chamaram Rivka e lhe 

perguntaram: "Você quer ir com este 

homem? " "Sim, quero", respondeu ela.” 

Seria bom se você estivesse disposto a 

responder ao chamado do Messias. Bereshit 

(Gênesis) 22:11, “Mas o anjo de YHVH lhe 

bradou desde os céus, e disse: Avraham, 

Avraham! E ele disse: Eis-me aqui.” Bereshit 

(Gênesis) 46:2; “E falou YHVH a Israel em 

visões de noite, e disse: Iaakov, Iaakov! E ele 

disse: Eis-me aqui.” Shemot (Êxodo) 3:4;” ⁴ 

E vendo YHVH que se virava para ver, bradou 

Elohim a ele do meio da sarça, e disse: 

Mosheh, Mosheh. Respondeu ele: Eis-me 

aqui.” Shemuel Álef (1 Samuel) 3:4;” ⁴ O 

YHVH chamou a Shemuel, e disse ele: Eis-

me aqui.“ Yeshaiahu (Isaías) 65:1, “Fui 

buscado dos que não perguntavam por mim, 

fui achado daqueles que não me buscavam; 

a uma nação que não se chamava do meu 

nome eu disse: Eis-me aqui. Eis-me aqui.”  e 

Maaseh (Atos) 9:10. ”E havia em Damasco 

um certo discípulo chamado Ananias; e disse-

lhe o Senhor em visão: Ananias! E ele 

respondeu: Eis-me aqui, Senhor.”  

24:60 “E abençoaram Rivka, dizendo-lhe: 

"Que você cresça, nossa irmã, até ser 

milhares de milhares; e que a sua 

descendência conquiste as cidades dos 

seus inimigos". - O fato de sua família 

discordar da decisão de Rivka não é motivo 

para negar-lhe apoio ou bênçãos. Esta 

bênção, em particular, é um desejo de que 

nela a promessa feita a Avraham se cumpra. 

É também vista profeticamente, no sentido de 

que seus descendentes destruiriam os 

portões de seus inimigos, aludindo à 

autoridade delegada por Yeshua a seus 

seguidores: Matitiahu (Mateus) 16:18. “E 

também eu te digo que tu és Pedro, e sobre 

esta pedra edificarei a minha igreja, e as 

portas do inferno não prevalecerão contra ela;” 

Assim, como seguidores de Yeshua, esta 

bênção também se estende a nós hoje.  

24:65 “e perguntou ao servo: "Quem é 

aquele homem que vem pelo campo ao 

nosso encontro? É, meu senhor", 

respondeu o servo. Então ela se cobriu 

com o véu.” – Nesta passagem, vemos uma 

noiva se preparando para o encontro com seu 

marido. Uma mulher que se cobre por 

respeito ao marido. O Brit HaJadashah, ou 

Novo Pacto, ensina em 1 Coríntios 11 que 

uma mulher deve usar um véu para mostrar 

que ela está sob a autoridade de seu marido. 

A cabeça coberta é um símbolo de modéstia 

e decência. E em 1 Coríntios 1-16, estabelece 

este véu para as mulheres durante a oração, 

ao profetizar ou ao declarar a palavra de 

YHVH. 

24:67 “Isaque levou Rivka para a tenda de 

sua mãe Sarah; fez dela sua mulher, e a 

amou; assim Isaque foi consolado após a 

morte de sua mãe.” – Ao levar sua esposa 

àquele lugar, ele estava dizendo que queria 

que ela fosse como sua mãe. Ele queria que 

sua esposa tivesse os valores espirituais de 

sua mãe. Além disso, podemos observar seu 

desejo de que alguém entrasse em sua vida 

interior e lhe trouxesse paz. A esposa deve 

aprender a trazer o conforto de uma mãe para 

seu marido. Isso faz parte de ser sua 

auxiliadora adequada.  

 

Sexta aliah, 25:1-11 

25:9-10 “Seus filhos, Itzjak e Ishmael, o 

sepultaram na caverna de Macpela, perto 

de Manre, no campo de Efrom, filho de 

Tsojar, o hitita, campo que Avraham 

comprara dos hititas. Foi ali que Avraham 

e Sarah, sua mulher, foram sepultados.” - 



10 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

Aqui vemos os dois irmãos juntos. É um sinal 

de que talvez Avraham tenha conseguido ver 

seus filhos reconciliados no final de sua vida. 

É bom superar as diferenças entre irmãos. O 

Eterno dá a cada um de nós o nosso lugar 

neste mundo. Que jamais cobicemos o lugar 

do nosso irmão. Que nos esforcemos para 

dar toda a honra a YHVH, a partir do lugar 

onde Ele nos colocou. 

25:11 “Depois da morte de Avraham, 

Elohim abençoou seu filho Itzjak. Itzjak 

morava próximo a Beer-Laai-Roi.” – Os 

comentaristas explicam que a bênção 

recebida foi parte da consolação pela perda 

de seu pai. 

 

Sétima aliah, 25:12-18  

25:17 “Estes foram os anos da vida de 

Ishmael: cento e trinta e sete anos; então 

ele deu seu último suspiro e se juntou ao 

seu povo.” - Rashí diz que a palavra 

hebraica que foi traduzida como “expirado” 

corresponde a “geviáh” (יָׁה  do Strong (גְוִׂ

#1472 e é usada apenas em referência a 

homens justos. Então, Ishmael morreu como 

um homem justo porque arrependeu-se de 

seus pecados. 

 

                      Conclusão: 

Nesta Parashah vimos como delinear 

elementos-chave para o desenvolvimento de 

uma vida familiar bem-sucedida.  

● Honre seu cônjuge.  

● Honremos nossos pais. 

● Usemos a sabedoria do Eterno. 

● Vamos ajudar nossos filhos com a 

sabedoria dada por YHVH.  

● Vamos buscar a paz no lar. 

 

 

Glossário 

Remez: Segundo nível de interpretação que 

corresponde ao alegórico. 

Rosh Ieshivá: Diretor de Ieshivá. 

Ieshivá: Escola de Torah. 

 

______________  

Fim da Parashah 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

Os comentários destes textos obedecem a 
doutrina estabelecida em EMC SHALOM 
INTERNACIONAL como Ministério de 
Raízes Hebraicas. E onde partem os quatros 
pilares, que defendemos e expomos na 
pregação do único evangelho. Que os 
primeiros emissários (shlijim-apóstolos), 
pregaram com um só propósito. Restaurar o 
Reino de Israel. Atos 1:16 dirigido aos 
destinatários, estabelecidos em Santiago 1:1 
e 1 Pedro 1:1. “A CASA DE PERDIDA DE 
ISRAEL” 

O mesmo Rabi Shaul, (Shaliaj Paulo), 

emissário por excelência, para todos os 

gentis, sabia de antemão, que seu foco de 

alcance era somente as doze tribos, 

dispersas. Chamadas “ovelhas perdidas da 

casa de Israel”. (Melo Há Goyim) “Os justos 

das Nações”. Atos 26:7. E o cumprimento 

desta mesma promessa, que as doze tribos 

esperam obter, firmemente, fazendo seus 

atos de adoração, noite e dia. Apesar disto, 

em relação a essa esperança, que diante da 

sua majestade, que estou sendo acusado 

pelos judeus.  

 
PD: Este documento é comentado semanal e 
ao vivo, direto em nossas classes por internet 
cada Shabbat de 11:00 da manhã as 13:00 
horas, através de www.zoom.com e ID para 
ingressar no canal de EMC SHALOM 
INTERNACIONAL é: ID: 463 703 1177 
 
Nota importante: a chave é mudada 
regularmente; favor de ficar pendente nos 
chats da aplicação Telegram onde você 
poderá conhecer. Se você não estiver 
nenhum dos nossos chats, manda e-mail 
emcshalomint@gmail.com solicitando o 
acesso.  
 
Nosso único desejo é que através deste 
material sua descendência seja abençoada 
por um entendimento superior das escrituras; 
saindo do evangelho subjetivo, e as vezes 
quase místico de hoje. O objetivo desta 
mensagem, é uma maior certeza idiomática, 

envolto em seu ambiente cultural respectivo, 
concedendo-nos maior solidez interpretativa 
dos textos.  
 
Todos os crentes no Elohim da Bíblia, têm em 
comum denominador, um só desejo. De 
estabelecer um avivamento, tão poderoso 
que traga a presença do Rei dos reis e 
estabeleça Seu Reino de uma vez e para 
sempre. Todavia, o único que irá trazer isto a 
congregação dos santos de Israel é” A 
HISTÓRIA BIBLICA”. Voltar ao fundamento e 
a forma inicial da FÉ HEBRAICA.  
E este documento, assim como a classe da 
Toráh, e cada Shabbat, é isso, conhecer a 
história espiritual de um povo, Israel, é viver 
sabendo que somos a continuação e a 
conclusão, desta grande história de amor. 

Estamos muito agradecidos por tua 
contribuição ao nosso ministério. Está nos 
permitindo ir a maior excelência. 

https://www.PayPal.me/emcshalom  

 

SHALOM LEKULAM! 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  

Entra no nosso canal de 
Telegram (escaneia o 

código QR) 

  

http://www.zoom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com
https://www.paypal.me/emcshalom


12 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

 
 

 

 

 


