
1 

  
   

 

  

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
PARASHÁ 09 VAYESHEV | GÉNESIS 37:1 - 40:23 

Prohibida toda reproducción lucrativa - Utilizar bajo permiso. 

Para más información puede ubicarnos por medio de nuestra página web www.emcshalom.com  
también a través de nuestro canal en YouTube EMC Shalom Internacional 

y puedes escribirnos a nuestro correo emcshalomint@gmail.com 

 

Aliyot a la Toráh: 

1. 37:1-11      
2. 37:12-22    
3. 37:23-36    
4. 38:1-30      
5. 39:1-6 
6. 39:7-23 
7. 40:1-23 
8. Maftir: 40:20-23 

Haftaráh: Amós 2:6 - 3:8 

Brit Hadashah: Maaseh ha’Shlejim (Hechos 
de los Apóstoles) 7:9-16; Matityah (Mateo) 
1:18-25 

VAYESHEV Significa “Y se Estableció” 

Tenemos como propósito y objetivo 
primordial, llevar a cada lector de las Parashot, 
a encontrar todo elemento profético que le 
permita ver al Mashíaj Yeshúa junto con todo 
Su plan de Redención anunciado en La Toráh, 
desde Bereshit (Génesis) hasta Devarim 
(Deuteronomio). Iremos descubriendo una 
riqueza profética inimaginable para todos 
aquellos que se están dando la oportunidad 
de indagar el plan de YHVH, así como en 
cada detalle escondido en Su Santa y Bendita 
Palabra. Esta parashá contiene un 
despliegue profético que ensanchará el 
entendimiento del estudiante de Toráh de una 
manera maravillosa, el cual podrá detectarse 
en el transcurrir de cada uno de los eventos 
aquí descritos y comentados, hasta el punto 
de dejarle extasiado; para así reconocer con 
claridad, lo hermoso y preciso de la 
Redención de YHVH para Su Pueblo bajo el 
Ministerio del MASHÍAJ YESHÚA. 
 
 
Primera aliyá, 37:1-11 

 

37:1 “Yaaqov se estableció en la tierra 
donde su padre había residido como 
extranjero, la tierra de Kenaan”. – Este 

pasaje deja un leve aire de ironía en su 
mensaje: “Yaakov se estableció donde su 
padre residió como extranjero”. Cada palabra 
del Eterno tiene un propósito, el de despertar 
en Su pueblo la capacidad de análisis y 
profunda enseñanza, buscando en cada uno 
un despliegue de entendimiento para darle el 
entendimiento correcto y verdadero y así 
darle sentido a nuestro propio desarrollo. Es 
un deleite el entender cosas y ver detalles 
que a simple vista no muestran nada 
trascendental, pero este detalle si es 
relevante, pues Yaakov estaba tomando una 
actitud diferente a su padre al querer 
establecerse, buscando su bienestar 
personal y familiar, sin dimensionar que la 
promesa heredada que lo envolvía iba más 
allá de sus propias expectativas de bienestar. 
No era el propósito del Eterno que el 
cambiará de estatus, es decir, de vivir como 
peregrino en esa tierra, pues no solo esta 
promesa cobijaba a los patriarcas de Israel 
hasta el establecimiento de la nación, sino 
que dicha nación, aún no ha sido establecida 
bajo los parámetros divinos dados en la 
promesa que recibió Avraham; pero falta 
poco, y mientras que se da, cada uno de 
nosotros debe aprender a vivir como 
peregrino donde quiera que esté: Kefá Álef (1 
Pedro) 2:11 “Queridos amigos, los aliento a 
ustedes como expatriados y residentes 
temporales, no se dejen dominar por los 
deseos de su vieja naturaleza, que siempre 
están batallando en contra ustedes” (VIN). 
 
37:2a “Esta, pues, es la historia de 

Yaaqov: a los diecisiete años de edad, 

Yosef atendía los rebaños con sus 

hermanos,”. – La historia de Yaakov, quien 

recibió por bendición el nombre de Israel 

toma figura profética en Yosef su undécimo 

descendiente directo, hijo de su amada Rajel, 

para dar forma a la historia y guardar en sus 

detalles y eventos, los dibujos y simbolismos 

más evidentes que la Toráh nos da del plan 

Ingresa a nuestro canal de 
Telegram (escanea el

código QR)

http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com


EMC SHALOM INTERNACIONAL 

2 

más crucial de toda la Escritura: “LA 

REDENCIÓN DE ISRAEL”. Como creyentes 

en el Mesías Yeshúa, el Mesías de Israel, nos 

debemos sumergir en esta historia familiar y 

dejar que nuestra mente guiada por el Rúaj 

de la Verdad nos muestre lo más sublime del 

Plan Redentor. En los capítulos siguientes 

podremos ver como Iosef y Iahudah, toman 

protagonismo sobre todos los hijos de Israel; 

la descendencia de Iosef representada en 

Efraim como poseedor de la primogenitura: 

Yirmeyah (Jeremías) 31:9 “Vendrán con 

llanto, y con compasión los guiaré. Los 

conduciré a los arroyos de aguas, por un 

camino parejo donde no tropezarán. Porque 

Yo Soy siempre un Padre para Yisrael, 

Efrayim es mi primogénito” (VIN); Divré 

Hayamin Álef (1 Crónicas) 5:1-2 Los hijos 

de Reuvén, primogénito de Yisrael. (Él era el 

primogénito; pero cuando profanó el lecho de 

su padre, su derecho de primogenitura se le 

dio a los hijos de Yosef hijo de Yisrael, de 

modo que no fue registrado como 

primogénito en la genealogía; y aunque 

Yahudah llegó a ser más fuerte que sus 

hermanos y de él procede un príncipe, el 

derecho de primogenitura fue de Yosef)” 

(VIN); y Bereshit (Génesis) 49:10 “El cetro 

no se apartará de Yahudah, ni la vara de 

gobernante de entre sus pies; hasta que 

venga Shiloh y el homenaje de los pueblos 

será suyo” (VIN). Desafiando hoy el 

entendimiento de muchos predicadores que 

tratan de explicar con certeza de dónde 

provienen ‘las Tribus Perdidas de Israel’, 

información y revelación que solo toma 

sentido en la Raíces Hebreas de la Fe. 

Nuestra ‘Escuela de Desarrollo Doctrinal’ 

defiende todas las profecías y demostramos 

que el concepto “CASA DE EFRAIM Y CASA 

DE YAHUDAH” aún está vigente y en pleno 

cumplimiento hasta la venida del Mashíaj 

Yeshúa. 

 

37:3 “Sucede que Yisrael amaba a Yosef 
más que a todos sus hijos, porque este era 
el hijo de su vejez; y le había hecho una 

túnica ornamental”. – Podemos discernir 
muchas razones por las cuales Yaakov 
amaba a Iosef más que al resto de sus hijos, 
sin embargo, un detalle que vemos al venir a 
la Toráh es que los patriarcas en general, y 
Yaakov en este caso, no solo eran hombres 
de sabiduría (ancianos) sino que aún el don 
profético en ellos estaba establecido por el 
Eterno: Bereshit (Génesis) 20:7 “Por lo tanto 
devuelve la esposa del hombre a él ahora. Él 
es un profeta, y él orará por ti para que vivas” 
(VIN). La palabra profeta en hebreo es “nabi” 
 :del Strong #5030 que significa (נָבִיא)
hombre inspirado, que viene de la raíz (נָבָא) 
del Strong #5012 y habla de la acción de 
profetizar, hablar o cantar por inspiración, 
en predicación o simple discurso. Esto quiere 
decir que la misión de dar a conocer a YHVH 
como el Único Elohim, era una tarea 
constante de los patriarcas y aún de toda la 
simiente incorruptible de la que habla la 
Escritura: Kefá Álef (1 Pedro) 1:23 “Ustedes 
han nacido de nuevo de lo alto, no de una 
semilla que se corrompe, sino de una 
incorruptible, por medio de la Palabra viviente 
de YAHWEH que permanece para siempre” 
(BKIM). Esta es la característica más elevada 
de ser poseedores de la simiente 
incorruptible; que la Palabra del Eterno 
YHVH permanece para siempre en nosotros. 
Este don profético en Yaakov permitiría 
discernir que Iosef venía con un propósito 
más elevado que cualquiera de sus hermanos, 
pues en él estaba la simiente para la multitud 
de naciones: Bereshit (Génesis) 48:18-19 
“ Yosef le dijo a su padre: "No lo hagas de 
esa forma, mi padre, porque éste es el 
primogénito. Pon tu mano derecha en su 
cabeza. Pero su padre rehusó, y dijo: "Yo sé 
eso, hijo mío, yo lo sé”. Él también se hará 
un pueblo, y él también será grande; no 
obstante, su hermano menor será mayor que 
él, y su zera formará multitud de naciones" 
(BKIM). La importancia en el propósito de vida 
en Iosef estaba enmarcada de igual forma en 
un profundo amor por parte de su padre. 
Amor que estaría vigente sin importar los 
duros acontecimientos y que se mantendría 
intacto hasta verlo de regreso. Como hoy 
nosotros, descendientes de Efraim, estamos 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

3 

convencidos que el infinito amor de Nuestro 
Padre YAHVÉH, estará con nosotros hasta la 
restauración de todas las cosas y nuestro 
regreso a casa. Un acto de gran importancia 
es el obsequio de la túnica ornamental (otras 
versiones dicen túnica de colores),  que 
ostentaba Iosef como señal de preferencia 
por parte de su padre sobre todos sus demás 
hermanos, y que fue el detalle final que 
rebosaría la copa de ira y rechazo de todos 
sus hermanos, como individuo despreciable y 
digno de muerte. 
 
37:4 “Y cuando sus hermanos notaron que 
su padre lo amaba más que a los demás 
hermanos, lo odiaron tanto que no podían 
dirigirle una palabra amistosa”. – 
Creemos que Yaakov cometió el error de 
demostrar más amor a este hijo que a los 
otros. No vemos mal el regalo, pues su 
obediencia era superior a la de sus 
hermanos, se lo merecía. Lo que está mal 
es que este regalo no está basado en una 
recompensa por obedecer, sino por la 
distinción que hizo su padre para con él: 
Efesiyim (Efesios) 6:4 “Y ustedes, padres, 
no provoquen a ira a sus hijos” (VIN). En el 
griego dice “parorgizo” (παροργίζω) del 
Strong #3949 que significa: encolerizarse, 
enfurecerse, arder en ira con ellos. En otras 
palabras, no actúen con ellos de la misma 
manera que ellos son con ustedes, sino que 
debemos criarlos, en griego “ektréfo” 
(ἐκτρέφω) del Strong #1625 que significa: en 
madurez, acariciar, entrenar, sustentar. En 
vez de airarnos debemos responder con 
caricias, sustento y entrenamiento paternal y 
enseñarles a ofrecer amor. El castigo no             debe 
estar lleno de ira sino de amor. La disciplina 
que busca el Adón en griego “Paideia” 
(παιδεία) del Strong #3809 que significa: 
tutoría, educación, corrección. Es decir, debe 
llevar instrucción y amor. Además de lo 
anterior, debe llevar amonestación de Elohim, 
en griego “Noutdsesia” (νουθεσία) del Strong 
#3559 que significa: reprensión suave o 
advertencia. Ante todo, castigo. Debe haber 
una advertencia que le dice al hijo por qué se 
le va a disciplinar. Y así sabe por lo que 
desobedeció. Esta advertencia es de YHVH. 
Se le debe enseñar que es a Elohim a quien 

se desobedece y las leyes que quebranta 
son las de Él. Al mostrarle la ley que 
quebranta aprende a obedecerla. Por otro 
lado, debemos recompensarlo cuando 
obedezca y de la misma manera hacerlo con 
el resto de los hijos por igual. Un regalo 
material no es necesario. Por el contrario, un 
abrazo, un beso, una caricia o palabras de 
aprobación son mucho más importantes. El 
pasaje anterior debe impulsarnos como 
padres, a prestar más atención a la forma en 
que ejercemos muestro papel paternal sobre 
la vida de nuestros hijos. La Escritura es 
abundante en Palabra concerniente a la 
educación de nuestros hijos, no podemos aún 
pretender que, por formar parte de una 
congregación, allí estén en la obligación de 
educar a nuestros hijos; no amados. Es 
relevante que cada uno de nosotros, 
tomemos la responsabilidad en la valiosa 
inversión que haremos en el desarrollo 
integral de nuestros hijos y que como 
resultado de ello veremos crecer individuos 
potencialmente aptos para cambiar esta 
generación, la nación y aún el mundo entero. 
Retomando el sentido profético del pasaje, 
este odio entre hermanos es el que 
avancemos en el desarrollo del entendimiento 
bíblico de la nación de Israel, estaremos 
resaltando cada uno de estos puntos de 
conflicto, que hoy en día continúan vigentes. 
Y son, indubitablemente la confirmación de 
los acontecimientos esperados antes de la 
venida del Mashíaj en este tiempo. 
 
37:7 “Nosotros estábamos atando 
manojos en el campo, cuando de pronto 
mi manojo se levantó y quedó derecho; 
entonces los manojos de ustedes se 
reunieron alrededor del mío y se 
postraron”. – El entendimiento profético se 
va dimensionando de forma homotética, es 
decir, que a medida del avance en el 
conocimiento bíblico y más específicamente 
de Toráh, veremos apartes aplicables a la 
misma vida del Mashíaj y su Ministerio de 
Redención. Aquí, en primera instancia, solo 
podríamos inferir la futura condición de 
engrandecimiento de Iosef en Mitsráyim, y 
como él sería levantado a tal puntode éxito y 
poder, que todos sus hermanos llegarían a 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

4 

postrarse delante de él. Sin embargo, este 
panorama va más allá del hecho de ser el 
salvador de su familia en Mitsráyim, puesto 
que este Iosef es sombra y figura de aquel 
que salvaría a su pueblo de los pecados y al 
igual que esas gavillas (manojos de trigo o 
cebada), el Mesías Yeshúa sería levantado 
en el madero para traer salvación a todos sus 
hijos: Yohanán (Juan) 14:18 “Yo no los 
dejaré huérfanos; vendré a ustedes” (BKIM). 
Y así con toda la familia de Yisrael. Efesiyim 
(Efesios) 2:19 “Así que, entonces, ya no son 
extranjeros ni desconocidos. Por el contrario, 
ustedes son conciudadanos con el pueblo de 
YAHWEH y miembros de la misma familia de 
YAHWEH” (BKIM).  
 

Esta es la mismísima casa de Efraim, el 
descendiente primogénito por bendición de 
Yaakov, quien lo adoptó como su propio 
primogénito en Bereshit (Génesis) 48, 
además es confirmado en la voz del profeta 
Yirmeyah (Jeremías)31:9 “Ellos salieron 
gimiendo y Yo los traigo de vuelta con 
consolación. Causándolos alojarse por 
arroyos de agua sobre sendas allanadas. 
Porque Yo soy un Padre para Yisrael y 
Efrayim es mi primogénito” (BKIM). Y así 
salvarnos de la muerte espiritual por estar 
inmersos en la sequía de la Palabra y sin el 
Espíritu de YHVH en nosotros, alejados de 
nuestra verdadera ciudadanía. Ese lugar de    
honra como su nación, fue perdido a 
causa de nuestro pecado y fuimos 
dispersados entre todas las naciones de la 
tierra.  
 
37:8b “Y lo odiaron aún más por lo que 
decía sobre sus sueños”. – Yeshúa también 
fue odiado entre sus hermanos a causa de 
sus palabras: Yohanán (Juan) 15:22-25 “Si 
yo no hubiera venido ni les hubiera hablado, 
no tendrían pecado; pero ahora no tienen 
excusa por su pecado. El que me aborrece, 
también aborrece a mi Padre. Si yo no 
hubiera hecho entre ellos obras como ningún 
otro las ha hecho, no tendrían pecado. Pero 
ahora las han visto, y aun así nos han 
aborrecido tanto a mí como a mi Padre. Pero            
esto sucedió para cumplir la palabra que está 

escrita en la Toráh de ellos: ‘Sin motivo me 
aborrecieron” (VIN). 
 
37:9b “Y esta vez el sol, la luna y once 
estrellas se postraban delante de mí”. Esto 
es una visión profética del Reino Milenial 
en la que al inclinarse el sol ante Iosef que 
es un tipo          del Mesías, realza el hecho de que 
la luz que iluminará en la Segunda Venida es 
la de Él, no la del sol. Este cederá su luz para 
dar paso a un resplandor superior: Hitgalut 
(Apocalipsis) 22:5 “No habrá más noche, ni 
tienen necesidad de luz de lámpara, ni de luz 
del sol; porque Yahweh Elohim alumbrará 
sobre ellos, y reinarán por los siglos de los 
siglos” (VIN). El sol fue puesto para dominar 
el día y la luna para dominar en la noche: 
Bereshit (Génesis) 1:16 “Elohim hizo las dos 
grandes lumbreras, la lumbrera mayor para 
regir el día y la lumbrera menor para regir la 
noche y las estrellas” (VIN). El fin de los 
tiempos estará anunciado por momentos   en 
que la luna y el sol declinarán en su luz o sea 
su poder: Yejezqel (Ezequiel) 32:7 “Cuando 
yo te haya extinguido, cubriré el cielo y haré 
que se oscurezcan las estrellas. Cubriré el sol 
con una nube y dejará de alumbrar la luz de 
la luna” (VIN); Yoel (Joel) 2:10 “Ante ellos 
tiembla la tierra, se estremece el cielo, se 
oscurecen el sol y la luna y las estrellas 
retraen su brillo” (VIN); Matityah (Mateo) 4:9 
Y le dijo: “Todo esto te daré, si te inclinas y 
me rindes homenaje” (VIN). Las estrellas 
representan a los hijos de Israel que               se han 
de postrar como los hermanos de Iosef ante 
el Mashíaj, en el día final: Filipiyim 
(Filipenses) 2:10 “Para que en el nombre de 
Yeshúa se doble toda rodilla de los que están 
en el cielo, en la tierra y debajo de la tierra” 
(VIN). El sol y la luna hace referencia a los 
padres de Iosef: Israel y Rajel, nadie es mayor 
que el Mashíaj: Yohanán (Juan) 8:53-58 “Yo 
soy de arriba”. Estos versos van más allá en 
el futuro, pues Rajel          no se postrará ante Iosef 
pues ya ha muerto. Hay un alto contenido 
profético en toda la historia de Iosef.  
 
37:11a “Sus hermanos tenían celos de 
él”. – Texto tomado de la versión ‘Biblia 
Kadosh Israelita Mesiánica’ (BKIM), para 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

5 

hacer el respectivo paralelo profético de la 
misma versión con el pensamiento de Pilato: 
Matityah (Mateo) 28:17 “Porque él entendía 
que por celos le habían entregado” (BKIM). 
 
 
Segunda aliyá, 37:12-22 
 
En esta Aliyá, Iosef tiene una misión, un 
recorrido y un propósito, el cual 
presentaremos como un corto viaje de 
Redención, mientras que Iosef salía de un 
lugar y hacía su recorrido para llegar donde 
estaban sus hermanos y llevar bienestar 
(Shalom). Podemos apreciar increíbles 
paralelos con el Mesías Yeshúa y su Plan 
Redentor. Esperamos ser lo suficientemente 
claros. 
 
37:13b “Ven, te voy a mandar a donde 
ellos”. Él respondió: “Estoy listo”. – 
Iniciamos este fascinante recorrido en el Valle 
de Jebrón, cuando su Padre Yaakov lo envía 
a donde sus hermanos están con los rebaños: 
“Jebrón” (חֶבְרוֹן) del Strong #2275 que 
significa: “Sede de Asociación”. Este lugar 
representa una sociedad y un propósito 
común de dos partes: el dueño de los 
rebaños y el heredero de estos. 
 
37:14 “Y él le dijo: “Ve a ver cómo están 
tus hermanos y cómo les va a los rebaños 
y vuelve a informarme”. Así que lo envió 
desde el valle de Jevrón. Cuando llegó a 
Shekhem”. - En este pasaje resaltaremos los 
conceptos: “Cómo están” y “Cómo les va”. 
Palabras directamente asociadas con 
bienestar, que pertenecen al vocablo hebreo 
de “Shalom” () del Strong #7965. Iosef sale 
de Jevrón en busca del Shalom de sus 
hermanos y de los rebaños. Este recorrido 
manifiesta de forma explícita tres lugares: 
“Jevrón, Shekhem y Dotán”, pero, al mirar lo 
implícito del recorrido, entendemos que entre         
sitio y sitio hay más poblaciones con una 
riqueza profética mesiánica que es 
interesante mencionar. De Jevrón a Dotán 
tenemos el siguiente recorrido: 
 
1. Jevrón: (חֶבְרוֹן) del Strong #2275, Sede 

de Asociación. Lugar de donde              lo envía 

su padre. 
 

2. Beit Lejem: ( ית לֶחֶם  בֵּ ) Casa del Pan. 

Lugar de              nacimiento de Yeshúa. 
 

3. Yerushaláyim: ( לַםִ   del Strong (יְרוּשָׁ
#3389, dual, rara vez, fundado en paz 
‘Shalom’. 

 

4. Betel: (ל ית־אֵּ  del Strong #1008, Casa (בֵּ
de Elohim, Puerta   del Cielo. 

 

5. Shiloh: (ילֹה  ,del Strong #7887 (ש 
tranquilo, apodo dado al                      Mashíaj. 
 

6. Shekhem: (שְכֶם) del Strong #7927, 
espalda, entre los hombros para cargar. 
 

7. Dotán: (ן תָׁ  ,del Strong #1886, dual (דֹּ
caldeizante, incierto. 

 
Cada una se especifica a continuación: 

1. Al salir de Jevrón: Sede de sociedad, de 
donde su padre lo envía con un propósito 
específico, y su primer punto de llegada, 
por            así decirlo, y sin ningún ánimo de 
forzar los pasos proféticos, simplemente 
haciendo notar la grandeza e importancia 
de cada elemento que la Toráh nos 
muestra como sombra y figura de lo que 
había de venir. 
 

2. Llega a Bet Lejem: Casa del Pan, ni más 
ni menos que el lugar donde “El Verbo se 
hizo carne” [Yohanán (Juan) 1:14]; 
“Elohim fue manifestado en carne” 
[Timotios Álef (1 Timoteo) 3:16], en 
tiempos donde todo yahudita debía estar 
en su tierra para                      ser contado en el censo: 
Hillel (Lucas) 2:4 “Así que Yosef, como 
era linaje y de la casa de David, subió del 
pueblo de Netzaret en Galil, al pueblo de 
David llamado Beit-Lejem, en Yahudáh” 
(BKIM). 
 

3. Luego pasa por Yerushaláyim: donde el 
Mashíaj Yeshúa cumple con sus 
parámetros de Toráh que lo confirman 
como un yahudita observante desde su 
niñez, presentado en el Templo como la 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

6 

Toráh lo indica, claro está, después de 
haber sido circuncidado al octavo día. 
Yerushaláyim es el lugar de peregrinaje de 
todo israelita cumplidor de Toráh: 
Yohanán (Juan) 1:11 “Él vino a su propia 
tierra natal, y su propio pueblo no lo 
recibió” (BKIM). 
 

4. En este recorrido la siguiente parada es 
Betel: Casa de Elohim. ‘Tabernaculizó 
entre nosotros’, estas palabras son 
tomadas de la Versión Textual (BTX) en 
Yohanán (Juan) 1:14. Aquí se entienden 
las palabras de Rab Shaúl en Qolosiyim 
(Colosenses) 2:9” Porque en Él habita 
corporalmente toda la   plenitud de lo que 
YAHWEH es” (BKIM). Y no solo vemos 
este simbolismo; Betel también es 
“Puerta del Cielo” y el Mismo Yeshúa dice: 
Yohanán (Juan) 10:9 “Yo soy la puerta; si 
alguien entra por medio de mí, él estará a 
salvo e irá y encontrará pastos” (BKIM). 
Iosef en su recorrido pasa          por esta puerta 
en busca de los rebaños. 
 

5. Llegando a Shiloh: “Tranquilo, uno de los               
apelativos más especiales del Mesías”. 
La Concordancia Strong aparte de este 
significado, nos lleva a (ה לָׁ  del Strong (שָׁ
#7951 que significa: seguro, exitoso, ser 
prosperado, prosperar. Mostrando con 
esto y sin lugar a ninguna duda la riqueza 
profética de la Toráh y de la vida de Iosef 
con respecto a  Nuestro Mashíaj Yeshúa: 
Yeshayah (Isaías) 52:13 "¡Contemplen 
como mi siervo tendrá buen éxito! ¡El será 
levantado, exaltado, altamente enaltecido! 
(BKIM). Mientras que la versión VIN lo 
comparte así: Yeshayah (Isaías) 52:13 
“He aquí que mi siervo prosperará, será 
exaltado y elevado a grandes alturas” 
(VIN). ¿Dónde se manifestaría este 
exitoso momento y cómo? El siguiente 
paso de destino en el camino de Iosef en            
busca de sus hermanos nos dará mayor 
luz. 

 

6. Cuando llegó a Shekhem. – Tierras 
específicas de Menasheh en los montes 
de        Efraím, en tiempos de Yeshúa: ‘Galilea 

de los gentiles’. Este nombre significa: 
entre los hombros, lugar de carga, 
espalda. Bendito el Eterno Elohim de 
Israel quien nos sacó de las 
‘coincidencias’ y nos ha traído a la firmeza 
de su verdad (EMET-TORÁH). Este es el 
lugar de los dos montes: Guerizín y Eval: 
Devarim (Deuteronomio) 11:29-32 
“Exhortación a la obediencia”, este lugar 
alude a los mismos hombros de Yeshúa 
donde se cargaron nuestras faltas a la 
Toráh, todos nuestros pecados; esto es 
demasiado poderoso amados 
hermanos. Sobre sus hombros, en su 
espalda estaría el éxito de su misión: 
Yeshayah (Isaías) 53:4-5 “De hecho, Él 
cargó con nuestras enfermedades, 
nuestros dolores, los cuales Él sufrió. Sin 
embargo, lo tuvimos por castigado, 
golpeado y afligido por YAHWEH Elohim. 
Pero Él fue herido por causa de nuestros 
pecados, machacado por nuestras 
iniquidades; el castigo de nuestro Shalom 
cayó sobre Él y por sus llagas hemos            sido 
sanados” (BKIM). La VIN dice: Yohanán 
(Juan) 19:17 “Y Él salió cargando su 
madero hacia el lugar que se llama de 
la Calavera, y en hebreo Gólgota (VIN).  
Este fue el doloroso evento para su éxito, 
al l ibrarnos de todos nuestros pecados. 
Desde este momento se estableció la 
victoria nuestra sobre el pecado, con el 
objetivo de continuar nosotros, el recorrido 
que fue dibujado por Iosef hijo de Yaakov, 
vivido y confirmado en la carne de Yeshúa 
y ahora delegado con toda su autoridad                 a 
cada uno de nosotros, para ir en busca de 
nuestros hermanos. A Iosef, en su 
búsqueda y cumplimiento de su misión 
de encontrar a sus hermanos, se le 
presenta un hombre que conocía donde 
estaban y lo guía a ese lugar. Este 
personaje desconocido en la historia hace 
alusión al profeta Elías: Yeshayah 
(Isaías) 40:3 Una voz clama gritando en 
el desierto: "¡Preparen el camino para 
YAHWEH! ¡Nivelen una carretera en el 
Aravah para Eloheinu!” (BKIM). El 
Evangelio de Yohanán (Juan) presenta 
un evento donde esta misma 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

7 

desinformación, produce inquietud en los 
círculos religiosos de la época de Yeshúa 
con respecto a ‘Yohanán el Inmersor’: 
Yohanán (Juan) 1:23 Él respondió con 
las palabras de Yeshayah el profeta: "Yo 
soy: ¡La voz de alguien que grita 
clamando en el desierto enderecen el 
camino de YAHWEH!" (BKIM). Todo este 
entendimiento profético cierra el espectro 
de                     búsqueda de “Todos los pecadores 
perdidos”, que la Teología Moderna 
quiere implementar a la misión de Yeshúa 
el Mesías. Mientras Iosef      buscaba 
exclusivamente a sus hermanos y los 
rebaños de propiedad de su padre, 
Yeshúa hace la misma observancia a lo 
específico del plan: Matityah (Mateo) 
15:24 Y respondiendo dijo: "A mí no me 
han enviado sino a las ovejas perdidas 
de la Casa de Yisrael" (VIN). 
 

37:16a Él contestó: “Estoy buscando a mis 

hermanos”. – Es en boca de los talmidim 

(discípulos) de Yeshúa: Maaseh (Hechos) 

1:6 “Cuando estaban juntos, le preguntaron: 

"¿Adón, en este tiempo restaurarás el 

gobierno de Yisra’el?” (BKIM). Todo este plan 

bíblico ha estado fundamentado desde el 

principio en dicho objetivo. Después de la 

partida de Yeshúa a los cielos (shamayim), 

sus talmidim tenían el concepto claro en sus 

corazones. Yaaqov (Santiago) 1:1 “De: 

Yaakov, un esclavo de YAHWEH y del Adón 

Yeshúa Ha´Mashíaj. A: Las doce tribus en 

la Galut [Diáspora]: ¡Shalom!” (BKIM); Kefá 

Álef (1 Pedro) 1:1 “De: Kefa, un emisario de 

Yeshúa Ha’Mashíaj. A: El pueblo escogido 

de YAHWEH, que vive como expatriado en la 

Galut; en el Ponto, Galut-Yah, Capadocia, la 

provincia de Asia y Bitinia” (BKIM). Todo ha 

girado siempre en torno a restaurar la 

condición de los hermanos, hijos de Israel.  

 

37:17 El hombre dijo: “Ellos se fueron de 

aquí, porque los oí decir: ‘Vámonos para 

Dotan’. Así que Yosef siguió a sus 

hermanos y los encontró en Dotan”. – La 

búsqueda del Mashíaj Yeshúa por cada uno 

de sus hermanos de Israel, continúa a través 

de nosotros, es esta la real y verdadera 

‘GRAN COMISIÓN’. 

 

7. Dotán: Último punto de este recorrido. 
Lugar incierto; solo podemos asemejar 
este lugar al recorrido de toda la 
humanidad y la ‘incertidumbre’ de sus 
mentes alejadas de la verdad de 
YAHVÉH, donde se cumple la Palabra de 
Yeshayah (Isaías) 5:20 “¡Ay de los que a 
lo malo llaman bueno; ¡y a lo bueno, malo! 
Que presentan las tinieblas como luz, y la 
luz como       tinieblas; que presentan lo 
amargo como dulce, y lo dulce como 
amargo” (BKIM). Estas son las            mentes 
duales de Dotán.  

 
37:18 “Ellos lo vieron de lejos y antes de 
que             se acercara a ellos conspiraron para 
matarlo”. – Lo mismo sucedió con Yeshúa: 
Matityah (Mateo) 26:4 “Y consultaron entre 
ellos para arrestar a Yeshúa           con algún 
engaño y matarlo” (VIN). Él también con gran        
decepción les declaró a los líderes religiosos 
su pecado constante y que hoy en día es 
vigente: Matityah (Mateo) 23:37 
“Yerushaláyim, Yerushaláyim, que matas a 
los profetas y apedreas a los que son 
enviados. ¡Cuántas veces quise reunir a tus 
hijos como una gallina reúne sus pollitos 
debajo de sus alas y no quisiste!” (VIN). 
 
 
Tercera aliyá, 37:23-36 
 
37:23 “Cuando Yosef llegó donde  sus 
hermanos, estos le quitaron la túnica, la 
túnica ornamental que llevaba puesta”. – 
Esta túnica representa realeza y autoridad y 
muchos de los comentarios giran en torno a 
estas dos características; sin embargo, hoy 
queremos someter a su consideración el 
apreciar en la túnica de colores algo más 
que realeza y autoridad. Y es el hecho que 
esta característica tan inusual en su época y 
que se le diera tanta importancia a la 
variedad de colores, nos lleva a pensar en 
los símbolos patrios que definen el distintivo 
por excelencia de cada nación en el mundo 
y su bandera que es símbolo de su gobierno 
y autoridad territorial. En esta túnica también 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

8 

vemos la representación de ‘TODAS LAS 
NACIONES DE LA TIERRA’: Hitgalut 
(Apocalipsis) 7:9 “Después de esto miré, y 
allí ante mí había una gran multitud, 
demasiado grande para nadie contar, de toda 
nación, tribu, pueblo y lengua. Estaban 
sentados delante del trono, y delante del 
Cordero, vestidos en ropas blancas, y 
sujetando ramas de palmas en sus manos” 
(VIN). 
 
37:24 “Y lo tomaron y lo echaron en el 
hoyo. La cisterna estaba vacía, no tenía 
agua”. – Cisterna, en hebreo “bor” (בּוֹר) del 
Strong #953 que también significa: cárcel, 
sepultura, abismo. Una vez más vemos el 
paralelo con los acontecimientos vividos por 
nuestro Mashíaj Yeshúa, cuando fue tomado 
prisionero, entregado por uno de sus 
discípulos. Sus hermanos yahuditas lo 
entregaron en manos de extranjeros y sufrió 
hasta la muerte para luego ser sepultado. 

 
37:25a “Entonces se sentaron a comer”. – 
Sus           hermanos lo echan en la cisterna (hoyo) 
y se sientan a comer. Cuando Yeshúa es 
bajado del madero ya muerto, es sepultado 
inmediatamente para que sus hermanos, los 
yahuditas, fueran todos a sus casas a comer 
la Pascua (Cena de Pésáj): Yohanán (Juan) 
18:28 “Llevaron a Yeshúa de [la casa de] 
Kayafá al Pretorio, y estaba amaneciendo. 
Pero ellos no entraron al Pretorio para no 
contaminarse y así poder comer el Pésaj” 
(VIN). 
 
37:26-27a Entonces Yahudah dijo a sus 
hermanos: “¿Qué ganamos con matar a 
nuestro hermano y ocultar su sangre? 
Vengan, vendámoslo a los yishmaelitas, 
pero no lo eliminemos nosotros”. – De 
esta misma forma y con el mismo nombre 
fue el proceso de venta de Yeshúa, el de 
nombre Yahudáh (traducido como Judas) fue 
quien lo vendió: Matityah (Mateo) 26:14-15 
“Entonces, uno de los Doce, que se llamaba 
Yahudah Iscariote, fue donde los principales 
sacerdotes y les dijo: “¿Cuánto están 
dispuestos a pagarme para que yo se los 

entregue?” Ellos le estipularon treinta piezas 
de plata” (VIN). 
 
37:31 “Entonces tomaron la túnica de 
Yosef, inmolaron un cabrito y empaparon 
la túnica con la sangre”. – En este momento 
es cuando la historia de Iosef toma el sentido 
más relevante en cuanto al paralelo con 
Yeshúa. EMC SHALOM INTERNACIONAL 
recibió esta revelación cuando en una de las 
imágenes del video del Pastor Jim Staley: 
“Crisis de Identidad”, finalizaba mostrando la 
imagen del                     Mesías con una túnica donde 
estaban grabadas las banderas de muchas 
naciones. Automáticamente unimos esta 
imagen con la túnica de Iosef y allí 
entendimos que los hermanos de Iosef, al 
sacrificar aquel macho cabrío, que es 
mencionado en la Toráh, para todas las 
ofrendas de expiación por el pecado y que se 
eleva aún más este Principio de Redención 
en la ‘Fiesta de YOM KIPPUR’, cuando este 
Macho Cabrío muere para cubrir los pecados 
de todo Israel. Vemos el acto profético más 
diciente con respecto a lo que sería la 
Redención del Mashíaj Yeshúa para todas las 
naciones: Yohanán (Juan) 1:29b “¡Este es 
el Cordero de Yahweh que quita el pecado 
del mundo!” (VIN). Los hermanos de Iosef 
sacrifican este macho cabrío y derraman la 
sangre sobre la Túnica de Colores (las 
banderas de las naciones); allí vemos no solo 
el sacrificio sustituto de un inocente, sino 
que este manto empapado de sangre es 
puesto en las manos de su   padre   Yaakov, 
quien llora amargamente por su pérdida. 
 
 
Cuarta aliyá, 38:1-30 
 
38:1-2 “Por aquel tiempo Yahudah se 
apartó de sus hermanos y acampó cerca 
de cierto adulamita llamado Jirah. 
Entonces Yahudah vio la hija de cierto 
kenaanita llamado Shúa y se casó con ella 
y se juntó a ella”. – Yahudáh da un traspié 
en este proceso de buscar esposa fuera de 
las hijas de Israel, y veremos cómo inicia un 
proceso de duras y tristes consecuencias por 
esta ligereza en la orden que había sido 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

9 

establecida por YHVH, en cuidar el linaje de 
la casa de Yaakov y no unirse en yugo 
desigual con mujeres extranjeras. 
 
38:7-10 “Pero Er, el primogénito de 
Yahudah, desagradó a Yahweh y Yahweh 
le quitó la vida. Entonces Yahudah le dijo 
a Onán: “Únete a la mujer de tu hermano 
y cumple con ella tu deber de cuñado y 
dale linaje a tu hermano”. Pero Onán, 
sabiendo que la descendencia no se 
contaría como suya, derramaba en tierra 
siempre que se unía a la mujer de su 
hermano, para no darle linaje a su 
hermano. Lo que hizo desagradó a 
Yahweh y le quitó la vida también”. - Según 
Rashí: “Er lo había hecho para que Tamar no 
perdiera su belleza. Además, vemos el 
egoísmo de Onán para no darle nombre a la 
descendencia de su hermano; y así perder el 
nombre de él (Onán). Esto desató la                        ira de 
YAHVÉH y los mató a los dos”. Aquí notamos 
como las leyes de levirato estaban 
establecidas antes de la entrega de la Toráh 
Escrita, anotación interesante que nos 
confirma que la instrucción de YHVH, en 
primera instancia, fue verbal y fue mucho 
antes que el Sinaí: Devarim (Deuteronomio) 
25:5-6 “Cuando unos hermanos vivan juntos 
y uno de ellos muera sin                       dejar hijos, la viuda 
del difunto no deberá casarse                        con un extraño 
fuera de la familia. El hermano de su esposo 
deberá unirse a ella: La tomará como esposa 
y cumplirá su deber de cuñado. El primer hijo 
que ella le dé a luz debe llevar el nombre del 
hermano muerto, para que no se                      elimine su 
nombre de Yisrael” (VIN). 
 
Otro detalle importante es mencionar las 
consecuencias que Yahudah tenía que vivir 
en carne propia, los dolores de pérdida que él 
hizo sentir a su padre al tener la iniciativa de 
vender a                     su hermano Iosef, él recibe las 
consecuencias multiplicadas por dos: las 
muertes de Er y Onán. Pero prestemos 
atención que de estos eventos se desprenden 
cosas aún mayores, que nos darán una 
excepcional claridad de las características de 
procedencia del Mashíaj Yeshúa, Rey y 
Sumo Sacerdote de Israel.  
 

38:18 “Y él dijo: “¿Qué prenda te puedo 
dar?”. Ella respondió: “Tu sello con el 
cordón y el bastón que llevas”. Así que se 
los dio y se acostó con ella y ella quedó 
encinta de él”. – Tras la falta del 
cumplimiento de la promesa de Yahudah para 
con Tamar de darle su hijo Shelá. Tamar 
decide engañarlo y se disfraza de prostituta, 
provocando en Yahudah deseos sexuales 
hacia ella. Pero a manera de garantía de su 
pago, pidió objetos de suma importancia para 
él. Estos eran: 
 
1. El sello: Este objeto representa a la 

persona. Es decir, es la evidencia 
inconfundible de propiedad. Sería en 
nuestro tiempo nuestro documento de 
identificación. 
 

2. El cordón: La idea que da el texto es que 
se trataba del sujetador del sello. 
 

3. El bastón: Este es el símbolo de autoridad. 
Cetro de su futuro reinado: Bereshit 
(Génesis) 49: 10a “El cetro no se apartará 
de Yahudah, ni la vara de gobernante 
entre sus pies” (VIN).  
 

38:24 Como tres meses después, le 
dijeron a Yahudah: “Tu nuera Tamar se ha 
metido a ramera; de hecho, por su 
fornicación ha quedado encinta”. 
Yahudah dijo: “Sáquenla y quémenla”. – 
Yahudáh, como juez de su tribu, decidió 
dictar sentencia de muerte. Mandó a que 
fuera quemada. Interesante, “porque solo se 
manda a quemar                   a la hija de un sacerdote que 
se haya prostituido”. Dice la Escritura en: 
Vaikrá (Levítico) 21:9 “Cuando la hija de un 
sacerdote se contamina por prostitución, es a 
su padre a quien contamina; la echarán al 
fuego” (VIN). Si la sentencia fue quemarla es 
porque descendía de alguna línea sacerdotal. 
Esta sanción abre un espacio interesante a la 
investigación; pues la Toráh y en el resto de 
Las Escrituras no se habla de la procedencia 
de Tamar, esto sugiere una investigación más 
exhaustiva. Según el Libro de Yashar: “Tamar 
era hija de Elam, hijo de Shem, hijo de Nóaj. 
Como Shem era sacerdote con el título Malki-
Tsedek, la sentencia de la fornicación 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

10 

cometida por Tamar era según la ley de 
Israel”: (Libro de Yashar, Capítulo 45:23). 
Este comentario da una idea más clara del 
por qué no solo de la muerte de Er y Onán, 
hijos de Yahudah, sino, lo más extraño aún, 
por qué YHVH permite el engaño de Tamar 
a  su suegro. Aquí podemos notar ese 
especial cuidado en el linaje del Mashíaj, esto 
deja más claro de dónde venía la línea 
sacerdotal de Yeshúa. Estamos más que 
regocijados de exponer este punto; puesto 
que la cristiandad a través de los siglos ha 
abandonado el versículo: Ivrim (Hebreos) 
7:3 “Sin padre, sin madre, sin linaje; que ni 
tiene principio de días, ni fin de vida, más 
hecho semejante al Hijo de Dios, permanece 
sacerdote para siempre” (SRV). Este 
versículo nos presenta una cuestión referente 
a su genealogía y procedencia de su cargo 
sacerdotal, no sanguíneo como tal. Este 
pasaje del Libro de Yashar, Capítulo 45:23, 
nos muestra de manera maravillosa en qué 
vientre se convino la información genética: 
“Sacerdote por Tamar y Rey por 
Yahudah”. ¡REALMENTE PODEROSO! 
“Rey Eterno Y Sumo Sacerdote para 
siempre”. 
 
38:25 Cuando la estaban sacando, ella le 
envió este mensaje a su suegro: “Yo estoy 
encinta del hombre a quien pertenece 
esto”. Y agregó: “Examine esto: ¿A quién 
pertenece este sello con cordón y este 
bastón?”. – Si continuamos en el mismo 
orden de ideas, Tamar no era cualquier 
mujer. Ella era del linaje sacerdotal de Shem 
(Malki-Tsedek), instruida por su padre, de 
quien todos los patriarcas recibieron 
sabiduría acerca de YAHVÉH. Este sacerdote 
desarrolló un trabajo de Maestro y es 
confirmado por la Escritura: Ivrim (Hebreos) 
7:1-4 Este Melki- Tsédek, Rey de Shalem, 
un kohen del Elohim    Ha´Elyón, salió al 
encuentro de Avraham                  cuando éste 
regresaba de la matanza de los reyes, y 
lo bendijo; también Avraham le dio una 
décima parte de todo el botín”. Ahora, 
primero que todo, por traducción de su 
nombre, Él es ‘Rey de justicia’, y también ‘Rey 
de Shalem, que significa Rey de Shalom’. No 

hay un registro de su padre, madre, 
antepasados, nacimiento o muerte; más bien, 
como el Hijo de YAHWEH, continúa como 
Kohen a perpetuidad. ¡Sólo piensen qué 
grande era este Hombre! Hasta el                   Patriarca 
Avraham le dio la décima parte de lo mejor 
del botín” (BKIM). Recordemos que después 
de sus inesperados duelos, su prematura 
viudez, Yahudah la envía nuevamente a su 
padre: Bereshit (Génesis) 38:11 “Entonces 
Yahudáh dijo a Tamar su nuera: "Quédate 
viuda en la casa de tu padre hasta que mi 
hijo Shelah crezca"; porque él pensó: "Yo no 
quiero que él muera también, como              sus 
hermanos". Así que Tamar fue y habitó en 
casa con su padre” (BKIM). 
 
38:26 “Yahudah los reconoció, y dijo: “Ella 
tiene más razón que yo, siendo que no le 
di a mi hijo Shelah”. Y no intimó más con 
ella”. – Yahudah reconoció su falta, al admitir 
que no le había dado a su tercer hijo como lo 
había prometido. Fue precisamente esta 
unión la que dio lugar a la genealogía de 
Yeshúa: Matityah (Mateo) 1:3 Éste es aquel 
de quien se dijo por medio del profeta 
Yeshayah: Voz de uno que clama: “En el 
desierto preparen el camino de Yahweh; 
enderecen sus senderos” (VIN). A través de 
FARES: Bereshit (Génesis) 38, es una 
disgresión, (figura de dicción que consiste en 
pasar provisionalmente de un tema a otro). 
Sabemos que puede haber muchas razones 
para este cambio intempestivo en la historia 
de Iosef, sin embargo, al reposar en el 
principio                 primordial de buscar al Mashíaj, 
verso tras verso, en la Toráh, este pasaje de 
Tamar es un eslabón fundamental a nivel 
cronológico, en la consecución de la 

‘Simiente Incorruptible de donde 
provendría el Mashíaj Yeshúa’.  
 
 
Quinta aliyá, 39:1-6 
 
39:4 “Le tomó cariño a Yosef; lo hizo su 
asistente personal y lo puso a cargo de su 
casa, poniendo en sus manos todo lo que 
poseía”. – Cuando somos fieles a YHVH por 
medio del cumplimiento de sus instrucciones, 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

11 

Él nos hace personas de éxito. Potifar 
reconoció que todo lo que Iosef tocaba, YHVH 
lo hacía prosperar. Esto provocó que Potifar 
lo nombrara el mayordomo o administrador 
de todos sus bienes. Para ti también es esta 
bendición: Devarim (Deuteronomio) 30:9 
“Entonces YAHWEH tu Elohim te dará más 
que suficiente en todo lo que emprendas para 
hacer -el fruto de tu cuerpo, el fruto de tu 
ganado y el fruto de tu tierra, a todos les irá 
bien; porque YAHWEH una vez más se 
regocijará en verte que te vaya bien, como se 
regocijó en tus padres” (BKIM). 
 
39:5 “Y desde el tiempo en que el mitsrita 
lo puso a cargo de su casa y de todo lo que 
poseía, Yahweh bendijo su casa por amor 
a Yosef; de modo que la bendición de 
Yahweh estaba sobre todo lo que poseía, 
en la casa y afuera”. – YHVH hizo prosperar 
a Potifar por causa DE Iosef. Esto nos 
muestra que como siervos del Eterno, 
debemos procurar que nuestro trabajo sea 
excelente, puesto que lo hacemos como para 
el Altísimo, pues dice la Escritura: Yirmeyah 
(Jeremías) 29:7 “Procuren el bienestar de la 
ciudad a la cual los he exiliado y rueguen por 
ella a Yahweh; porque en su prosperidad 
prosperarán ustedes” (VIN), y el Rab Shaúl 
nos  exhorta: Qolosiyim (Colosenses) 3:23-
24 “Y todo lo que hagan, háganlo de buen 
ánimo como para Yahweh y no para los                                   
hombres, sabiendo que de Yahweh 
recibirán la recompensa de la herencia. ¡Pues 
le sirven al Mashíaj soberano!” (VIN). 
 
39:6 “Dejó todo lo que tenía en manos de 
Yosef y, con él allí, no se ocupaba más 
que de la comida que comía. Sucede que 
Yosef era gallardo y bien parecido”. – Un 
siervo fiel a YHVH siempre es confiable. Eso 
lo vio Potifar claramente. Al punto de que 
todas sus posesiones las dejó en manos de 
Iosef. La presencia y administración de 
Iosef   hacía que Potifar viviera relajado y 
despreocupado por su casa, él sabía que 
todo estaba en buenas manos. Alguien que le 
es infiel a YHVH nunca será confiable. 
Siempre es la fidelidad la que el Altísimo 
premia. La Palabra nos enseña: Matityah 
(Mateo) 25:23 Su amo le dijo: '¡Excelente! Tú 

eres un sirviente bueno y confiable. Has sido 
fiel con una cantidad pequeña, así que te 
pondré a cargo de una cantidad grande. '¡Ven 
y únete a la felicidad de tu amo!' (BKIM). 
 
 
Sexta aliyá, 39:7-23 
 
39:9 “Él no ostenta más autoridad que yo 
en esta casa y no me ha negado nada 
excepto usted misma, porque es su mujer. 
¿Cómo entonces podría yo hacer esa 
maldad y pecar delante de Elohim?”. – Si 
pudiéramos definir en una sola palabra el 
carácter de Iosef, sin lugar a duda la palabra 
sería: “integridad”. Era tanta la integridad de 
Iosef que pudo huir de la tentación, costara 
lo que costara, siendo fiel a YHVH, él, sería 
fiel a su amo. Este principio no funciona al 
revés. Nuestro foco primario de               integridad 
tiene que ser YAHVÉH primero. Y esta 
integridad será la herramienta más efectiva 
para vencer las tentaciones: Filipiyim 
(Filipenses) 4:13 “Porque todo lo puedo en 
el Mesías que me fortalece” (La Peshitta). 
 
39:17 Entonces ella le contó la misma 
historia, diciendo: “El esclavo hebreo que 
trajiste a nuestra casa vino aquí a burlarse 
de mí”. – A lo largo de la Escritura vemos 
que la única manera en que los enemigos 
han tratado de ‘vencer’ a los hombres de 
YHVH ha sido por medio de la calumnia. 
Ejemplo: Daniel, Iosef, entre otros. Yeshúa 
nos dice: Matityah (Mateo) 5:11-12 “Felices 
ustedes cuando los insulten y los persigan, y 
digan toda clase de mal contra ustedes por mi 
causa, mintiendo. Gócense y alégrense, 
porque su recompensa es                            grande en el cielo; 
pues así persiguieron a los profetas que 
vinieron antes de ustedes” (VIN). 
 
39:20-23 “De modo que el amo de Yosef lo 
mandó a la prisión, donde estaban 
confinados los prisioneros del rey. Pero 
aun cuando estuvo allí en la prisión, 
Yahweh estuvo con Yosef: fue bondadoso 
con él y le dio al jefe carcelero una 
disposición favorable hacia él. El jefe 
carcelero puso a cargo de Yosef a todos 
los prisioneros que había en aquella 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

12 

prisión y él era el que dirigía todo lo que se 
hacía allí. El jefe carcelero no supervisaba 
nada de lo que estaba a cargo de Yosef, 
porque Yahweh estaba con él y en todo 
lo que él hacía Yahweh le daba éxito”. – A 
pesar de que fue a prisión YHVH estaba con 
él. Esto puede interpretarse de formas 
diferentes: 
 
1. Es que YHVH lo bendecía porque sabía 

que había sido injusta su condena.  
 

2. Fue el propósito de YHVH, llevarlo a 
prisión para formarlo, pulirlo y ajustar en 

él todas las características que lo 

llevarían a cumplir, con total perfección, el 
propósito por el cual Iosef había sido 
establecido.  
 

Nada de lo vivido en cada uno de nosotros es 
ajeno a YHVH; sino que, en su infinita 
sabiduría y en la multiforme variedad de Su 
Gracia y en la inefable creatividad que lo 
caracteriza, toma para hacer de nosotros 
instrumentos perfectos para su obra: 
Filipiyim (Filipenses) 1:6 “Y estoy seguro 
de esto: que el que comenzó            en ustedes la 
buena obra, la perfeccionará hasta que esté 
completa en el Día del Mashíaj Yeshúa” 
(BKIM). Aún en los lugares más inesperados 
y difíciles, el                          Eterno pone su mano y llegamos 
a ser personas           de éxito. Dice Rab Shaúl: 
Qorintiyim Bet (2 Corintios) 3:5 “No que 
seamos suficientes en nosotros mismos, 
como para pensar que algo proviene de 
nosotros, sino que nuestra suficiencia 
proviene de Elohim” (VIN). Es por eso que 
Iosef fue el administrador y hombre de 
confianza del carcelero: Yaaqov (Santiago) 
1:17 “Toda dádiva buena y perfecta procede 
de lo alto, desciende del Padre de las luces, 
en quien          no hay cambio alguno, ni sombra de 
variación” (La Peshitta). 
 
 
Séptima aliyá, 40:1-19 
 
40:6-7 “Cuando Yosef vino a ellos por la 
mañana, vio que estaban perplejos. Y les 
preguntó a los cortesanos del Paroh 

(Faraón), que estaban bajo custodia con él 
en l a  casa de su amo: ¿Por qué se ven 
ustedes abatidos hoy?”. – Vemos en Iosef 
amor hacia los demás. En él no había 
raíces de amargura, a pesar de todo por lo 
que pasó. Así debemos ser los siervos de 
YHVH, debemos          preocuparnos por los demás 
y amar a pesar de todo: Matityah (Mateo) 
5:44-46 “Pero Yo les digo: ¡Amen a sus 
enemigos; oren por aquellos que los 
persiguen! Entonces se convertirán en hijitos 
de su Padre en el cielo. Pues Él hace                 brillar 
el sol sobre buena y mala gente por igual, y 
Él manda la lluvia al justo y al injusto por igual. 
¿Qué recompensa tienes, si sólo amas a los 
que te aman? ¡También los cobradores de 
impuesto hacen eso!” (BKIM). 
 
40:8 Y ellos le contestaron: “Tuvimos 
unos sueños y no hay nadie que los 
interprete”. Así que Yosef les dijo: 
“¡Ciertamente que Elohim puede 
interpretarlos! Cuéntenme sus sueños.” – 
Iosef era consciente de que poseía                el don de 
interpretar los sueños. Característica latente 
en todos los que poseen el llamado profético; 
no podemos olvidar que los patriarcas eran 
profetas de YHVH. Pero era tanta la humildad 
de Iosef que manifiesta que solo a YHVH 
pertenecen las interpretaciones de los sueños, 
es decir, que su don era un regalo de YHVH 
y que él estaba a su servicio. Por lo tanto, la 
gloria es siempre para YHVH. 
 
40:14 “Pero acuérdate de mí cuando todo 
te vaya bien y hazme el favor de 
mencionarme delante del Paroh, para que 
me libre de este lugar”.   – Los comentarios 
generales de muchos, es que Iosef confió en 
sus habilidades y no en la voluntad de YHVH. 
Es aceptable someter a otros criterios este 
pensamiento, ya que hemos acordado: 
 
1. Que Iosef fue un hombre formado por 

YHVH para sus propósitos.  
 

2. Sus dones proféticos agudizados al punto 
de interpretar milimétricamente el caso 
del   copero y el panadero.  

 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

13 

3. Además, fue el acontecimiento del sueño 
de Paroh lo que determinó la necesidad 
de Iosef ante faraón, y no la necesidad 
de Iosef en salir, y menos por el apoyo 
del copero.  

 
Él esperaba ser “mencionado ante Faraón”. 
Así como esperaba el momento que los 
sueños que lo llevaron a Mitsráyim se 
cumplieran. Si Iosef tenía el don de 
interpretar sueños ‘satisfactoriamente’, ¿no 
sería posible, que estuviera esperando el 
cumplimiento de los suyos? Por supuesto 
que sí:Hillel (Lucas) 13:34a "¡Yerushaláyim! 
¡Yerushaláyim! ¡Tú que   matas a los profetas! 
¡Apedreas a los que te son enviados!” (VIN). 
Esta es una característica de los profetas. 
 
40:20-22 “Al tercer día, el día de su 
natalicio, el Paroh hizo un banquete para 
todos sus oficiales y sacó de la prisión, de 
entre sus oficiales, a su jefe copero y a su 
jefe panadero. Restauró al jefe copero a su 
puesto y éste continuó poniendo la copa en 
la mano al Paroh; pero al jefe panadero lo 
empaló, tal como se los había interpretado 
Yosef”. – La prueba de que la profecía viene 
de YHVH es que se cumpla. Pues la Escritura 
dice: Devarim (Deuteronomio) 18:22 “Si el 
profeta habla en el nombre de Yahweh y la 

predicción no se cumple, esa predicción no 
era la                palabra de Yahweh; el profeta la ha 
expresado presuntuosamente: No le tengas 
temor” (VIN). Esta fue la prueba de que 
YHVH había dado la interpretación de los 
sueños a Iosef. Pues todo se cumplió como él 
(Yosef) lo había dicho. 
 
 
Conclusión 
 
No importa donde estemos, la promesa de ser 
de bendición se cumplirá en nosotros. El justo                             
prospera en el desierto igual que en el 
campo fértil. Aunque provoque celos en 
nuestros enemigos YHVH nos va a prosperar. 
Estamos destinados a                        salir victoriosos de toda 
la calamidad que viene sobre la tierra. Era 
necesario que, como Iosef, el Mesías fuera 
entregado a los gentiles y a sus hermanos. 
Para que se cumpliesen los propósitos del 
Eterno. Entiende que, aún los momentos de 
nuestra vida que están llenos de sufrimiento, 
traición, dolor, abandono, YHVH los usa para 
llevarnos a la posición que Él desea para 
nuestras vidas: Romiyim (Romanos) 8:28 
“Sabemos que Yahweh hace que todas las 
cosas contribuyan al bien de los que lo aman, 
de los llamados conforme a su propósito” 
(VIN).

 
PARALELO ENTRE  
“IOSEF Y YESHÚA” 

Hijo amado del padre (Yaakov). ---------------------------------------------- Yeshúa hijo amado del Padre. 
Soñó que era Rey. --------------------------------------------- Yeshúa vino diciendo que era REY de Israel. 
Amó a sus hermanos. --------------------------------------- Yeshúa vino a salvar a Israel, sus hermanos. 
Menospreciado y envidiado. ----------------------------------Yeshúa envidiado por sus hermanos judíos. 
Fue vendido --------------------------------------------------------- Yeshúa vendido por Yehudah de Queriot. 
Fue golpeado por sus hermanos ------------Yeshúa golpeado con consentimiento de sus hermanos. 
Fue dado por muerto----------------------------------------------------Yeshúa también fue dado por muerto. 
Se prohibió hablar de su nombre. ------------------------Fue prohibido mencionarlo hasta el día de hoy. 
Fue llevado y entregado a Egipto --------------------Fue entregado por sus hermanos judíos a Roma. 
Fue tentado por el pecado ------------------------------------------Fue tentado en todo y venció el pecado. 
Fue llevado preso 3 años. ------------------------- Fue llevado preso y 3 días descendió a lugares bajos. 
Estuvo en la celda de Egipto. ----------------------------Estuvo en los lugares de los mundos inferiores. 
Fue sacado de la Cárcel. ---------------------------- Fue levantado de entre los muertos a los tres días. 
Fue levantado como Rey. -----------------------------Es levantado en la resurrección como Rey Eterno. 
En la primera ida a Egipto sus hermanos no lo reconocieron. --------- Yeshúa no fue reconocido por 
sus hermanos en la primera venida.  
En la segunda ida se dio a Conocer---------------En la segunda venida se dará a conocer a los judíos. 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

14 

Perdonó a sus hermanos------------------------------------------------------- Cuando venga perdonará a los 
judíos que lo aborrecieron y salvará a todos sus hermanos, a Israel. 
Estuvo con delincuentes. ---------------------------------------------- Murió con delincuentes a lado y lado. 
Salvó a Egipto y el mundo. --------------------------------- Salvará gente de toda tribu, nación y lengua. 
 
Glosario: 
 
- Aliyá: Subida, subir. 
- Brit Hadashá: Pacto Renovado, NP.  
- Drash: Tercer nivel de interpretación 

PARDES, lo aplicable y subjetivo del 
mensaje. 

- Haftará: Comentario de los profetas.  
- Jumash:  Nombre de una Toráh que 

contiene                   comentarios rabínicos. 
- Kadosh: Santo. 
- Parashá: Porción de la Toráh semanal.  
-  Parashot: Plural de Parashá. 
- Peshat: Lo literal del texto.  
- Remez: Comentario alegórico 

- Tanak: Antiguo Pacto, AP. 
- Toráh: Instrucciones, pentateuco, ley. 
 
________________ 
 
Fin de la Parashá. 

 
Nuestros comentarios obedecen a la doctrina 
establecida en EMC SHALOM 
INTERNACIONAL como ministerio de Raíces 
Hebreas y son pilares que defendemos y 
exponemos en la predicación del único 
evangelio que los primeros emisarios 
(apóstoles) pregonaron con un solo propósito. 
Restaurar el Reino de Israel. Hechos 1:6 y 
dirigido a los destinatarios establecidos en 
Santiago 1:1 y 1 de Pedro 1:1. “LA CASA 
PERDIDA DE ISRAEL”. El mismo Rab Shaul 
(apóstol Pablo) emisario por excelencia para 
todos los gentiles sabía de antemano que su 
foco de alcance era solamente las doce tribus 
dispersas llamadas “Ovejas perdidas de la 
Casa de Israel”. [Melo Ha Goyim] “Los justos 
de las naciones”. 

Hechos 26:7 Es el cumplimiento de esta 
misma promesa que nuestras doce tribus 
esperan obtener, resueltamente haciendo sus 
actos de adoración noche y día; a pesar de 

esto, ¡es en relación con esta esperanza, su 
Majestad, que hoy soy acusado por los judíos! 
 
PD: Este documento es comentado 
semanalmente en vivo y en directo en 
nuestras clases por internet cada Shabat de 
9:00 AM a 12:30 PM a través de 
www.zoom.com y El número de 
identificación para ingresar al canal de 
EMC es ID 4637031177 

Nota importante: La clave se cambia 
regularmente; favor de estar pendientes en 
los chats donde se dará a conocer la clave.  
Si usted no está en uno de nuestros chats de 
Telegram favor de escribirnos por email a 
nuestro correo emcshalomint@gmail.com   
 
Nuestro único deseo con este material es que 
usted y los suyos sean más que bendecidos 
por un entendimiento superior de las 
escrituras; moviéndonos juntos, del mensaje 
subjetivo y casi místico de hoy a lo objetivo 
del mismo, con una mayor certeza idiomática 
y envuelto en el ambiente cultural 
correspondiente, dándoles y dándonos así 
una mayor solidez interpretativa de los textos. 
 
Todos los creyentes en el Elohim de la Biblia 
tenemos un común denominador y un solo 
deseo, el cual es establecer un “avivamiento” 
tan poderoso, que traiga la presencia de El 
Rey de reyes y establezca su Reino de una 
vez y para siempre; pero lo único que traerá 
esto a la congregación de los santos de 
Yisrael es “LA HISTORIA BIBLICA”; volver al 
fundamento y forma inicial de la FE hebrea. 
 
Este documento, así como la clase de Toráh 
de cada Shabbat, es eso: conocer la historia 
espiritual de un pueblo, “YISRAEL”, y vivir 
como si nosotros fuéramos la continuación y 
conclusión de esta hermosa historia de amor. 
 
Estamos muy agradecidos por tus aportes a 
nuestro ministerio. Nos está permitiendo ir a 

http://www.zoom.co/
http://www.gotomeeting.com/
http://www.gotomeeting.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com


EMC SHALOM INTERNACIONAL 

15 

  
   

 

  

mayor excelencia. 
 
https://www.PayPal.me/emcshalom  
 
SHALOM LEKULAM. 
 

 

 

 
 
 
 
 
 
 

 

!"#$%&' ' "(%&)$* +'"', -
% .%,%#$'/ 0%&+'"%' %,

+1-2#* 345

https://www.paypal.me/emcshalom

