
1 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
        

Prohibida toda reproducción lucrativa - Utilizar bajo permiso. 

 

Para más información puede ubicarnos por medio de nuestra página web www.emcshalom.com  
también a través de nuestro canal en YouTube EMC Shalom Internacional 

y puedes escribirnos a nuestro correo emcshalomint@gmail.com

 
 
Aliyot a la Toráh: 

1. 10:1-11 
2. 10:12-23 
3. 10:24 – 11:3 
4. 11:4 – 12:20 
5. 12:21-28 
6. 12:29-51 
7. 13:1-16 
8. Maftir: 13:14-16 
 

Haftaráh: Jeremías 46:13-28 

 

Brit Hadashah: Lucas 5:12 – 7:50 

 

BO Significa: “Ven”. 

 

Introducción 

Esta Parashá se presenta, y deseamos que 

así sea utilizada, bajo el propósito de 

visualizar desde la esclavitud, la razón para 

libertar y el enfoque del Eterno, mientras la 

libertad se gestaba, el hecho de guardar sus 

festividades, como si en ellas se encerrara un 

tesoro de gran valor. Todo Yisrael y lo que 

representaba, aun sus posesiones, tenían 

que formar parte de este encuentro en el 

desierto. Recordemos la primera visita de 

Moshé a Faraón. Shemot (Éxodo) 5:1 

“Después de eso, Moshe y Aharón vinieron, y 

dijeron a Faraón: "Aquí está lo que YAHWEH, 

el Elohim de Yisra'el dice: 'Deja ir a mi pueblo, 

para que ellos puedan celebrar una festividad 

en el desierto para honrarme” 

 
Primera aliyá, 10:1-11 
 
10:1-2 “Entonces Yahweh le dijo a 
Mosheh: “Ven donde el Paroh. Porque yo 
he endurecido su corazón y los corazones 
de sus cortesanos, para poder desplegar 
estas señales mías entre ellos, y que 
ustedes les cuenten a sus hijos y a los 

hijos de sus hijos cómo escarnecí a los 
mitsritas y cómo desplegué mis señales 
entre ellos para que ustedes sepan que yo 
soy Yahweh” – La orden fue clara: “… ven a 
Faraón”. ¿Qué objetivo tendría ir nuevamente 
después de haber sido rechazado y 
engañado tantas veces? Más aún, cuando se 
le dice nuevamente que el corazón de Faraón 
sigue endurecido. A veces no entendemos los 
planes del Eterno porque estamos mirando 
las circunstancias y no al Elohim que controla 
las circunstancias. 
 
Había dos objetivos principales con estas 
señales:  

1. Demostrar a los egipcios su poder. 
Evidente era para los egipcios ver como 
su nación era azotada por plagas, 
mientras que a los hebreos no les pasaba 
nada. 

2. Como testimonio a las generaciones 
futuras de los israelitas. Esta iba a ser la 
historia que los israelitas les trasmitirían a 
sus descendientes, generación tras 
generación. Historia que nunca puede ser 
olvidada, pues forma parte del 
mandamiento contarla, generación tras 
generación. Además, sería prueba 
fehaciente de ser el pueblo escogido de 
YHWH para cumplimiento de todas sus 
promesas. Esta es una responsabilidad 
insustituible de los padres, enseñar estas 
cosas a sus hijos. cf. Devarim 
(Deuteronomio) 6:6-9 “Estas palabras, 
las cuales te estoy ordenando hoy, 
estarán en tu corazón; y las enseñarás 
cuidadosamente a tus hijos. Hablarán de 
ellas cuando se sienten en su casa, 
cuando viajen en el camino, cuando se 
acuesten y cuando se levanten. Átenlas 
en su mano como señal, pónganlas 
alrededor de la frente con una banda, y 
escríbanlas en los marcos de las puertas 
de sus casas y en sus postes” 

  
   

 

  

                              PARASHÁ 15 BO | ÉXODO 10:1 – 13:16

!"#$%&' ' "(%&)$* +'"',
-% .%,%#$'/ 0%&+'"%' %, 

+1-2#* 345

http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com


EMC SHALOM INTERNACIONAL 

2 

(MEZUZAH). [La porción de la Toráh que 
se pone en los marcos se llama mezuzah. 
Oramos cuando salimos: Que ABBA 
YAHWEH nos proteja, que disperse 
nuestros enemigos y cuide nuestra salida 
y nuestra entrada, en El Nombre de 
Yeshúa Ha Mashiaj]. Cuando cumplimos 
con el mandamiento de la mezuzah, 
estamos estableciendo la bendición de 
Devarim (Deuteronomio) 28:6 "Una 
sobre ti cuando salgas, y una bendición 
sobre ti cuando entres. 

 
10:9 “Mosheh contestó: “Iremos todos, 
jóvenes y viejos: Iremos con nuestros 
hijos e hijas, nuestros rebaños y manadas; 
porque tenemos que observar la festividad 
de Yahweh” – La idea de YHWH no era 
salvar parte del pueblo, sino a todo el pueblo. 
Eso incluía a las mujeres, los ancianos y los 
niños. El Eterno no quiere un pueblo dividido. 
En el ejad del pueblo y la unidad de todos los 
hermanos está el poder de YHWH. El Rey 
David manifiesta por el Ruaj en el Tehilim 
(Salmo) 133:1-3 “Mirad que bueno y 
placentero es que los hermanos vivan juntos 
en armonía. Es como aceite fragante sobre la 
cabeza que fluye descendiendo sobre la 
barba, sobre la barba de Aharón, y baja hasta 
los Tzitziyot de sus vestiduras. Es como rocío 
de Hermón que desciende sobre las 
montañas de Tziyon, pues allí YAHWEH 
ordenó la bendición de vida eterna”. 
Lamentablemente nos es aún difícil lograrlo y 
en realidad es triste, pero la armonía no 
predomina, ni en el mundo, ni en las 
congregaciones. Las personas están en 
desacuerdo y causan división por asuntos sin 
importancia. Algunos parecen deleitarse en 
provocar tensiones al desacreditar a otros. 
Los chismes y calumnias son muy comunes. 
Que este pasaje sea una reflexión de 
bendición para todos nosotros y para la kehilá.  
 
10:11 “¡No! Vayan ustedes los hombres y 
adoren a Yahweh, ya que eso es lo que 
ustedes quieren”. Y los expulsaron de la 
presencia del Paroh” – Faraón quería tener 
una garantía de que ellos volverían. Esto nos 
lleva a pensar que sin la familia no hay 
libertad plena. El hombre fue diseñado para 

ser parte de una familia. La soledad y el 
individualismo rompen el diseño divino para el 
hombre. El concepto de familia trasciende y 
se levanta no solo como núcleo de la 
sociedad, sino que es el perfecto modelo de 
cuidado, seguridad y desarrollo tanto 
individual como grupal. Frases como: “no es 
bueno que el hombre este solo” o “dos, son 
mejor que uno” marcan la relevancia que el 
Eterno establece para los seres humanos. 
Pero más allá de este efecto social, común en 
todas las culturas de la tierra, hay uno que se 
sobrepone a estos límites comunes y es el 
que Yeshúa mismo presenta en Yojanán 
(Juan) 17: 20-21 "Oro, no sólo por éstos, sino 
también por aquellos que confiarán en mí por 
la palabra de ellos, para que todos puedan ser 
uno, así como Tú, Padre, y Yo somos Uno; 
oro que ellos puedan estar unidos, para que 
el mundo pueda creer que Tú me enviaste”. 
El estar separados no es el deseo de 
YAHWEH. Por esta razón Moshé no aceptó 
ninguna de estas propuestas. Romiyim 
(Romanos) 12:4-5 “Porque de la misma 
manera que hay muchos miembros que 
componen un cuerpo, pero las partes no 
todas tienen la misma función; así hay 
muchos de nosotros que en unión con el 
Mashiaj componemos un solo cuerpo, con 
cada uno de nosotros perteneciendo a los 
demás”. 
 
Segunda aliyá, 10:12-23 
 
10:14 “Las langostas invadieron toda la 

tierra de Mitsráyim y se posaron en todo el 

territorio de Mitsráyim en una masa 

espesa; nunca antes había habido tantas, 

y nunca más habrá tantas” – Esta plaga 

estaba destinada a acabar con la economía 

de la nación. Esto implicaba que su poder 

económico decaería, pues en el reposa y 

reposaba la base del poder de cualquier 

nación. Esta plaga marcaría un punto en la 

historia de Egipto, ya que esta plaga era única, 

puesto que no hubo anteriormente otra plaga 

como esta y no la habría otra vez. Esta plaga 

al igual que todas las demás, ya sea de forma 

directa o como efecto secundario, traería 

pobreza, destinada en el ámbito espiritual a 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

3 

tal propósito. Por eso la escritura nos dice: 

Devarim (Deuteronomio) 28:37-38 “Serás 

tan devastado mientras te conviertes en un 

proverbio y el hazme reír entre todos los 

pueblos a los cuales YAHWEH te llevará. 

"Llevarás mucha zéra al campo, pero 

recogerás poco, porque la langosta la 

devorará”. Zéra (רַע  del Strong #2233 que (ז ָ֫

significa semilla, fruto, planta.  

A nivel familiar sabemos que por muchas 

generaciones hemos sido devastados 

económicamente. Aun hoy, muchos de 

nosotros y algunos de nuestros antepasados, 

podemos recordar los tiempos vividos de gran 

bendición económica; aunque de eso solo 

quede un amargo recuerdo. Sin embargo, 

levanta tu cabeza amado hermano, pues 

formas parte de los que hoy reciben libertad, 

restauración y restitución. No desmaye tu 

ánimo, puesto que la promesa aún está 

vigente para los que estamos retornando a la 

nación de las promesas de YAHWEH, 

“YISRAEL”. Yoel (Joel) 2:25 “Yo les 

restauraré a ustedes los años que comió la 

langosta, el saltón, la oruga y el pulgón, mi 

gran ejército que mandé contra ustedes”. El 

Eterno promete la restauración de todo en 

gran abundancia, pero hace la salvedad que 

fue ÉL quien envió la maldición (mi gran 

ejército que mandé contra ustedes) y es ÉL 

mismo quien retribuye con escasez la 

desobediencia de su pueblo.  

10:22-23 “Mosheh extendió su brazo hacia 

el cielo y una oscuridad densa descendió 

sobre toda la tierra de Mitsráyim por tres 

días. La gente no se podía ver unos a otros, 

y por tres días nadie se pudo levantar de 

donde estaba; pero todos los yisraelitas 

disfrutaban de luz en sus moradas” – La 

palabra usada para densa es: “afelá” del 

Strong #653 que quiere decir: densa, 

oscuridad, tinieblas, etc. Mientras que 

tinieblas es “kjoshék” (ך שֶׁ  del Strong #2822 (ח ָ֫

quiere decir: oscuridad, oscuro, sombrío, 

tenebroso, tiniebla. Como se observa, ambas 

palabras son, en cierta manera, sinónimas. 

Pero la segunda se usa alegóricamente para 

hablar de muerte, destrucción, ignorancia, etc. 

Por lo que podemos inferir que se trataba de 

unas tinieblas de carácter, tanto físico como 

espiritual. Este hecho es igual a la situación 

espiritual de la humanidad. Mientras estemos 

en YHWH estaremos andando en luz, porque 

Él es luz, cf. Yojanán Alef (1 Juan) 1:5-7 “Y 

éste es el mensaje que de Él hemos oído, y lo 

proclamamos a ustedes; ¡YAHWEH es luz, y 

no hay oscuridad en Él, ninguna! Si 

declaramos que tenemos confraternidad con 

Él mientras caminamos en la oscuridad, 

estamos mintiendo, y no estamos viviendo en 

la verdad. Pero si estamos caminando en la 

luz, como Él está en la verdad, entonces 

tenemos confraternidad uno con otro, y la 

Sangre de Su Hijo Yeshúa nos purifica de 

todo pecado”. De manera contraria sucede 

con los que no están en YHWH, que andan 

en tinieblas.  

 

Tercera aliyá, 10:24 – 11:3  

 

11:2-3 “Dile al pueblo que pidan prestado, 

cada hombre de su vecino y cada mujer de 

la suya, objetos de plata y oro”. Yahweh 

dispuso favorablemente a los mitsritas 

hacia el pueblo. Además, a Mosheh mismo 

lo estimaban mucho en la tierra de 

Mitsráyim, los cortesanos del Paroh y el 

pueblo.” – Vendría la última plaga, aquella 

que finalmente les traería la liberación 

definitiva. Es por eso que los israelitas tenían 

que prepararse. Tenían que recaudar fondos 

para lo que se avecinaba. YHWH se 

encargaría de hacer que los egipcios les 

dieran todo lo que ellos necesitaban. 

Ahora bien, queda un leve aroma a injusticia 

con los egipcios al despojarlos de todas sus 

pertenencias. De igual manera, las palabras 

de Elohim de influenciar a los egipcios para 

que entregaran todo a los israelitas, da a 

entender una violación al libre albedrio. Pero 

no es así; basicamente porque por 430 años 

ellos fueron abusados con esa esclavitud, la 

escritura dice que fue “cruel servidumbre” y la 

crueldad sobre los demás, la Toráh la legisla, 

y demanda pago de restitución por daños 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

4 

ocasionados injustamente. Los israelitas 

estaban recibiendo el fruto de su duro y 

abusado trabajo durante los años de 

esclavitud y su respectivo interés retroactivo, 

pues el Elohim de Yisrael es Elohim 

“JUSTO”.  

 

El pasaje nos narra también que Moshé era 

un hombre muy respetado, no solo por los 

israelitas, sino también por los egipcios, 

especialmente por los siervos de Faraón. 

Esto nos enseña que la mejor manera de 

ganarnos el respeto de los demás es siendo 

obedientes a YHWH. No se pueden negociar 

los principios con tal de agradar a las 

personas. Todo lo contrario, cuando eres fiel 

a tus principios, serás respetado por los 

demás, cf. Mishlé (Proverbios) 16:7 

“Cuando los caminos del hombre complacen 

a YAHWEH, El hace que aun sus enemigos 

estén en paz con él. Y será enaltecido por 

YAHWEH”. Mishlé (Proverbios) 3:4 

“Entonces alcanzarás favor y estima a la vista 

de Elohim y de la gente”.  

 

Cuarta aliyá, 11:4 – 12:20  

 

11:4-6 “Mosheh dijo: “Así dice Yahweh: 

Para la media noche saldré entre los 

mitsritas, y cada primogénito del país 

morirá, desde el primogénito del Paroh 

que se sienta en su trono hasta el 

primogénito de la esclava que está detrás 

de los molinos; y todos los primogénitos 

del ganado. Y habrá un fuerte clamor en 

toda la tierra de Mitsráyim, tal como nunca 

lo ha habido ni lo habrá jamás;”– Esta era 

una plaga diferente. En las anteriores se 

atacaba la sociedad egipcia, a su religión al 

desafiar a los dioses egipcios, que hasta ese 

día no habían sido confrontados en su 

“supuesto poder”:  

1. Hapi: dios del Nilo, plaga de “la sangre”  
2. Hegt: diosa en forma de rana, como la de 

starbucks café.  
3. Geb: dios de la tierra, plaga de los piojos.  
4. Uatshit: dios en forma de insecto, plaga de 

los insectos.  
5. Ptah: dios de la fertilidad, como “hator” 

diosa en forma de vaca, peste al ganado. 
6. Sekhmen: diosa para la sanidad, las 

úlceras.  
7. Seth: dios de las tormentas, como “nut” 

diosa del cielo, plaga del granizo.  
8. Osiris: dios de la agricultura, plaga de las 

langostas.  
9. Re: o “ra” dios sol, como “toth” dios luna. 

Espesa tiniebla.  
10. Faraón mismo y su primogénito 

considerado dios. 
 

En esta última, YHWH les quitaría sus 

primogénitos a los egipcios. De la misma 

manera que Egipto había esclavizado al 

primogénito de YHWH, cf. Shemot (Éxodo) 

4:22 “Entonces dirás a Faraón: YAHWEH 

dice: "Yisra'el es mi hijo primogénito”. Esto 

traería como consecuencia un lamento tan 

grande como nunca había existido, lamento 

que en su momento las mujeres de Yisrael 

levantaron cuando Faraón ordenó matar a 

sus hijos recién nacidos. YHWH ES JUSTO.  

 

11:7 “pero ni un perro le gruñirá a ninguno 

de los yisraelitas, ni a hombre ni a bestia –

para que sepan que Yahweh hace 

distinción entre Mitsráyim e Yisrael” – 

Indudablemente había un trato especial para 

Israel. De igual manera será en el futuro en la 

gran tribulación. El mundo sufrirá el juicio de 

YHWH, mientras que el pueblo del Altísimo no 

sufrirá daño alguno, cf. Tehilim (Salmos) 91; 

Hitgalut (Apocalipsis) 3:10 “Porque tú sí 

obedeciste mi mensaje acerca de perseverar, 

te guardaré en tiempos de aflicción que 

vienen sobre el mundo entero, para poner a 

prueba a la gente que vive en la tierra”.  

 

12:2 “Este mes será para vosotros el 

principio de los meses; será el primer mes 

del año para vosotros.” – Este evento 

marcaría un punto en la historia de Israel. 

Este evento hacía de Israel un pueblo único. 

En la antigüedad todas las naciones se 

guiaban por un calendario, pero para Israel 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

5 

específicamente el calendario sería único y 

especial, puesto que este mes sería para 

ellos el primero. Es decir, que solo sería este 

mes el primero para ellos y no para las otras 

naciones. Estamos hablando del mes Aviv o 

Nissan, que es entre febrero y marzo. El inicio 

de este mes está directamente relacionado 

con la cosecha de cebada y el primer manojo 

verde estaría marcando, con la luna nueva, el 

inicio del año de Toráh para cumplimiento de 

todas las festividades. El otro inicio de año 

que se toma en cuenta en el pueblo de Israel 

es el que marca el calendario civil con base 

en el conteo de los años de reinado en Israel. 

Esto es lo que se celebra en el mes séptimo 

en Rosh Hashanna. Devarim 

(Deuteronomio) 16:1 “Observen el mes de 

Aviv, y guarden Pésaj para YAHWEH su 

Elohim; porque en el mes de Aviv, YAHWEH 

su Elohim los sacó de la tierra de Mitzrayim 

en la noche. Ester 3:7 “En el primer mes, el 

mes de Nisán, en el duodécimo año de 

Ajashverosh, ellos comenzaron a echar pur 

(esto es, ellos echaron suertes) delante de 

Hamán todos los días y todos los meses 

hasta el duodécimo mes, el cual es el mes de 

Adar”.  

 

12:3 “Hablad a toda la congregación de 

Israel, diciendo: "El diez de este mes cada 

varón tomará para sí un cordero, según 

sus casas paternas; un cordero para cada 

casa”. – Aquí comienzan las instrucciones 

para una de las fiestas más trascendentales 

para el pueblo de Israel. Esta fiesta recordaba 

la liberación del pueblo de la esclavitud en 

Egipto. Y era responsabilidad del cabeza de 

familia la preparación y la celebración de 

dicha festividad.  

 

12:5 “El cordero será un macho sin 

defecto, de un año; lo apartaréis de entre 

las ovejas o de entre las cabras.” –  El 

cordero tenía que cumplir ciertas 

características:  

1) Tenía que ser macho. De la misma 
manera que Yeshúa era hombre.  

2) Tenía que ser de un año. Es decir, joven, 
de la misma manera que Yeshúa 
comenzó su ministerio siendo joven y el 
mismo solo duró tres años.  

3) Sin defecto. De la misma manera que 
Yeshúa era sin pecado, cf. Ivrim 
(Hebreos) 4:15  

 

12:6 “Y lo guardaréis hasta el día catorce 

del mismo mes; entonces toda la 

asamblea de la congregación de Israel lo 

matará al anochecer.” – Había cuatro días 

para examinar que el cordero cumpliera con 

los requisitos establecidos. De la misma 

manera Yeshúa antes de su sacrificio estuvo 

en Yerushalayim por cuatro días siendo 

puesto a prueba y examinado por los 

principales líderes religiosos del pueblo. Y al 

anochecer del cuarto día, que es cuando 

comienza el quinto, debía ser sacrificado.  

 

12:7 “Y tomarán parte de la sangre y la 

pondrán en los dos postes y en el dintel de 

las casas donde lo coman.” – Solo la 

sangre del cordero como señal, libraría a los 

habitantes de las casas del juicio de YHWH. 

De igual manera solo la sangre de Yeshúa 

nos libra de la ira de YHWH.  

 

12:8 “comerán la carne esa noche, asada 

al fuego, y la comerán con pan sin 

levadura y con hierbas amargas.” – Esa 

misma noche, en que se sacrificaba el 

cordero, se comía su carne asada. Debía ser 

acompañada de pan sin levadura, que 

simbolizaba la pureza (puesto que la levadura 

es símbolo de pecado), hierbas amargas, que 

simbolizan la amargura del pecado, la 

esclavitud de Egipto. Sobre todo, simboliza el 

sacrificio y sufrimiento que Yeshúa haría por 

su pueblo como el Cordero de YHWH. Los 

versos 7 y 8 se confirman proféticamente en 

las palabras de Yeshúa cuando dijo en 

Yojanán (Juan) 6:53-58 “Entonces Yeshúa 

les dijo: "¡Sí, en verdad! Yo les digo que a 

menos que ustedes coman la carne del Ben 

Ha Adam, y beban su sangre, no tienen vida 

en ustedes. Cualquiera que coma mi carne y 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

6 

beba mi sangre, tiene vida eterna; esto es: Yo 

le levantaré a lo alto en el Ultimo Día. Porque 

mi carne es verdadera comida y mi sangre es 

verdadera bebida. Cualquiera que come mi 

carne y bebe mi sangre, vive en mí, y Yo vivo 

en él. Así como el Padre viviente me envió, y 

Yo vivo por medio del Padre, así también el 

que me coma a mí vivirá por medio de mí. De 

modo que éste es el pan que ha bajado del 

cielo; no es como el pan que los padres 

comieron. Ellos están muertos, ¡pero el que 

coma de este pan vivirá para siempre!" 

¿Porque se da esta implicación alegórica del 

cordero del sacrificio pascual en Yeshúa 

HaMashiaj? Yohanan el Inmersor (Juan el 

bautista) dijo en Yojanán (Juan) 1:29 “Al día 

siguiente, Yojanán vio a Yeshúa que venía 

hacia él y dijo: “¡Este es el Cordero de 

Yahweh que quita el pecado del mundo!”. 

Ahora bien, una alusión alegórica que 

debemos recordar para este precioso 

Cordero fue dada a Abraham; Bereshit 

(Génesis) 22:8 “Avraham respondió: 

"Elohim se proveerá a Sí Mismo el Cordero 

para la ofrenda quemada, hijo mío"; y los dos 

seguían juntos”. Este último debe ser leído 

con detenimiento y en varias oportunidades 

para que puedas recibir la revelación que 

YESHUA es YAHWEH.  

 

12:10 “Y no dejaréis nada de él para la 

mañana, sino que lo que quede de él para 

la mañana lo quemaréis en el fuego.” – Las 

sobras debían ser quemadas. Nada podía 

quedar para el otro día. Eso nos enseña a que 

no debemos preocuparnos por lo que 

comeremos el día de mañana, pues YHWH 

proveerá cada día el sustento necesario, cf. 

Matityah (Mateo) 6:25-34. 

 

12:11 “Así es como lo comerán: con su 

cintura ceñida, sus sandalias en sus pies, 

y su bastón en su mano; y lo comerán de 

prisa: es una ofrenda de Pésaj para 

Yahweh.” – Esta comida tenía algo en 

particular y era que debía ser comida de prisa, 

estando listos para salir. Esta festividad es 

una ofrenda para YHWH. Muchas veces se 

habla de las fiestas bíblicas como fiestas de 

los judíos, pero la escritura señala claramente 

que son para YHWH.  

 

La palabra Pesaj quiere decir “pasar por 

encima” o “pasar por alto”, lo que nos enseña 

que una vez que somos nuevas criaturas en 

Yeshúa, nuestros pecados pasados fueron 

pasados por alto, cf. Romiyim (Romanos) 

3:25 “YAHWEH dio a Yeshúa como Kapparah 

por los pecados por medio de la llenura de fe 

con respecto al sacrificio de Su muerte 

sangrienta. Esto reaseguró la justicia de 

YAHWEH, porque en su paciencia, Él ha 

perdonado [ni con castigo, ni remisión] los 

pecados que la gente ha cometido en el 

pasado”. 

 

12:13 “Y la sangre os será por señal en las 

casas donde estéis; y cuando yo vea la 

sangre pasaré sobre vosotros, y ninguna 

plaga vendrá sobre vosotros para 

destruiros cuando yo hiera la tierra de 

Egipto.” – Independientemente que para los 

egipcios no significara nada el hecho de 

poner la sangre en las puertas, para YHWH 

era una señal que evitaba que su juicio llegara 

a esa casa. De la misma manera, aunque hoy, 

para muchos, la sangre de Yeshúa no 

signifique nada, para nosotros representa la 

garantía de la salvación.  

 

12:14 “Este día será para ustedes un día 

de recordación: lo celebrarán como una 

festividad para Yahweh a través de los 

siglos; lo celebrarán como una institución 

para todos los tiempos.” – Esta fiesta debía 

ser recordada y celebrada como estatuto 

perpetuo. Esto implica enseñarla generación 

tras generación; y para lograr tal comisión se 

debía usar la misma festividad como 

recordatorio, es decir, hacer de la fiesta algo 

muy especial que impacte a nuestros hijos y 

a su vez ellos estén interesados en vivirla y 

aprender cada detalle de nuestra historia. El 

recurso creativo y lúdico es supremamente 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

7 

importante, así como la guía de desarrollo de 

esta fiesta (seder de la festividad) es 

establecida de forma dinámica para cautivar 

el interés de ellos. “TIENES QUE VIVIR LAS 

FIESTAS DEL ETERNO PARA PODER VER 

LAS GRANDES ENSEÑANZAS QUE ELLAS 

ENCIERRAN” Celebremos con mucho gozo 

cada fiesta!  

 

12:15 “Durante un periodo de siete días 

comeréis panes sin levadura; además, 

desde el primer día quitaréis toda levadura 

de vuestras casas; porque cualquiera que 

coma algo leudado desde el primer día 

hasta el séptimo, su alma será cortada de 

Israel.” – Era de suma importancia sacar toda 

la levadura de las casas. Como se dijo 

anteriormente, la levadura es símbolo de 

pecado. Este acto nos enseña a quitar de 

nuestras vidas todo aquello que en nosotros 

sea contrario a la Toráh de YHWH. Es un 

tiempo de examinarnos a nosotros mismos y 

examinar nuestra relación con el Eterno. Este 

año haremos un compromiso aun mayor para 

ir a la excelencia con El Eterno y no 

pondremos nuestros ojos, como en años 

anteriores, a lo que representa para nosotros 

en el occidente una “fiesta”. Más bien, 

seremos conscientes de lo que es un MOED 

(Cita con Elohim) y cómo ÉL no ve solo la 

apariencia (lo de afuera) sino que Él ve 

nuestro corazón.  

 

Nuestra invitación este año es a preparar 

nuestro ser; no el vestido, la comida y la 

decoración. Más bien buscando que todo 

nuestro ser este acorde al nivel de santidad 

que ÉL demanda. Tesaloniqim Alef (1 

Tesalonicenses) 5:23 “Que el Adón de 

Shalom los haga Kadoshim por completo, que 

todo su ser, ruaj, alma y cuerpo sean sin culpa 

para la venida de nuestro Adón Yeshúa Ha 

Mashíaj”. Hagamos de este tiempo, y de las 

festividades del ETERNO que están por venir, 

un evento de libertad único en nuestras vidas. 

Trabajemos en nuestro ser interior para así 

sacar de nosotros toda la levadura de pecado 

que nos aparta de Su presencia y que no 

permite que le veamos cara a cara. Iniciemos 

un camino de Teshuvah (retorno, 

arrepentimiento) como nunca lo habíamos 

planeado y aun mas, para gloria de Aquel que 

nos llamó de las tinieblas a Su Luz admirable.  

 

12:16 “Y en el primer día tendréis una 

santa convocación, y otra santa 

convocación en el séptimo día; ningún 

trabajo se hará en ellos, excepto lo que 

cada uno deba comer. Sólo esto podréis 

hacer.” – Durante esta semana de santa 

convocación está prohibido hacer cualquier 

trabajo el primer y último día; excepto, cocinar 

lo que cada uno vaya a comer. Lo que nos 

enseña que lo primordial en nuestra vida debe 

ser la comunión con YHWH, nuestra familia y 

los demás siervos del Altísimo. Es una 

semana de gran reflexión, pues en nuestro 

caso, no aplica el simple hecho de 

examinarnos, sino recordar el triunfo logrado 

y la victoria alcanzada por medio del 

extraordinario sufrimiento de nuestro Mashiaj 

Yeshúa. Yeshayah (Isaías) 53:3-5 

“Despreciado y desechado entre los hombres, 

Varón de dolores, experimentado en 

quebranto, Escondimos de Él el rostro, fue 

menospreciado, y lo tuvimos por nada. Él 

mismo cargó con nuestras enfermedades y 

llevó nuestros dolores; Y nosotros lo 

consideramos como herido, azotado y 

humillado por Elohim. Pero Él fue traspasado 

por nuestras transgresiones, Molido por 

nuestros pecados. El precio de nuestra paz 

cayó sobre Él, Y por su herida fuimos 

sanados”.  

 

12:20 “No comeréis nada leudado; en todo 

lugar donde habitéis comeréis panes sin 

levadura.” – Este mandamiento debe ser 

guardado donde quiera que habitemos y en 

medio de quienes habitamos. Todo lo 

leudado y que sufre fermentación de ser 

sacado de nuestros hogares y no debe ser 

consumido durante el tiempo de la festividad. 

Sin embargo, el Matzot (pan sin levadura) 

debe de ser consumido. 

 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

8 

Quinta aliyá, 12:21-28  

 

12:21 “Entonces Moshé convocó a todos 

los ancianos de Israel, y les dijo: Sacad del 

rebaño corderos para vosotros según 

vuestras familias, y sacrificad el Pesaj” – 

La Fe es obediencia. No podemos decir que 

tenemos fe y ser rebeldes a la Toráh. La 

desobediencia es precisamente no hacer lo 

que la Toráh dice. No basta solo con saber, 

sino también hay que hacer. Y fue eso 

precisamente lo que Moshé mandó a hacer al 

pueblo. Romiyim (Romanos) 2:13 “Porque 

no son simplemente los oidores de la Toráh a 

quienes YAHWEH considera justos, sino son 

los hacedores de lo que dice la Toráh los que 

serán justificados ante los ojos de YAHWEH”. 

El sistema de enseñanza moderno y la 

exposición de esta teología cristiano-católica, 

tiene al creyente inmerso en un sofisma de fe 

netamente intelectual, no aplicable, ni 

vivencial, basados en el pretexto de “que 

Jesús ya lo hizo todo en el madero”. Cuidado 

amado hermano con dejarte envolver por este 

superficial evangelio que cada día deja más y 

más creyentes decepcionados del sistema 

religioso y no quieren volver a saber nada de 

iglesias ni de siervos de Dios, debatiéndose 

entre las heridas emocionales y la 

incongruencia de los planteamientos bíblicos, 

subjetivos y helénicos; pues el pensamiento 

griego y su filosofía, son lo que prima en el 

lenguaje educativo de hoy en cualquier tipo 

de educación religiosa de la biblia. Amado 

hermano, es hora de que empieces a 

aconsejar a tus seres amados a volver al 

formato hebreo en el que fue dada La 

Sagrada Escritura.  

 

12:22-23 “Tomen un manojo de hisopo, 

empápenlo en la sangre que tendrán en las 

vasijas, y apliquen un poco de la sangre 

que tengan en las vasijas sobre el dintel y 

sobre los dos postes. Ninguno de ustedes 

saldrá fuera de la puerta de su casa hasta 

la mañana. Porque cuando Yahweh pase 

para azotar a los mitsritas, verá la sangre 

sobre el dintel y los dos postes, y Yahweh 

pasará sobre la puerta y no dejará que el 

Destructor entre a azotar su hogar.” – Una 

vez más se nota que es la sangre del Cordero 

la que evita que el juicio entre a nuestra casa 

o nuestra vida. De la misma manera, la 

sangre de Yeshúa nos libra del juicio y la 

muerte. Pero nada de esto tendría valor solo 

por el hecho de conocer la orden, ¡NO! Cada 

ciudadano israelita debía hacer lo que se le 

había mandado para que no murieran. 

Yaaqov (Santiago) 2:14 “¿De qué sirve, mis 

hermanos, si alguno asegura que tiene fe, 

pero no tiene obras? ¿Podrá esta "tal fe" 

salvarle?”. Yaaqov (Santiago) 2:22 

“¿Pueden ver que su fe actuó junto con sus 

obras? Y por las obras, la fe fue 

perfeccionada”.  

 

12:26 “Y sucederá que cuando vuestros 

hijos os pregunten: "¿Qué significa este 

rito para vosotros?" – El Propósito principal 

de guardar este rito por las generaciones, es 

precisamente revivir en nuestros hijos la 

historia de la liberación de nuestro pueblo de 

la esclavitud, de la misma manera que YHWH 

nos libró de la esclavitud del pecado mediante 

la sangre de Yeshúa. El ritual en la festividad 

es la lúdica (enseñanza creativa) que 

requiere al niño para hacerlo participe de esta 

educación para que se cumpla lo que dice en 

Mishlé (Proverbios) 22:6 “Instruye al niño en 

el Camino que debe andar; y cuando viejo, no 

se apartará de él”.  

 

Sexta aliyá, 12:29-51  

 

12:37-38 “Y partieron los hijos de Israel de 

Ramsés hacia Sukkot, unos seiscientos 

mil hombres de a pie, sin contar los niños. 

Subió también con ellos una multitud 

mixta, juntamente con ovejas y vacadas, 

una gran cantidad de ganado.” – Este 

pasaje muestra que la salvación no se 

circunscribe solamente a Israel, sino que los 

gentiles (extranjeros) también tienen 

oportunidad. Deben convertirse al Elohim de 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

9 

Israel. Y eso se hace a través de la sangre de 

Yeshúa HaMashiaj y la obediencia a la Toráh. 

Yeshayah (Isaías) 56:6-7 “Y los extranjeros 

que se unen a YAHWEH para servirle, para 

amar El Nombre de YAHWEH, y para ser sus 

obreros, todos los que guardan Shabbat y no 

lo profanan, y se mantengan firmes a mi 

Pacto, Yo los traeré a mi Monte Kadosh y los 

haré regocijarse en mi casa de oración; sus 

ofrendas quemadas y sus sacrificios serán 

aceptados en mi altar; porque mi casa será 

llamada una casa de oración para todas las 

naciones”.  

 

12:43 “Yahweh les dijo a Mosheh y 

Aharón: “Esta es la ley de la ofrenda del 

Pésaj: Ningún extranjero comerá de ella.” 

– Esta festividad era única y exclusivamente 

para el pueblo de YHWH y ninguno que no 

perteneciera a este pueblo podía participar de 

ella. Pero gracias al Eterno que a través de 

Yeshúa pasamos a ser pueblo y 

conciudadanos con los santos, cf. Efesiyim 

(Efesios) 2:19 “Así que, entonces, ya no son 

extranjeros ni desconocidos. Por el contrario, 

ustedes son conciudadanos con el pueblo de 

YAHWEH y miembros de la misma familia de 

YAHWEH”.  

 

12:48 “Si un extranjero que mora contigo 

quiere ofrecer el Pésaj a Yahweh, todos 

sus varones tendrán que circuncidarse; 

entonces se le permitirá ofrecerlo; 

entonces será ciudadano del país. Pero 

ninguna persona incircuncisa puede 

comer de él.” – Una vez que un extranjero 

hace pacto con YHWH deja de ser extranjero 

y forma parte de la familia de Elohim. Y eso 

era precisamente lo que YHWH estaba 

diciendo aquí. Tiene que existir un temor 

verdadero y un amor profundo por YHWH y 

todo su pueblo para poder celebrar Pesaj. Y 

muestra de ello, era la señal en la carne 

llamada circuncisión. Este es un buen 

momento para dejar claro este mandamiento 

de la circuncisión debido que al ingresar a las 

raíces hebreas se despierta el músculo de la 

obediencia en el creyente y esto da inicio a un 

sin número de preguntas; ¿qué se debe 

cumplir y que no? Y consideramos que ese no 

debería ser el planteamiento. Si no, por el 

contrario, con qué gozo debo cumplir con 

cada uno de los mandamientos de YHWH. El 

propósito de estos estudios no es 

convencerte de que debes guardar los 

mandamientos, es más, ya sabes que debes 

guardar mandamientos, solo que es 

necesario aprender cuales son las mitzvot y 

como se deben cumplir, es decir; vivirlos bajo 

una halahá (entendimiento general del 

mandamiento y observancia de este) que, a 

nosotros aquí en la dispersión, nos mantenga 

en comunión con el ABBA y de igual forma 

entre nosotros como hermanos.  

 

Hemos entendido con profunda convicción 

que la sangre de Yeshúa nos introduce en el 

Pacto Renovado; ya que ella es nuestra 

circuncisión “no hecha por mano humana” 

Qolosiyim (Colosenses) 2:11 “También fue 

en unión con El que fueron circuncidados no 

con circuncisión hecha con manos humanas, 

sino cumplida por medio de despojarse del 

control de la vieja naturaleza sobre el cuerpo. 

En esta circuncisión hecha por el Mashiaj”. Es 

decir, que ni siquiera la circuncisión en la 

carne es el requisito de dicha salvación.  

 

Séptima aliyá, 13:1-16  

 

13:2 “Conságrame todo primogénito; el 

primer nacido de toda matriz entre los 

hijos de Israel, tanto de hombre como de 

animal, me pertenece.” – Este hecho alude 

proféticamente a Yeshúa quien como dice el 

Rab Shaúl en Qolosiyim (Colosenses) 1:15 

“Él es la imagen del Elohim invisible, el 

primogénito de toda la creación”. Sin 

embargo, es bueno hacerle una aclaración al 

término primogénito en este verso. Para 

desligarlo de “toda la creación” como si su 

única alusión fuera, a que “es la primera 

creación”, punto doctrinal de los testigos de 

Jehová para darle un comienzo de días a 

Yeshúa. ¡Error! Y grande; puesto que dicho 

pensamiento rompería su Eternidad. La 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

10 

Reina Valera en este sentido, guarda la 

fidelidad de un texto importante para 

comprender qué son y cómo son “Las 

manifestaciones de YAHWEH” Mikhah 

(Miqueas) 5:2 “Pero tú, Belén Efrata, aunque 

eres pequeña entre los millares de Judá, de ti 

me saldrá el que será Señor en Israel; y sus 

salidas han sido desde el principio, desde la 

eternidad”. Los errores de la cristiandad hoy 

son:  

1. No leer 
2. Leer una sola versión de la Biblia.  
3. No consultar en el hebreo el significado 

real de las palabras, que no es en el 
griego. 

4. Pensar las ideas de la Biblia bajo el 
espectro de pensamiento que fue 
incubado en cada uno de nosotros por la 
tradición religiosa en la que crecimos. 
¡NO! ¡Error! Y grande. 

 

La Escritura Sagrada fue dada en hebreo a 

una cultura oriental que, desde hace casi 

6000 años, fue recipiente audible de una 

información celestial, y que casi 2000 años 

después fue necesario que se les entregara 

de forma escrita para constancia física. 

Primero fue escuchado (shema), luego 

escrito, pero no acatado (Toráh), entonces 

esta Toráh se hizo CARNE. Yojanán (Juan) 

1:1 “En el principio era la Palabra, y la Palabra 

era con YAHWEH. Y la Palabra era 

YAHWEH”. Yojanán (Juan) 1:14a “La 

Palabra se hizo carne y habitó entre nosotros”.  

 

Este título de primogenitura bajo la 

polivalencia (varios significados para una 

misma palabra y su raíz) del lenguaje hebreo, 

es el Strong #1062 “bekora” que significa 

primogénito de hombre o bestia, viene de la 

raíz #1060 “bekor” que es: jefe, mayor, 

primero. Dando un claro entendimiento al 

concepto cualitativo de Supremo y 

Supremacía, al contrario de un concepto 

cuantitativo ordinal de “primero”. El sentido de 

primogenitura con respecto a la deidad, no se 

debe aplicar en la misma dirección intelectual 

que se les adjudica a seres mortales, pues 

ella estriba indefectiblemente de una relación 

sexual entre dos seres dotados de los 

órganos copulativos y no del acto milagroso 

que le sucedió a Miriam. Lucas 1:35 “El malaj 

le respondió: "El Ruaj HaKodesh vendrá 

sobre ti, el poder de Ha Elyon te cubrirá. Por 

lo cual, el niño Kadosh nacido de ti, será 

llamado el Hijo de YAHWEH”. El propósito de 

este entendimiento es llevarnos a replantear 

doctrinas dogmáticas, heredadas del 

catolicismo y ellas a su vez de la filosofía 

griega y del pensamiento politeísta; como sus 

mismas raíces históricas así lo demuestran. 

EL NIÑO que nacería es el mismo PADRE 

ETERNO. Yeshayah (Isaías) 9:6 “Porque un 

Niño nos es nacido, Hijo nos es dado; El 

dominio estará sobre su hombro, Y se llamará 

su nombre: Admirable, Consejero, Dios 

Fuerte, Padre Eterno, Príncipe de Paz”. 

(BTX3) ¡YESHUA ES YAHWEH!  

 

13:8 “Y le explicarás a tu hijo en ese día: 

“Esto es por motivo de lo que hizo Yahweh 

por mí cuando salí libre de Mitsráyim”– 

Una vez más YHWH recalca el hecho de 

enseñar a nuestros hijos el camino de la vida. 

¡Y que mejor enseñanza que demostrando 

con nuestra vida las grandezas de YHWH! 

 

“Hasta ahora llevamos 23 de los 613 

mandamientos de la Toráh. Y son los 

siguientes:  

1. Precepto de “fructificar y multiplicarse”, 
Génesis 1:28  

2. Precepto de la circuncisión, Génesis 
17:10; Levítico 12:3 

3. Prohibición de comer el nervio ciático 
(“guid hanashé”), Génesis 32:32 

4. Precepto de consagrar el novilunio (la luna 
nueva), Éxodo 12:2  

5. Precepto de degollar la ofrenda de Pésaj 
el 14 de Nisán, Éxodo 12:6 

6. Precepto de comer la carne de la ofrenda 
de Pésaj el 15 de Nisán, Éxodo 12:8 

7. Prohibición de comer la ofrenda de Pésaj 
cruda o cocinada en agua, Éxodo 12:9  

8. Prohibición de dejar la ofrenda de Pésaj 
hasta la mañana siguiente, Éxodo 12:10 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

11 

9. Precepto de eliminar cualquier producto 
leudado en nuestras posesiones, Éxodo 
12:15  

10. Precepto de comer matsá el 15 de Nisán, 
primer día de la fiesta de Pésaj, Éxodo 
12:18 

11. Prohibición de que se halle jamets en 
nuestras posesiones durante la fiesta de 
Pesaj, Éxodo 12:19 

12. Prohibición de comer cualquier producto 
que contenga jamets durante la fiesta de 
Pesaj, Éxodo 12:20 

13. Prohibición de dar de comer de la ofrenda 
de Pesaj a un judío apóstata, Éxodo 
12:43 

14. Prohibición de comer de la ofrenda de 
Pesaj a un prosélito parcial (un gentil que 
se circuncidó, pero sin haberse inmerso 
en la mikvé) o a un extranjero residente 
(un gentil que renegó la idolatría), Éxodo 
12:45 

15. Prohibición de sacar la ofrenda de Pesaj 
fuera de la casa, Éxodo 12:46 

16. Prohibición de romper cualquier hueso de 
la ofrenda de Pesaj, Éxodo 12:46 

17. Prohibición de dar de comer de la ofrenda 
de Pesaj a un incircunciso, Éxodo 12:47 

18. Precepto de consagrar el primogénito de 
los animales en la tierra de Israel, Éxodo 
13:2 

19. Prohibición de comer jamets durante la 
festividad de Pesaj, Éxodo 13:3 

20. Prohibición de que sea vista cualquier 
sustancia leudada en nuestras 
posesiones durante la festividad de Pesaj, 
Éxodo 13:7 

21. Precepto de relatar el éxodo de Egipto, 
Éxodo 13:8 

22. Precepto de redimir la cría primeriza del 
asno, Éxodo 13:13 

23. Precepto de decapitar la cría primeriza del 
asno si no es redimido, Éxodo 13:13 

 

 

 

 

 

__________________________ 
Fin de la Parashá  

 

Nota de edición EMC: Cabe destacar en 
este momento, esperando que todos los 
hermanos que inician sus estudios de 
parashá (porción semanal), puedan tener la 
claridad en cuanto al recurso utilizado por 
nuestro ministerio y que estriba en su 
mayoría; de la misma Escritura, dando el 
enfoque histórico, cultural e idiomático que 
Las Raíces Hebreas proveen a las 
cuestiones proféticas que obedecen a las 
revelaciones de: Las dos Casas de Yisrael, 
Efraím y Yahudá, la unicidad de YESHÚA, 
las promesas que solo le pertenecen a 
Yisrael, así como la observancia legitima a 
todos los mandamientos que Efraím puede 
guardar en la dispersión. Sin embargo, no 
necesariamente el lector y estudiante de 
TORAH tiene la obligación de estar de 
acuerdo con dichos comentarios. 
 
Glosario:  

- Besorah: Buena Noticia. El evangelio.  

- Besarot: (plural) Buenas noticias, 
Evangelios.  

- Toráh: Instrucciones, pentateuco, ley.  

- Jumash: Nombre de una Toráh que 
contiene comentarios rabínicos.  

- Parashá: Porción de la Toráh semanal.  

- Parashot: Plural de Parashá.  

- Aliyá: Subida, subir.  

- Haftará: Comentario de los profetas.  

- Berit Hadashá: Pacto Renovado, NP.  

- Tanak: Antiguo Pacto, AP.  

- Peshat: Lo literal del texto.  

- Kadosh: Santo.  

- Remez: Comentario alegórico.  

- Deras: Tercer nivel de interpretación 
PARDES, lo aplicable y subjetivo del 
mensaje.  

- Sod: Cuarto nivel de interpretación 
PARDES, lo secreto del mensaje y que es 
desentrañado a través de la sabiduría 
judía, como gematría, mazorah y otros 
documentos de carácter hebreo. 

- Shekinna: Manifestación gloriosa de 
YAHWEH, donde hace notar de alguna 
forma natural su presencia.  

- Kabod: La gloria de YAHWEH. Su 
presencia en medio de los que invocan su 
nombre.  



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

12 

[Seria fabuloso que pudiera adquirir una 

concordancia Strong para mayor 

enriquecimiento lingüístico de Las Sagradas 

Escrituras Hebreas].  

El material y recurso bíblico utilizado en este 

documento es por lo general de la Biblia VIN 

Versión Israelita Nazarena, que es usada en 

primera instancia al citar cada texto bíblico 

en negrilla, y ese es el versículo por 

comentar. Además usamos el recurso de 

los comentarios de La Versión Kadosh y 

BTX3 de E-Sword. [Los identifica por estar 

encerrados en estos corchetes y en letra más 

pequeña].  

Nuestros comentarios obedecen a la doctrina 
establecida en EMC SHALOM 
INTERNACIONAL como ministerio de Raíces 
Hebreas y son pilares que defendemos y 
exponemos en la predicación del único 
evangelio que los primeros emisarios 
(apóstoles) pregonaron con un solo propósito: 
Restaurar el Reino de Israel. Hechos 1:6 y 
dirigido a los destinatarios establecidos en 
Santiago 1:1 y 1 de Pedro 1:1 “LA CASA 
PERDIDA DE ISRAEL”. 
 
El mismo Rab Shaul (apóstol Pablo) emisario 

por excelencia para todos los gentiles sabía 

de antemano que su foco de alcance era 

solamente las doce tribus dispersas 

llamadas “ovejas perdidas de la casa de 

Yisrael”. [Melo Ha Goyim] “Los justos de las 

naciones” Hechos 26:7 Es el cumplimiento 

de esta misma promesa que nuestras doce 

tribus esperan obtener, resueltamente 

haciendo sus actos de adoración noche y día; 

a pesar de esto, ¡es en relación con esta 

esperanza, su Majestad, que hoy soy 

acusado por los judíos!  

PD: Este documento es comentado 
semanalmente en vivo y en directo en 
nuestras clases por internet cada Shabbat, 
de 9:00AM a 12:30 PM (Horario del Este EU) 
a través de www.zoom.com. El número de 
identificación ID para ingresar al canal de 
EMC es: 4637031177 
 

Nuestro único deseo a través de este material 

es que tú y los tuyos sean más que 

bendecidos por un entendimiento superior de 

las escrituras; moviéndonos del mensaje 

subjetivo de hoy y casi místico. A lo objetivo 

del mensaje, con una mayor certeza 

idiomática y envuelto en su ambiente cultural 

respectivo, dándonos así la mayor solidez 

interpretativa de los textos.  

Todos los creyentes en el Elohim de la Biblia 
tenemos un común denominador y un solo 
deseo, el cual es establecer un “avivamiento” 
tan poderoso, que traiga la presencia de El 
Rey de reyes y establezca su Reino de una 
vez y para siempre; pero lo único que traerá 
esto a la congregación de los santos de 
Yisrael es “LA HISTORIA BIBLICA”; volver al 
fundamento y forma inicial de la FE Hebrea. 
 
Este documento, así como la clase de Toráh 
de cada Shabbat, corresponde a eso: a 
conocer la historia espiritual de un pueblo, 
“YISRAEL”, y a vivir con el convencimiento de 
que somos la continuación y conclusión de 
esta hermosa historia de amor. Estamos muy 
agradecidos por tus aportes a nuestro 
ministerio. Nos está permitiendo ir a mayor 
excelencia. 
https://www.PayPal.me/emcshalom  
 

SHALOM LEKULAM. 

 

 

 

  
   

 

  

!"#$%&' ' "(%&)$* +'"',
-% .%,%#$'/ 0%&+'"%' %, 

+1-2#* 345

http://www.zoom.co/
http://www.gotomeeting.com/
http://www.gotomeeting.com/
http://www.paypal.me/emcshalom

