
1 

 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
PARASHÁH 11 VAIGASH | GÉNESIS 44:18 – 47:27 

Prohibida toda reproducción lucrativa - Utilizar bajo permiso. 

 

www.emcshalom.com  YouTube EMC Shalom Internacional 
Contáctanos +1(786) 499 8073 correo emcshalomint@gmail.com 

  
 

Aliot de la Toráh:  
 
1. 44:18-30 
2. 44:31 – 45:7 
3. 45:8-18 
4. 45:19-27 
5. 45:28 – 46:27 
6. 46:28 – 47:10 
7. 47:11-27 
8. Maftir: 47:25-27 

Haftaráh: Yejezkel (Ezequiel) 37:15-28  

Brit HaJadashah: Mordejai (Marcos) 14:32 

– 15:5  

Lecturas adicionales del Brit HaJadasháh: 

Romanos 9:1-29, 11:13-24; Efesios 2:11-22; 

Matitiahu (Mateo) 10:6, 15:24 

VAYIGASH Significa: “Y se acercó”. 

 

Primera Aliáh, 44:18-30  

44:18 “Entonces Yehudah se acercó a 
Yosef y le dijo: “Por favor, mi amo, deje 
que su servidor apele a su amo, y no se 
impaciente con su servidor, usted que es 
el igual del Paroh.” – Los estudiantes de 
Toráh debemos tener muy claro el concepto 
alegórico y su propósito en el pasaje a 
estudiar, su dirección de enseñanza y la 
dirección a la cual apunta la moraleja o 
resultado del pensamiento. El mensaje 
implícito en “x” o “y” es una cuestión que 
siempre va en dos direcciones:  

1. Esconder algo que no deseamos que sea 
visto con facilidad, lo cual obedece a una 
técnica usada por el rabinato judío, entre 
ellos el más excelso de los maestros: 
Yeshúa. Dice en Mordejai (Marcos) 4:12 
para que: Puedan estar siempre mirando, 
pero nunca percibiendo; siempre oyendo, 

pero nunca entendiendo. De otra forma, 
¡pueden volverse y ser perdonados!". 
(VIN). Un mensaje a simple vista, se 
pudiera decir, cargado de ironía de parte 
de Yeshúa, teniendo claro que fue a eso 
precisamente a lo que Él vino, a 
“perdonar pecados”. Pero esto va más 
allá de una aparente ironía. Corresponde 
al deseo que nuestro Adón Yeshúa le 
hace a los de Su Reino: Al estudio, la 
investigación y al escudriñar la Escritura 
con un especial propósito. Mordejai 
(Marcos) 4:10-11 “Cuando Yeshúa 
estaba solo, la gente a su alrededor junto 
con los doce le preguntaron acerca de las 
parábolas. Él les respondió: "A ustedes ha 
sido dado el secreto del Reino de YHVH; 
más, para los de afuera, todo es en 
parábolas”. (VIN) 

2. Descubrir, revelar y enseñar cosas 
elevadas de carácter espiritual, que, al ser 
develadas por el entendimiento correcto, 
automáticamente son reflejadas en dicho 
propósito espiritual, dando la luz requerida 
al entendimiento. Yojanán (Juan) 3:12 “Si 
os he dicho cosas terrenales y no creéis, 
¿cómo creeréis si os digo las celestiales?” 
(BTX3)  

Retomando el verso 44:18 “…usted que es 
igual a Paroh (Faraón)” podemos apreciar 
como Yehudah se acerca a Yosef y lo 
reconoce como superior a él, sin saber que 
era su hermano perdido quien había recibido 
una distinción especial por parte de su padre, 
en los días que Yaakov lo envistió de tal 
autoridad sobre todos sus hermanos al darle 
la túnica de colores. Allí se estaba dando 
testimonio de dicha autoridad, fuera de 
cualquier marco familiar, así como fue 
establecido por Elohim en sus dos sueños. Es 
igual que en los tiempos actuales en los que 
el hermano perdido, el Efraím que regresa y 
viene a ser Israel, goza de dicha posición de 

Ingresa a nuestro canal 
de Telegram (escanea el 

código QR) 

  

http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com


EMC SHALOM INTERNACIONAL 

2 

privilegio. Yermiahu (Jeremías) 31:9 “Ellos 
salieron gimiendo y Yo los traigo de vuelta 
con consolación. Causándolos alojarse por 
arroyos de agua sobre sendas allanadas. 
Porque Yo soy un Padre para Israel, y Efraím 
es mi primogénito." (VIN). Podría sonar ahora 
irónico para la Casa de Efraím que aún está 
retornando, pero no es así. Corresponde al 
entendimiento de cada una de las profecías 
que hoy en día no se han cumplido por 
completo. Recordemos que todo esto 
pertenece a un plan trazado y tú y yo estamos 
siendo formados para ayudar a cumplirlo. 
Ahora sí toma sentido el verso: Filipenses 
1:6 “Y estoy seguro de esto: Que el que 
comenzó en ustedes la buena obra, la 
perfeccionará hasta que esté completa en el 
día del Mashíaj Yeshúa”. (VIN). Analizando 
bien la frase, “usted que es igual a Paroh 
(Faraón)”, presenta claramente el sentido de 
autoridad delegada. Estaban al frente de un 
hombre con la autoridad de otro hombre, 
concepto que hoy en día permanece vigente 
bajo la figura jurídica de “un poder delegado 
por escrito”. Es aquella persona en uso de 
todas sus facultades, que da poder legítimo a 
otro para: hacer, comprar, vender, firmar, 
validar, redimir y rescatar en su nombre. 
Ahora bien, esto automáticamente nos podría 
llevar a pensar en la dualidad que hoy es 
difundida en las corrientes ortodoxas del 
judaísmo y el mismo mesianismo, que 
corresponde a una postura heredada del rigor 
de pensamiento netamente de Toráh, 
observado en la actualidad solo por la Casa 
de Yehudah. Lo anterior dado por supuesto 
por una mente conceptuada bajo el “SHEMA”, 
Devarim (Deuteronomio) 6:4 "¡Shema, 
Israel! YHVH Elohenu YHVH ejad. [¡Escucha, 
Israel! YHVH nuestro Elohim, YHVH uno es] 
(BKIM), manera de pensar en la que se tiene 
claro que YHVH es uno y único. En el 
momento en que la figura del “MESIAS” 
aparece en el plan redentor de YHVH, vemos 
como por siglos el pueblo hebreo ha visto 
hombres nacidos de mujer con una condición 
completamente natural haber hecho un papel 
de “MESIAS”, es decir salvador y redentor de 
Israel, salvándolos de todas sus penalidades: 
Moshé, Sansón, David y una lista bastante 
amplia de mesías que al día de hoy sigue 

creciendo por el mismo deseo constante de 
obtener su completa y total redención y 
restauración del reino de Israel. Yeshúa no 
fue la excepción para aquellos que lo 
siguieron. Maaseh (Hechos) 1:6 Cuando 
estaban juntos, le preguntaron: "¿Adón, en 
este tiempo restaurarás el gobierno de 
Israel?". (VIN). El pensamiento hebreo y en 
especial el judío, ha sido moldeado por los 
siglos bajo la iniciativa de grandes eruditos, 
conocidos como sabios y reveladores de los 
mensajes más profundos de la Toráh y por los 
cuales hoy recibimos nuevos niveles de 
entendimiento. Pero jamás dejaremos de ver 
que han sido usados por Elohim para 
mantener a través de los tiempos el propósito 
de su hermoso plan: Romanos 11:8 igual que 
lo dice en el Tanaj: "YHVH les ha dado un 
ruaj de letargo, ojos que no ven, oídos que 
no oyen, hasta el día de hoy." (VIN). Pautas 
de pensamiento que son sostenidas por la 
erudición y sabiduría de hombres como 
“Maimonides” Moshé Ben Maimón, nacido en 
la ciudad de Córdoba en el año 1135. Autor 
de “Guía de Perplejos” y el más delicado a 
nuestro parecer: “Los 13 principios de la fe”. 
Pues al enfatizar en la condición esencial de 
incorporeidad de YHVH (la cual es verdadera) 
llega a rayar de absoluta, limitando la 
multiforme e inefable capacidad de YHVH de 
presentarse como Él determine y desee 
(omnipotencia y omnipresencia). Siendo 
Soberano aun en sus salidas o 
manifestaciones a la humanidad. Mijah 
(Miqueas) 5:2b “de ti me saldrá el que será 
Señor en Israel; y sus salidas han sido desde 
el principio, desde la eternidad”. (VIN). Así es, 
El Creador del Universo siempre ha 
sorprendido al hombre manifestándose como 
ÉL ha querido. El porqué de nuestro discurso 
sobre este tema es por la gran importancia 
que este posee. Conocer a DIOS y así 
entender la manifestación delegada en 
Yeshúa es imprescindible para el creyente; 
puesto que en ella estriba el poder con que 
determinamos dicha existencia. El recibir el 
pensamiento rabínico ortodoxo de que YHVH 
no puede ser un hombre es muy delicado, 
porque estaríamos parados en dos aguas 
distintas:  



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

3 

1. Estaríamos entregando gloria y honra a 
otro y el “SHEMA” no tendría 
contundencia en los labios de un creyente 
en El Mashíaj. Y realmente nunca 
hubiéramos salido del catolicismo puesto 
que estaríamos cayendo en idolatría y 
adoración a otro DIOS. Yeshaiahu 
(Isaías) 45:5a Yo soy YHVH, no hay 
ningún otro; fuera de mí no hay Elohim. 
Yeshaiahu (Isaías) 45:18b "Yo soy 
YHVH, no hay ningún otro. (VIN), 
Yeshaiahu (Isaías) 45:22 “¡Vuélvanse a 
Mí, y sean salvados, todos los que vienen 
de los confines de la tierra! Porque Yo soy 
Elohim; no hay otro” (VIN). 

2. La forma más común en el mesianismo 
actual, verlo como Un “Melej” o Un “Rey” 
enviado con el título de hijo de Elohim, 
completamente subordinado al Padre 
Eterno. Esto deja sumido en un estado de 
dualidad que tiene como resultado el 
pensamiento ortodoxo a través de “Los 13 
principios de la fe” de Rabí Moshe ben 
Maimon, Rambam, que logran calibrar la 
mente del lector, si es tomado como una 
verdad absoluta, sin embargo el infortunio 
de desvincular a “Yeshúa como el 
Elohim Vivo”. Esto irrefutablemente 
cancelaría las palabras del judío “Tomas”, 
discípulo de Yeshúa, y quien declaraba 
constantemente “El Shemá” como parte 
de los mandamientos de YHVH, Yojanán 
(Juan) 20:28 Tomas le respondió: "¡Mi 
Adón y mi Elohim!" (VIN). Para culminar 
con este aporte, quiero someter a ustedes 
un pensamiento acerca de quien se 
acercó y cuál era su condición. En este 
caso, Yehudah se acerca a la autoridad: a 
Yosef, a quien no pudo reconocer. 
Tomando este momento como profético y 
aplicándolo a la casa de hoy día, ¿se 
podría confiar a plenitud en la manera en 
que ellos están viendo la autoridad 
delegada por YHVH y si su condición hoy 
ante Yeshúa, como Rey de los judíos es la 
correcta? “YESHÚA ES EL UNICO REY 
DE ISRAEL”. Por tanto, afirmamos que 
“YESHÚA ES YHVH”, Ivrim (Hebreos) 
13:8 “Yeshúa Ha Mashíaj es el mismo 
ayer, hoy y siempre”. Denotando 

Eternidad (VIN), Shoftim (Jueces) 6:24 
“Entonces Gedeón edificó un altar allí a 
YHVH y lo llamó "YHVH-Shalom" (VIN), 
Yeshaiahu (Isaías) 9:6 “Porque un niño 
nos es nacido, un hijo nos es dado; cuyo 
dominio reposará sobre sus hombros, y le 
será dado el Nombre Pele-Yoetz El Gibor, 
Avi-Ad, Sar-Shalom [Maravilla de 
Consejero, Elohim Poderoso, Padre de la 
Eternidad, Príncipe de Shalom] (VIN), 
Yojanán (Juan) 14:27a "Lo que Yo dejo 
con ustedes es Shalom; les estoy 
dando mi Shalom. Yo no doy de la 
forma que el mundo da” (VIN). 
Podríamos citar cualquier cantidad de 
versículos que confirman la Unicidad de 
Yeshúa, pero los iremos dando 
progresivamente en el avance de estudio 
de La Toráh a través de estas Parashot.  

44:21 “Entonces usted les dijo a sus 
servidores: ‘Tráiganmelo, para que lo vea’” 
– La palabra tráiganmelo es el vocablo 
hebreo “iarad” (יָרַד) del Strong #3381 es: Ir 

hacia abajo, región más baja. Cuando leemos 
en Toráh; hay un fenómeno muy especial y es 
la forma en que El Eterno se dirige a Israel 
con respecto a las demás naciones; en este 
caso, Egipto. La forma escritural para dirigirse 
o ir a Israel es ascender, subir o hacer Aliáh, 
en hebreo, y para cuando los hijos de Israel 
se dirigen o viajan a Egipto u otro lugar fuera 
de la tierra prometida es bajar o descender. 
Esta salvedad es importante tenerla en 
cuenta como medida de nuestra 
espiritualidad, pues de acuerdo hacia donde 
nos dirigimos, a los lugares que vamos o 
visitamos ya sea foránea o frecuentemente; 
nos elevan o nos rebajan espiritualmente. 
Enseñamos este principio en EMC Shalom 
Internacional: “Los ambientes ministran”. 
Estos lugares y especialmente el tipo de 
personas que los frecuentan, pueden llegar a 
ser una amenaza para tu bienestar espiritual. 
Romanos 1:29-32 “Están llenos de toda 
clase de perversidad, maldad, avaricia y vicio; 
repletos de envidia, asesinatos, disputas, 
engaños y mala voluntad; son murmuradores, 
calumniadores, aborrecedores de YHVH; son 
insolentes, arrogantes y jactanciosos; traman 
hechos malvados; son desobedientes a sus 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

4 

padres; son estúpidos, desleales, 
despiadados e implacables. Conocen muy 
bien el decreto justo de YHVH, que los que 
hacen tales cosas merecen la muerte; pese a 
ello, no sólo continúan haciéndolas, sino que 
aplauden a otros que hacen lo mismo” (VIN). 

 

Segunda Aliáh, 44:31 – 45:7 

44:32 “Ahora bien, su servidor se ofreció a 
mi padre en garantía por el muchacho, 
diciendo: ‘Si no te lo traigo de regreso, yo 
llevaré la culpa delante de mi padre para 
siempre” – Yehudah se puso como fiador, y 
eran supremamente firmes esas palabras; 
pues él estuvo a punto de entregar su propia 
vida por la de su hermano, esto nos permite 
evocar la entrega de Yeshúa por el rescate de 
sus hermanos. Este punto también es de vital 
importancia, pues el acto de acceder 
voluntariamente a esta entrega (sacrificio), 
encierra conceptos de Toráh muy particulares, 
y es el gozo con que se debe ofrendar al 
Eterno, debe ser una entrega totalmente 
voluntaria, y el animal que es dado como 
“sustituto” del pecador, debe ser 
completamente perfecto. ¿Dónde estuvo la 
perfección de Yeshúa ante el sacrificio?: 

1. Que fue totalmente voluntario. Yojanán 
(Juan) 10:17-18a "Por esto el Padre me 
ama, porque Yo pongo mi vida, ¡para 
volverla a tomar otra vez! Nadie me la 
quita; por el contrario, Yo la pongo de mi 
propia voluntad. Yo tengo el poder para 
ponerla, y tengo el poder para volverla a 
tomar” (VIN). 

2. Que Yeshúa no cometió pecado 
alguno. Cuando decimos esto, la mente 
cristiana y de buena lectura, rápidamente 
viaja al momento de su gran enojo en el 
templo al momento en el que volteó las 
mesas de los cambistas, o quizás cuando 
maldijo la higuera. Sin embargo, el punto 
central aquí es tener completa claridad en 
lo que significa ¿qué es pecar? Dice en 
Yojanán Alef (1 Juan) 3:4 “Todo aquel 
que continúa pecando, está violando la 
Toráh; en verdad el pecado es 
trasgresión a la Toráh” (VIN).  

Por esto entendemos que Yeshúa, Elohim 
Supremo y Rey Majestuoso, tiene esa 
responsabilidad de llevar a Su hermano 
Efraím delante del Padre Eterno, al igual que 
Yehudah se responsabilizó ante Yaakov su 
padre por la vida de su hermano.  

44:33 “Por lo tanto, yo te suplico, permite 
que tu sirviente se quede como esclavo 
para mi señor en vez del muchacho, y deja 
que el muchacho se vaya con sus 
hermanos.” – Este es el momento más 
conmovedor de la historia de Yosef, en el que 
solamente se está esperando una cosa: que 
Tzafnat Panea (preservador del mundo, 
mantenedor de vida) diga a sus hermanos 
quién es realmente, quitándose su atuendo 
egipcio que lo esconde de su realidad de ser 
el primogénito de Yaakov. Pero esto solo 
sucedería después de que Yosef ratificara el 
verdadero y genuino arrepentimiento de 
Yehudah, por haber vendido a su hermano a 
los extranjeros a precio de esclavo. Aquí 
vemos que Yehudah pone su propia vida en 
sustitución al error cometido en el pasado, 
diciendo: “permite que tu sirviente se 
quede como esclavo para mi señor en vez 
del muchacho”. Esta era la prueba 
irrefutable de su Teshuváh (arrepentimiento). 
Esta es la actitud correcta, no solo por su 
disposición de rectificar, sino por su 
compromiso de restitución al ofrecerse a 
cambio del muchacho. Leemos en Las 
Escrituras: Hilel (Lucas) 19:8-9 “Pero Zakai 
se paró allí, y le dijo al Adón: "Aquí está, Adón, 
estoy dando la mitad de todos mis bienes a 
los pobres; y si he defraudado a alguien, le 
pagaré de vuelta cuatro veces más." Yeshúa 
le dijo: "Hoy la salvación ha venido a esta 
casa, por cuanto este hombre también es un 
hijo de Avraham” (VIN).  

45:1a “Yosef ya no se podía controlar 
delante de todos sus asistentes, y gritó: 
“¡Que se alejen todos de mí!” – Este 
momento nos permite visualizar que, en el 
último tiempo, en el que El Mashíaj se dé a 
conocer a los suyos, deben estar las doce 
tribus involucradas. El único lazo de unidad 
reposa en el evangelio del Reino, que no es 
ni más ni menos que la unión de las dos casas 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

5 

de Israel, trabajo que inició el Mesías Yeshúa 
y lo delegó en sus discípulos, y que hoy tú y 
yo continuamos con el gran privilegio de 
concluirlo mientras esperamos Su glorioso 
retorno. Es por esta razón que algunos 
versículos toman gran relevancia en el 
momento de entender objetivamente el plan 
redentor: Matitiahu (Mateo) 15:24 Y 
respondiendo dijo: “A mí no me han enviado 
sino a las ovejas perdidas de la casa de Israel” 
(VIN). Además, sus discípulos estaban claros 
a donde debían dirigir su misión. Yaakov 
(Santiago) 1:1 “Yaakov, siervo de YHVH y 
del Maestro Yeshúa el Mashíaj, a las doce 
tribus que están en la Dispersión: Saludos” 
(VIN. Y Kefa Alef (1 Pedro) 1:1. Cuando los 
suyos reciben esta revelación, aun el mismo 
Nuevo Nacimiento cobra el valor respectivo 
para el ingreso de los dispersos a Israel. 
Yojanán (Juan) 3:3; 5 Yeshúa le respondió: 
“En verdad, en verdad te digo que a menos 
que uno nazca de nuevo no puede ver el 
reino de YHVH”; Yeshúa respondió: “En 
verdad, en verdad te digo que a menos que 
uno nazca del agua y del espíritu, no puede 
entrar en el reino de Elohim.” (VIN). 

…Y tú. ¿YA NACISTE DE NUEVO?  

¿Qué debemos estar haciendo nosotros, 
mientras que todas estas cosas suceden? La 
misma Escritura nos muestra cómo trabajar 
en la unidad y la intimidad entre hermanos. 
Efesios 3:17-19 para que, por medio de la 
confianza de ustedes, el Mashíaj habite en 
sus corazones. También oro que ustedes 
sean enraizados y cimentados en amor, para 
que con todo el pueblo de YHVH sean dados 
el poder para comprender la anchura, la 
longitud, la altura y la profundidad del amor 
del Mashíaj; sí, conocerlo aun cuando 
sobrepasa todo entendimiento, para que sean 
llenos con toda plenitud de YHVH” (VIN).  

45:1b “Así que nadie más estaba presente 
cuando Yosef se dio a conocer a sus 
hermanos” – Este fenómeno se está 
presentando en la actualidad de una manera 
tan asombrosa, pues es en la intimidad que 
Yeshúa se nos está presentando a los que 
somos suyos, con una plenitud de identidad. 
Los que siguen el cristianismo, herencia del 

catolicismo, lo empiezan a ver como “El Rey 
de los Judíos”, pero nosotros, el pueblo 
hebreo, le damos gran valor a su condición 
original y al mismo tiempo al idioma que el 
habló en su visitación. Compramos la versión 
hebrea de Las Sagradas Escrituras, vemos 
más películas judías y nos sentimos 
comprometidos con conocer los eventos del 
holocausto y la segunda guerra mundial; 
ahora se vuelve importante el ámbito que nos 
rodea, cada día se hace más nuestro El 
Shabat y las fiestas nos llevan a otro estilo de 
vida y por ende a obedecer nuestra FE; 
somos como sacados de las estadísticas 
religiosas de este tiempo. Sentimos una gran 
atracción por todo lo relacionado con el 
pueblo hebreo y su cultura, como si algo de 
todo aquello nos perteneciera o en otro 
tiempo hubiese sido nuestro. Es una extraña 
sensación de propiedad e identidad tan fuerte, 
que ese interés en lo nacional y cultural de 
nuestros lugares de nacimiento se va 
perdiendo y nuestros impulsos espirituales y 
emocionales van llevando todo nuestro ser a 
una vivencia cada día más hebrea y menos 
secular. ¡ESTO ES EXTRAÑO, pero también 
MARAVILLOSO! Rab Shaul lo expresa así: 1 
Tesalonicenses 5:23 “Y el mismo Elohim de 
paz los santifique por completo; que toda su 
persona – espíritu, vida y cuerpo – se 
conserven irreprensibles para la venida de 
nuestro Maestro Yeshúa el Mashíaj”. (VIN). 
Ser santificados es simplemente “SER 
SEPARADOS”. En este encuentro de 
hermanos, Yehudah es quien provoca el 
momento de la revelación de Yosef. Esto 
también será parte de los cumplimientos 
proféticos donde la casa de Yehudah 
provocará la segunda venida del Mashíaj 
Yeshúa, y su revelación a todos y cada uno 
de los que, por 2000 años lo rechazaron como 
el Mesías de Israel. Matitiahu (Mateo) 23:37-
39 "¡Yerushalaim, Yerushalaim! ¡Tú matas a 
todos los profetas! ¡Tú apedreas a aquellos 
que te son enviados! ¡Cuántas veces quise 
juntar a tus hijos, como la gallina junta a sus 
pollitos debajo de sus alas, pero te negaste! 
¡Mira! YHVH está abandonando tu casa, 
dejándola desolada. Pues te digo, desde 
ahora tú no me verás otra vez hasta que 
digas: BARUJ HABAH BESHEM YHVH 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

6 

['Bendito es el que viene en El Nombre de 
YHVH.'"] (VIN); Maaseh (Hechos) 3:19-22 
“Por lo tanto, arrepiéntanse [Teshuváh] y 
vuélvanse a YHVH, para que sus pecados 
sean borrados; para que tiempos de refrigerio 
vengan de la presencia del Adón, y pueda 
enviar al Mashíaj designado de antemano 
para ustedes, a saber, Yeshúa. Él tiene que 
permanecer en el cielo hasta que el tiempo 
venga para restaurarlo todo, como YHVH lo 
dijo hace mucho tiempo cuando habló por 
medio de los profetas Kedoshim”. Porque el 
mismo Moshé dijo: YHVH levantará para 
ustedes un profeta como yo de entre sus 
hermanos. Tienen que escuchar todo lo 
que Él les diga. (VIN). 

45:2 “Sus lamentos eran tan fuertes que 
los Egipcios podían oírlos, y así llegó la 
noticia al palacio del Paroh.” – La expresión 
de llanto en estos versículos cuando Yosef se 
revela a sus hermanos, también es similar 
hoy cuando les es revelada la verdadera 
identidad de YESHÚA; los hermanos pasan 
semanas en un especial y dulce 
quebrantamiento, producto de la ausencia 
guardada en el corazón, por haber ignorado 
quien era realmente éste.  Dice en Zejariah 
(Zacarías) 12:10-14 “y Yo derramaré sobre la 
casa de David y los habitantes de 
Yerushalaim un ruaj de misericordia y 
compasión; y mirarán a mí, de quien se 
burlaron. "Ellos llorarán por Él, como por un 
amigo amado; estarán afligiéndose 
intensamente por Él, como por un hijo único. 
Cuando ese día venga, habrá gran luto en 
Yerushalaim, luto como fue por Hadad-Rimon 
en el valle de Megiddo. Entonces La Tierra se 
enlutará, cada familia por separada, la familia 
de la casa de David por separada, y sus 
esposas por separadas; la familia de la casa 
de Natán por separada, y sus esposas por 
separadas; La familia de la casa de Levi por 
separada, y sus esposas por separadas; la 
familia de la casa de Shimeon por separada, 
y sus esposas por separadas, todas las 
familias restantes, cada una por separada, y 
sus esposas por separadas.” (VIN). El Dr. 
Ketriel Blad comenta: “En los primeros 
versículos de la profecía de Zejariáh 
(Zacarías) capítulo 12 se habla de una guerra 
que va a ser causada por los países árabes y 

apoyada por la coalición internacional. El 
motivo de esa guerra es Yerushalaim. En 
estos momentos estamos viviendo el tiempo 
cuando HaShem está poniendo su ciudad 
como una “copa de vértigo para todos los 
pueblos de alrededor”, y pronto habrá una 
guerra. Esta guerra será ganada por el pueblo 
judío y la ciudad será habitada de nuevo en 
su lugar. Después de esa guerra, habrá un 
derramamiento del Espíritu de gracia y de 
oración sobre los habitantes de la ciudad y les 
será revelado lo que antes no veían, que ese 
Yeshúa, quién fue clavado en el madero hace 
casi dos mil años, es el Mesías ben Yosef 
prometido. Entonces habrá un lamento 
impresionante, especialmente entre los 
ortodoxos, puesto que son los que hacen 
separaciones entre hombres y mujeres en las 
oraciones, como indica este texto. En el 
capítulo 13 del mismo profeta podemos ver 
como este avivamiento mesiánico entre los 
ortodoxos en Yerushalaim producirá una 
purificación del pecado y la impureza. Toda 
religión falsa será eliminada del país. El 
templo Bahai en Haifa será destruido, todas 
las mezquitas serán demolidas, todas las 
iglesias católicas serán asoladas. Las 
discotecas serán cerradas, los lugares de 
ocultismo y de kabaláh desaparecerán, y el 
espíritu inmundo será quitado del país. 
Entonces habrá una restauración del culto 
con sacrificios en el lugar del templo. Cuando 
esto suceda serán provocadas todas las 
naciones del mundo y se unirán de nuevo 
para batallar contra Yerushalaim, según está 
escrito en Zejariah (Zacarías) 14:1-5 “He 
aquí, viene el día de HaShem cuando serán 
repartidos tus despojos en medio de ti. Y yo 
reuniré a todas las naciones en batalla contra 
Yerushalaim; y será tomada la ciudad y serán 
saqueadas las casas y violadas las mujeres; 
la mitad de la ciudad será desterrada, pero el 
resto del pueblo no será cortado de la ciudad. 
Entonces saldrá HaShem y peleará contra 
aquellas naciones, como cuando El peleó el 
día de la batalla. Sus pies se posarán aquel 
día en el monte de los Olivos, que está frente 
a Yerushalaim, al oriente; y el monte de los 
Olivos se hendirá por el medio, de oriente a 
occidente, formando un enorme valle, y una 
mitad del monte se apartará hacia el norte y 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

7 

la otra mitad hacia el sur. Y huiréis al valle de 
mis montes, porque el valle de los montes 
llegará hasta Atsel; huiréis tal como huisteis a 
causa del terremoto en los días de Uziá, rey 
de Yehudah. Y vendrá HaShem mi Elohim, y 
todos los santos contigo” (VIN). Esta será la 
última guerra antes de la venida del Mesías 
ben David. En esta guerra el ejército del 
estado de Israel será totalmente eliminado y 
la santa ciudad será tomada, como está 
escrito en Daniel 9:26b-27 “hasta el fin habrá 
guerra; las desolaciones están determinadas. 
Y él hará un pacto firme con muchos por una 
semana (de años), pero a la mitad de la 
semana pondrá fin al sacrificio y a la ofrenda 
de cereal. Sobre el ala de abominaciones 
vendrá el desolador, hasta que una 
destrucción completa, la que está decretada, 
sea derramada sobre el desolador.” (VIN). 
Está escrito en Daniel 12:6-7 “Y uno de ellos 
dijo al hombre vestido de lino que estaba 
sobre las aguas del río: ¿Para cuándo será el 
fin de estas maravillas? Y oí al hombre 
vestido de lino, que estaba sobre las aguas 
del río, que, levantando su mano derecha y 
su mano izquierda al cielo, juró por aquel que 
vive para siempre, que será por un tiempo, 
tiempos y la mitad de un tiempo; y cuando se 
termine la destrucción del poder del pueblo 
santo, se cumplirán todas estas cosas.” 
(VIN)Así que en esta guerra se va a 
determinar la destrucción del ejército del 
pueblo judío. Esto producirá un clamor 
grande en los habitantes de Yerushalaim. 
Van a gritar pidiendo al Eterno que envíe al 
Mashíaj. Entonces van a decir con todo su 
corazón y con toda su fuerza: “BARUJ 
HABAH BESHEM YHVH” y entonces vendrá 
el Mesías de nuevo para poner sus pies en el 
monte de los olivos y matar, con la espada de 
su boca, a todos los ejércitos del mundo 
liderados por el anti-mesías, como está 
escrito en Yeshaiahu (Isaías) 11:4 “sino que 
juzgará al pobre con justicia, y fallará con 
equidad por los afligidos de la tierra; herirá la 
tierra con la vara de su boca, y con el soplo 
de sus labios matará al impío.” (VIN) Está 
escrito en Hitgalut (Apocalipsis) 19:15 “De 
su boca sale una espada afilada para herir 
con ella a las naciones, y las regirá con vara 
de hierro; y El pisa el lagar del vino del furor 

de la ira de El Shadai.” (VIN) y en 2 
Tesalonicenses 2:8 “Y entonces será 
revelado ese inicuo, a quien el Señor matará 
con el espíritu de su boca, y destruirá con el 
resplandor de su venida.” (VIN) 

“Lo oyeron los egipcios, y la casa de 
Faraón se enteró de ello.” – Los egipcios, 
que simbolizan a todos los gentiles, se darán 
cuenta de la revelación del Mesías de Israel y 
su gran lloro por sus hermanos judíos. La 
casa de Faraón hace referencia a los 
gobiernos de la tierra en los últimos tiempos 
que serán informados cuando el Hijo de Yosef 
se haya dado a conocer a sus hermanos 
israelitas”.  

45:3 “Yosef dijo a sus hermanos: "¡Yo soy 
Yosef! ¿Es verdad que mi padre aún 
vive?" Sus hermanos no le podían 
responder, estaban tan asombrados de 
verlo.” – Hemos visto con tanta certeza cómo 
La Toráh es un dibujo profético, y hasta 
milimétrico de los acontecimientos cumplidos 
en El Mashíaj Yeshúa.  Aquí Yosef no solo se 
presenta, ya no como Tzafnat Paneaj, sino 
que inclusive habla en su lengua hebrea y 
deja a todos sus hermanos atónitos. El 
asombro es similar al vivido por el Rab Shaul 
y que el mismo testifica: Maaseh (Hechos) 
9:5 El preguntó: "Señor, ¿quién eres tú?" El 
Adón le dijo: "Yo soy Yeshúa, y tú me 
persigues”. (VIN). Todos nosotros cuando 
defendíamos el hecho de haber conocido 
primero a “JESUS” y decíamos aun con 
arrogancia que no teníamos que llamarlo de 
otro modo, vamos cayendo en la cuenta de 
que algunos capítulos más adelante Rab 
Shaul testifica en qué idioma le hablo dicha 
voz. Maaseh (Hechos) 26:14 Todos caímos 
a tierra, y entonces oí una voz en hebreo que 
me decía: '¡Shaúl! ¡Shaúl! ¿Por qué me 
sigues persiguiendo? ¡Es dura cosa dar 
coces contra el aguijón!”. (VIN). Esto también 
comprueba que en aquella época se hablaba 
el hebreo y este fue el idioma en que el Brit 
HaJadasháh (Pacto Renovado) se escribió.  

45:4 “Yosef dijo a sus hermanos: "¡Por 
favor, acérquense!" Y ellos se acercaron. 
El dijo: "Yo soy Yosef, su hermano, a 
quien vendieron a Egipto.” – Es bueno 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

8 

comprender que justo esto es lo que está 
sucediendo a nivel mundial, ahora mismo, 
cada día más hebreos hijos de Israel nos 
estamos acercando más y más a Yeshúa El 
Rey de los Judíos.  

45:5 “Pero no estén tristes de que me 
vendieron a esclavitud acá ni se enojen 
con ustedes mismos, porque fue Elohim 
quien me envió delante de ustedes para 
preservar la vida.” – De la misma manera 
que Yosef fue enviado a Egipto para 
preservar, Efraím fue enviado a la dispersión 
entre las naciones, para preservar la nación 
de Israel en estos últimos tiempos. Así mismo 
fue enviado Yeshúa a los gentiles y a su 
debido tiempo ejecutará la restauración del 
Reino, trayendo a cada oveja perdida de La 
Casa de Israel: Yojanán (Juan) 10:27-28 
“Mis ovejas oyen mi voz, Yo las reconozco, 
ellas me siguen, y Yo les daré vida eterna. 
Ellas absolutamente no serán destruidas, y 
nadie las arrebatará de mis manos” (VIN); 
Maaseh (Hechos) 28:28 “Por lo tanto, que se 
sepa entre ustedes, que esta salvación de 
YHVH ha sido enviada a los Goim, ¡y ellos 
escucharán!" (VIN); Romanos 11:11 En ese 
caso yo digo: "¿No será que han tropezado, 
con el resultado de alejarse 
permanentemente? ¡YHVH no lo permita! Por 
el contrario, es por medio de su tropiezo que 
la salvación ha venido a los Gentiles, para 
provocarlos a celos.” (VIN). Este siempre ha 
sido el plan del Eterno, dibujado como 
sombra y figura de las cosas por venir, Yosef 
Y Efraím nos muestran el plan redentor desde 
La Toráh. Y Yeshúa como máximo exponente 
de Su Verdad (La Toráh), inició y desarrolló 
todo su ministerio en Galilea de los gentiles, 
escogió a sus discípulos entre galileos más 
expuestos a las prácticas paganas, y gentiles 
que a la liturgia y religiosidad de los líderes de 
Jerusalén y del templo.  

45:6-7 “La hambruna ha estado sobre la 
tierra por los dos últimos años, aún por 
otros cinco años no habrá siembra ni 
cosecha. Elohim me envió delante de 
ustedes para asegurar que ustedes 
tendrán zera en La Tierra y para que 
pudiera quedar a ustedes un remanente en 

la tierra, aun para darles vida mediante una 
gran liberación...” – Estos dos versículos 
son muy dicientes y nos deben llenar de 
Shalom para aquellos días que preceden la 
segunda venida de nuestro Mesías Yeshúa, 
quien se revelará a la humanidad y en 
especial a la casa de Yehudah, pero sabemos 
que esos momentos están precedidos de 
escasez, angustia y tribulación. ¿A qué nivel 
o con qué intensidad? no lo podemos 
asegurar, es muy relativo el entendimiento 
que podamos tener acerca de dichos 
acontecimientos, pues El Eterno siempre 
promete una provisión sobrenatural para los 
que son suyos. De esta manera solo 
podemos exhortar al remante de Israel, a la 
obediencia de Su Palabra, a cada uno de sus 
mandamientos que pueden ser cumplidos en 
la dispersión, y que dan testimonio delante 
del Padre, que el músculo de la obediencia en 
nosotros está siendo ejercitado en todo 
aquello en cuanto podemos dar testimonio de 
ser hijos de Israel, y descendientes de 
simiente incorruptible. Romanos 8:30-31 “y 
los que El predestinó, a estos también los 
llamó; y aquellos que llamó, también los 
consideró justificados; y los que El consideró 
justificados, ¡también glorificó! ¿Qué, 
entonces, diremos en cuanto a esto? ¿Si 
YHVH está por nosotros, quién puede estar 
en contra de nosotros?” (VIN); Romanos 
8:38-39 “Pues estoy convencido de que, ni la 
muerte, ni la vida, ni malajim, ni dominios 
celestiales, ni lo que existe, o lo que ha de 
venir; ni poderes de lo alto, ni de lo profundo, 
ni ninguna cosa creada, nos podrá separar 
del amor de YHVH, que viene a nosotros por 
medio del Mashíaj Yeshúa, nuestro Adón”. 
(VIN) 

 

Tercera Aliáh, 45:8-18  

45:8 “Así que no fueron ustedes que me 
enviaron aquí, sino Elohim; y El me ha 
hecho un padre para Faraón, señor de toda 
su casa y regidor sobre toda la tierra de 
Egipto.” – Manteniendo el mismo propósito 
de entendimiento, de lo que hemos llamado 
en esta parasháh “Autoridad delegada”, en 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

9 

este pasaje nos enfrentamos a otro juego de 
palabras, que desemboca una vez más en la 
unicidad, que manifiestan los títulos de Padre 
Eterno e Hijo de Elohim. Notemos en este 
verso, que ahora Yosef es establecido como 
padre para faraón. Entonces ¿quién delegó a 
quién? Reiteramos que es un juego de 
palabras que se va a ir clarificando a medida 
que jugamos con las palabras. Tenemos que 
establecer un margen natural y un margen 
espiritual: Lo natural, es que Faraón estaba 
sobre Yosef en cuanto a su misión de 
salvamento de la humanidad. Y lo espiritual, 
es la posición que recibe Yosef por su 
sabiduría y unción sobre Faraón para que la 
propia familia y el trono de Faraón 
permanecieran con vida. Faraón y Egipto sin 
Yosef no sobrevivirían. Y Yosef sin Faraón no 
recibe la posición que necesitaba para tener 
una AUTORIDAD LEGÍTIMA y no usurpada 
por oportunidad. Algo similar vivieron Yojanan 
el Inmersor y Yeshúa en el momento de su 
Tevilah. Matitiahu (Mateo) 3:14-15 “Pero 
Yojanán trataba de impedírselo diciendo: "Yo 
debo ser sumergido por ti, ¿y Tú vienes a 
mí?" Sin embargo, Yeshúa le respondió: 
"Permítelo ahora de esta forma, porque 
debemos hacer todo para cumplir la Toráh." 
Entonces Yojanán se lo permitió. (VIN). De 
esto aprendemos lo importante que es, no 
pasar por encima de lo establecido por La 
Toráh; y más, en cuanto a las autoridades 
delegadas por el Eterno. Es evidente que 
Faraón en su sabiduría, entendió que Yosef 
era el hombre designado por Elohim como 
salvador de su reino, familia y trono. 
Espiritualmente Faraón estaba protegido. Así 
como un diamante gira y decenas de caras 
permiten ver reflejos de luz diferente, así La 
Toráh alumbra nuestro entendimiento cuando 
la escudriñamos con gozo y alegría de 
corazón. El segundo sueño de Yosef trae una 
secuencia interesante, puesto que en el 
primero es claro el enfoque de autoridad que 
tendría a través del alimento sobre la vida de 
sus hermanos. Los salvó del hambre. Sin 
embargo, en el segundo sueño los elementos 
varían sustancialmente: Sol, luna y once 
estrellas. Aunque Yaakov da una línea de 
entendimiento al decir que si él y su madre se 
postrarían ante él, cf. Bereshit (Génesis) 

37:10, nos deja un tinte de desconcierto 
puesto que Rajel ya había muerto en el 
nacimiento de Biniamín. Mientras que, en 
todo el esplendor del reinado de Yosef, sus 
once hermanos se postraron en primera 
instancia para buscar el favor del alimento. 
Luego se postraron ante Yosef suplicando por 
sus propias vidas, y dejamos a su 
consideración el ver que aun los dioses más 
representativos de Egipto se doblegaron ante 
Yosef. “Ra dios sol y Jon su diosa luna” dos 
deidades egipcias que tenían algo en común 
y era la fertilidad de la tierra, condición que se 
dio por mano de Yosef debido a las palabras 
de interpretación que dio a los sueños de 
Faraón: Siete años de fertilidad y siete de 
sequía y hambruna total; autoridad que solo 
le corresponde al Padre Eterno, Maaseh 
(Hechos) 1:7 “Él les dijo: No les compete a 
ustedes conocer la época o tiempos que el 
Padre ha dispuesto en su propia potestad” 
(VIN). 

45:9 “Ahora, vuelvan pronto donde mi 
padre y díganle: “Así dice tu hijo Yosef: 
‘Elohim me ha hecho amo de todo Egipto; 
ven a mí sin demora.” – Un verso más donde 
la forma correcta de escritura es: “Suban a mi 
padre, Yaakov… y díganle que descienda a 
mi sin demora” De esta manera se muestra 
con claridad la implicación espiritual de “Aliáh” 
que quiere decir ascender, cuando estamos 
en dirección a Israel. Además, este pasaje 
nos confirma que en estos últimos tiempos las 
cosas pasarán rápidamente. Matitiahu 
(Mateo) 24:22 “Y a menos que esos días 
sean pocos, no se salvará ninguna carne, 
pero por causa de los escogidos serán pocos 
esos días” Manuscrito Hebreo Shem Tov. 
Las cosas sucederán rápidamente en los 
últimos tiempos. La expresión “vuelvan 
pronto donde mi padre” evoca ese 
momento en el que todo israelita, hijo de 
Yaakov volverá a casa donde su verdadero 
Padre, Yeshaiahu (Isaías) 11:12 El levantará 
bandera para los Goim, congregará a los 
perdidos de Israel, y juntará a los esparcidos 
de Yehudah de las cuatro esquinas de la 
tierra. (VIN). El Dr. K. Blad comenta con 
respecto a los últimos días y la Gran 
tribulación: “No es lo mismo la gran tribulación 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

10 

que la ira de Elohim. La gran tribulación será 
para Yaakov, según Jeremías 30:7 donde 
está escrito: “¡Ay! porque grande es aquel día, 
no hay otro semejante a él; es tiempo de 
angustia para Yaakov, más de ella será 
librado”. La gran tribulación será para los que 
guardan los mandamientos de Elohim y 
tienen el testimonio de Yeshúa, según 
Revelación 12:17, donde está escrito: 
“Entonces el dragón se enfureció contra la 
mujer (Israel=Yaakov), y salió para hacer 
guerra contra el resto de la descendencia 
de ella, los que guardan los mandamientos 
de Elohim y tienen el testimonio de 
Yeshúa.” La gran tribulación es causada por 
un sistema mundial maligno, dirigido por el 
hombre de pecado, el anti Mesías, según 2 
Tesalonicenses 2:3-4, donde está escrito: 
“Que nadie os engañe en ninguna manera, 
porque (el día del Eterno) no vendrá sin 
que primero venga la apostasía y sea 
revelado el hombre de pecado, el hijo de 
perdición, el cual se opone y se exalta 
sobre todo lo que se llama dios o es objeto 
de culto, de manera que se sienta en el 
templo de Elohim, presentándose como si 
fuera Elohim.” Y en Daniel 9:27 “Y él hará 
un pacto firme con muchos por una semana, 
pero a la mitad de la semana pondrá fin al 
sacrificio y a la ofrenda de cereal. Sobre el ala 
de abominaciones vendrá el desolador, hasta 
que una destrucción completa, la que está 
decretada, sea derramada sobre el desolador. 
Daniel 11:31 Y de su parte se levantarán 
tropas, profanarán el santuario-fortaleza, 
abolirán el sacrificio perpetuo y establecerán 
la abominación de la desolación. Daniel 
12:11 Y desde el tiempo en que el sacrificio 
perpetuo sea abolido y puesta la abominación 
de la desolación, habrá mil doscientos 
noventa días.” En Mateo 24:15 está escrito: 
“Por tanto, cuando veáis la 
ABOMINACION DE LA DESOLACION, de 
que se habló por medio del profeta Daniel, 
colocada en el lugar santo (el que lea, que 
entienda)” Aquí vemos que el Mesías está 
enseñando a los que creen en él, sus talmidim 
(discípulos). Ellos verán la abominación 
desoladora colocada en lugar santo. No hay 
división en las Escrituras entre lo que se 
tradujo como “iglesia” y los judíos que creen 

en Yeshúa. La iglesia se compone en primer 
lugar, de judíos y también de gentiles 
convertidos al judaísmo del Mesías, por 
medio de la regeneración de sus espíritus 
mediante la fe en la muerte y resurrección del 
Mesías de Israel. Sólo hay una iglesia y esa 
iglesia es una parte de Israel, no un pueblo 
separado. Es decir, no hay división entre 
Israel y la Iglesia. Los judíos que creen son 
parte de Israel y parte de la Iglesia. También 
los gentiles que creen son parte de la Iglesia 
y parte de Israel. Tanto judíos como gentiles 
que son parte de la Iglesia pasarán la gran 
tribulación. La idea que los gentiles que creen 
en el Mesías serán arrebatados al cielo para 
ser liberados de la gran tribulación y los judíos 
serán dejados para pasar la gran tribulación 
está basada en una teología de reemplazo y 
de antijudaísmo. En cuanto al término Iglesia 
utilizado en el comentario del Dr. K. Blad, en 
EMC Shalom Internacional consideramos que 
es más apropiado utilizar el término “pueblo”, 
Yermiahu (Jeremías) 31-33 “Miren, viene un 
tiempo –declara YHVH– cuando haré una 
nueva alianza con la Casa de Israel y con la 
Casa de Yehudah. 32No será como la alianza 
que hice con sus padres, cuando los tomé de 
la mano para sacarlos de la tierra de 
Mitsráyim, una alianza que ellos violaron, de 
modo que yo los rechacé –declara YHVH. 
33Pero ésta será la alianza que haré con la 
Casa de Israel después de aquellos días –
declara YHVH: Pondré mi Torah en su interior 
y la escribiré en su corazón. Entonces yo seré 
su Elohim, y ellos serán mi pueblo.” (VIN). Es 
por esto por lo que judíos y gentiles, en 
Yeshúa HaMashiaj vienen a ser un solo 
pueblo, guardando la Torah y en su Emunah, 
finalmente a conformar la congregación de 
los santos, Israel restaurada. Continua el 
comentario del Dr. K. Blad acerca de los 
últimos días y la Gran tribulación: Según 
Mateo 24:21-22 el momento del 
levantamiento de la abominación de la 
desolación es el inicio de la gran tribulación, 
como está escrito: “porque habrá entonces 
una gran tribulación, tal como no ha 
acontecido desde el principio del mundo 
hasta ahora, ni acontecerá jamás. Y si 
aquellos días no fueran acortados, nadie se 
salvaría; pero por causa de los escogidos, 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

11 

aquellos días serán acortados.” Según la 
enseñanza de nuestro Maestro, los escogidos 
pasarán la gran tribulación. No habrá ninguna 
venida escondida, secreta, del Mesías, como 
está escrito en Mateo 24:27: “Porque, así 
como el relámpago sale del oriente y 
resplandece hasta el occidente, así será la 
venida del Hijo del Hombre.” El tiempo de 
ira es causado por el Eterno. Es el tiempo de 
la ira de Elohim. La ira es el castigo que 
vendrá sobre los que no creyeron en el 
mensaje de salvación y se rebelaron contra la 
Torá del Eterno y su Mashíaj, como está 
escrito en 2 Tesalonicenses 2:11-13: “Por 
esto Elohim les enviará un poder 
engañoso, para que crean en la mentira, a 
fin de que sean juzgados todos los que no 
creyeron en la verdad, sino que se 
complacieron en la iniquidad. Pero 
nosotros siempre tenemos que dar 
gracias a Elohim por vosotros, hermanos 
amados por el Señor, porque Elohim os ha 
escogido desde el principio para salvación 
mediante la santificación por el Espíritu y 
la fe en la verdad.” Y también está escrito en 
2 Tesalonicenses 1:6-10 está escrito: 
“Porque después de todo, es justo delante 
de Elohim retribuir con aflicción a los que 
os afligen, y daros alivio a vosotros que 
sois afligidos, y también a nosotros, 
cuando el Señor Yeshúa sea revelado 
desde el cielo con sus poderosos ángeles 
en llama de fuego, dando retribución a los 
que no conocen a Elohim, y a los que no 
obedecen al evangelio de nuestro Señor 
Yeshúa. Estos sufrirán el castigo de eterna 
destrucción, excluidos de la presencia del 
Señor y de la gloria de su poder, cuando Él 
venga para ser glorificado en sus santos 
en aquel día y para ser admirado entre 
todos los que han creído; porque nuestro 
testimonio ha sido creído por vosotros.”.  
Los justos pasarán la gran tribulación, pero no 
padecerán la ira de Elohim, según 1 
Tesalonicenses 1:10 donde está escrito: “y 
esperar de los cielos a su Hijo, al cual 
resucitó de entre los muertos, es decir, a 
Yeshúa, quien nos libra de la ira venidera.” 
En Romanos 5:9 está escrito: “Entonces 
mucho más, habiendo sido ahora 
justificados por su sangre, seremos 

salvos de la ira por medio de Él.” En 1 
Tesalonicenses 4:15-17 está escrito: “Por 
lo cual os decimos esto por la palabra del 
Señor: Que nosotros los que estemos 
vivos y que permanezcamos hasta la 
venida del Señor, no precederemos a los 
que durmieron. Pues el Señor mismo 
descenderá del cielo con voz de mando, 
con voz de arcángel y con la trompeta de 
Elohim, y los muertos en el Mesías se 
levantarán primero. Entonces nosotros, 
los que estemos vivos y que 
permanezcamos, seremos arrebatados 
juntamente con ellos en las nubes al 
encuentro del Señor en el aire, y así 
estaremos con el Señor siempre.” Cuando 
el Mesías venga a la tierra para ejecutar la ira 
del Eterno, estarán los santos con Él, como 
está escrito en Revelación 19:11-15: “Y vi el 
cielo abierto, y he aquí, un caballo blanco; 
el que lo montaba se llama Fiel y 
Verdadero, y con justicia juzga y hace la 
guerra. Sus ojos son una llama de fuego, y 
sobre su cabeza hay muchas diademas, y 
tiene un nombre escrito que nadie conoce 
sino Él. Y está vestido de un manto 
empapado en sangre, y su nombre es: El 
Verbo de Elohim. Y los ejércitos que están 
en los cielos, vestidos de lino fino, blanco 
y limpio, le seguían sobre caballos 
blancos. De su boca sale una espada 
afilada para herir con ella a las naciones, y 
las regirá con vara de hierro; y El pisa el 
lagar del vino del furor de la ira de El 
Shadai.” En este texto se habla de los 
ejércitos, en plural. Está compuesto por 
ángeles y, según entendemos, de hombres 
que han sido transformados en inmortales por 
medio del poder de la resurrección, cf. 
Zacarías 14:5; Judas v. 14-15; 1 
Tesalonicenses 3:13; 2 Tesalonicenses 1:7. 
En unos versículos anteriores al texto citado, 
en Revelación 19:8, está escrito: “Y a ella 
(la novia) le fue concedido vestirse de lino 
fino, resplandeciente y limpio, porque las 
acciones justas de los santos son el lino 
fino”. En Revelación 2:26-27 está escrito: 
“Y al vencedor, al que guarda mis obras 
hasta el fin, LE DARE AUTORIDAD SOBRE 
LAS NACIONES; Y LAS REGIRÁ CON 
VARA DE HIERRO, COMO LOS VASOS 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

12 

DEL ALFARERO SON HECHOS PEDAZOS, 
como yo también he recibido autoridad de 
mi Padre”. Así que, parece ser que también 
los hombres estarán entre los ejércitos 
celestiales, junto con el Mesías y los ángeles 
que van a hacer guerra contra los ejércitos de 
la coalición multinacional, en la última guerra 
contra Yerushalaim antes de la venida del 
Mesías”.  

45:14 “Con eso, abrazó a su hermano 
Biniamín por el cuello y lloró, y Biniamín 
lloró en su cuello. Besó a todos sus 
hermanos y lloró sobre ellos; sólo 
entonces pudieron sus hermanos 
hablarle.” – Esta escena ilustra lo que pasará 
cuando Yeshúa regrese, en el momento en el 
que las dos casas de Israel, la Casa de 
Yehudah y la Casa de Efraím sean una sola 
junto a su Rey Eterno, Yeshaiahu (Isaías) 
11:13 Y la envidia de Efraím será quitada, y 
los enemigos de Yehudah perecerán. Efraím 
no envidiará a Yehudah, y Yehudah no afligirá 
a Efraím. (VIN) 

 

Cuarta Aliáh, 45:19-27  

45:26 “Y le informaron, diciendo: Yosef 
vive todavía, y es gobernante en toda la 
tierra de Egipto. Pero él se quedó atónito 
porque no les podía creer.” Después de 
tanto tiempo Yaakov había perdido la 
esperanza de ver de nuevo a su hijo; ¡le llega 
la noticia que este vive! Y no solo que vive, 
sino que es gobernante de Egipto. Queremos 
resaltar en este pasaje dos aspectos 
diferentes:  

1. La noticia de que Yosef vivía. La idea que 
Yaakov tenía sobre su hijo amado es que 
había muerto y con esto renace la 
esperanza de volverlo a ver. De la misma 
manera el profeta Yejezkel (Ezequiel) 
describe la situación de la casa de Israel 
en Yejezkel (Ezequiel) 37:11 “Luego me 
dijo: “Hijo de hombre, estos huesos son 
toda la Casa de Israel. Ellos dicen: 
‘Nuestros huesos se han secado. Se ha 
perdido nuestra esperanza. Somos del 
todo destruidos” (VIN). 

2. Que Yosef era gobernante en Egipto. No 
solo vivía, sino que ahora Yaakov 
comprendía todo en el momento que le 
contaron del nivel de autoridad y poder del 
que ahora gozaba. Yosef pasó por dos 
condiciones:  

• La humillación: Al ser vendido 
como esclavo y haber vivido así en 
la casa de Potifar, junto con el 
clímax de su humillación en la 
prisión.  

• La exaltación: al ser hecho 
gobernador de Egipto.  

De manera análoga Yeshúa experimentó 
la humillación al hacerse siervo junto con 
el clímax de su humillación en la muerte 
en el madero. Y su exaltación, la 
resurrección cf. Filipenses 2:6-8 Y 
comenzó su exaltación mediante la 
resurrección y la veremos en todo su 
esplendor en su segunda venida, cf. 
Filipenses 2:9-11; Mordejai (Marcos) 
13:26.  

45:27 “Pero cuando ellos le contaron 
todas las cosas que Yosef les había dicho, 
y cuando vio las carretas que Yosef había 
enviado para llevarlo, el espíritu de su 
padre Yaakov revivió.” – La buena noticia de 
que Yosef estaba vivo provocó un “nuevo 
nacimiento” en Yaakov. La palabra usada 
para revivió en hebreo es “jaiáh” (חָיָה) del 

Strong #2421 que quiere decir: Avivar, 
conservar, reanimar, resucitar, revivir, sanar, 
vida, vivificar, vivir o vivo. Lo que da la idea de 
que cuando recibió la buena noticia le 
volvieron las ganas de vivir, su espíritu fue 
renovado. De la misma manera es el efecto 
que tiene la Besoráh, el evangelio, la buena 
noticia en el corazón de todo aquel que la 
recibe.  

 

Quinta Aliáh, 45:28 – 46:27  

45:28 “Entonces Israel dijo: Basta, mi hijo 
Yosef vive todavía. Iré y lo veré antes que 
yo muera.” – Hasta el verso anterior se le 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

13 

llama Yaakov, pero en este y los versos 
siguientes se le llama Israel, el que prevalece. 
No solo nos da referencia de su avanzada 
edad, si no que proféticamente nos ilustra 
como Israel volverá a Yeshúa antes de que 
llegue el fin. Matitiahu (Mateo) 23:39 Pues te 
digo, desde ahora tú no me verás otra vez 
hasta que digas: BARUJ HABAH BESHEM 
YHVH ['Bendito es el que viene en El Nombre 
de YHVH."] (BKIM). 

46:1 “Y partió Israel con todo lo que tenía 
y llegó a Beer-Sheva, y ofreció sacrificios 
al Elohim de su padre Itzjak.” – Antes de ir 
a Egipto Israel se detuvo a hacer un sacrificio 
a YHVH en Beer-Sheva (בַע שֶׁ אֵר   que (בְּ

significa pozo del Juramento. Israel realizó un 
sacrificio de agradecimiento por haberle 
devuelto la esperanza. Realizó una alabanza 
por que su hijo estaba vivo.  

46:2-3 “Y Elohim habló a Israel en una 
visión nocturna, y dijo: Yaakov, Yaakov. Y 
él respondió: Heme aquí Y Él dijo: Yo soy 
Elohim, el Elohim de tu padre; no temas 
descender a Egipto, porque allí te haré una 
gran nación.” – El hecho de que descendería 
a Egipto y que estaría fuera de su tierra, no 
quería decir que YHVH se olvidara de su 
promesa. Aun fuera de la tierra que nos fue 
prometida, nosotros Israel, somos una gran 
nación que hemos llegado hasta los confines 
de la tierra. ¿Te sientes parte de Israel? 

46:4 “Yo descenderé contigo a Egipto, y 
ciertamente, yo también te haré subir; y 
Yosef cerrará tus ojos.” – YHVH siempre ha 
estado y estará con su pueblo, no importa 
donde esté y cuánto tiempo permanezca allí, 
YHVH cumplirá cada promesa a los suyos. 
Debemos notar en este verso que YHVH da 
la orden de salida a Egipto, pero también da 
la promesa de subir nuevamente a su tierra, 
la tierra que el Altísimo juró daría a la 
descendencia de Avraham. Así mismo le da 
la seguridad de que no morirá hasta ver a su 
hijo y que este estaría junto a él en su lecho 
de muerte. Esta escena nos trae a la mente a 
Shimeón quien recibió la promesa de que no 
moriría sin ver al Mashíaj, Hilel (Lucas) 2:25-
26 Había en Yerushalaim un hombre llamado 
Shimeon, y este hombre era un tzadik devoto, 
aguardaba ansiosamente que YHVH 

restaurara a Israel, y el Ruaj HaKódesh 
estaba sobre él. Le había sido revelado por el 
Ruaj HaKódesh que no moriría antes de 
haber visto al Mashíaj de YHVH. (VIN) 

 

Sexta Aliáh, 46:28 – 47:10  

46:28 “Y envió a Yehudah delante de sí a 
Yosef, para indicar delante de él el camino 
a Goshen; y llegaron a la tierra de Goshen.” 
– Existe una tipología marcada en este pasaje. 
Yaakov envía a Yehudah a preparar el 
camino, de la misma manera que YHVH 
manda a Yojanan el Inmersor, cf. Matitiahu 
(Mateo) 3:1-3.  

47:7 “Yosef trajo a su padre Yaakov y lo 
presentó a Faraón; y Yaakov bendijo a 
Faraón.” – En este pasaje se ilustra una 
verdad irrefutable y al mismo tiempo es el 
cumplimiento de la promesa hecha a 
Avraham. Y es el hecho de que es Israel el 
que bendice a las naciones. A Avraham le fue 
dicho que el sería de bendición y que en él 
todas las familias de la tierra serían 
bendecidas, Bereshit (Génesis) 12:2-3. Acá 
Yaakov representa a la nación de Israel y 
Faraón representa a las demás naciones de 
la tierra.  

47:8-9 “Y Faraón dijo a Yaakov: ¿Cuántos 
años tienes? Entonces Yaakov respondió 
a Faraón: Los años de mi peregrinación 
son ciento treinta años; pocos y malos han 
sido los años de mi vida, y no han 
alcanzado a los años que mis padres 
vivieron en los días de su peregrinación.” 
– A pesar de que Yaakov había vivido un 
tiempo considerable de su vida en la tierra 
prometida, se consideraba un peregrino. Por 
eso le responde a Faraón con la frase “… los 
años de mi peregrinación”. De la misma 
manera somos peregrinos en este mundo, 
nada trajimos por lo que nada nos llevaremos, 
cf. Divré Alef (1 Crónicas) 29:15; Ivrim 
(Hebreos) 11:13. El decir, que peregrinamos 
va más allá del común entendimiento que hoy 
le hemos dado. Es correcto pensar que no 
trajimos nada a esta tierra y no nos 
llevaremos nada. Pero si nos detenemos un 
poco más a pensar al respecto ¿por qué nos 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

14 

quedamos a verlo solo desde el punto de vista 
de “vida y muerte”? ¡NO! Demos un espacio y 
sometamos nuestro entendimiento al hecho 
de que tú y yo somos el Israel peregrino. Y 
mientras somos llevados por nuestro Padre 
Eterno a nuestra promesa, necesitamos solo 
esperar a aquel que nos sacará, con mano 
fuerte y brazo extendido, definitivamente de 
Egipto, para habitar en completo Shalom en 
nuestra amada Israel. ¿Crees que todo este 
ir y venir de aflicciones en esta tierra hecha 
para nosotros, terminará quedando atrás y 
nosotros brincando de nubecita en nubecita? 
Consideremos entonces La Escritura y lo que 
ella nos dice: Tehilim (Salmo) 115:16 “El 
cielo de los cielos le pertenece a YHVH, pero 
la tierra El la ha dado a la humanidad”. 
Hitgalut (Apocalipsis) 5:10 “Tú los formaste 
en un reino para YHVH gobernar, kohanim 
para servirle a Él; y ellos gobernarán sobre la 
tierra." Hitgalut (Apocalipsis) 11:15 “El 
séptimo malaj sonó su shofar, y se oyeron 
grandes voces en el cielo que decían: "¡El 
reino del mundo ha venido a ser El Reino de 
nuestro Elohim y de su Mashíaj, y El reinará 
por siempre y para siempre!". Mishle 
(Proverbios) 10:30 “El justo nunca será 
movido, pero el perverso no morará en la 
tierra”. Mishle (Proverbios) 2:21-22 “Porque 
el recto habitará la tierra, los apartados se 
quedarán atrás en ella; pero los perversos 
serán cortados de la tierra, los transgresores 
desarraigados de ella”. Matitiahu (Mateo) 5:5 
"¡Bendecidos son los mansos! ¡Porque ellos 
heredarán La Tierra!  

 
 
Séptima Aliáh, 47:11-27  
 
47:20 “Así compró Yosef toda la tierra de 
Egipto para Faraón, pues los egipcios 
vendieron cada uno su campo, porque el 
hambre era severa sobre ellos; y la tierra 
vino a ser de Faraón.” – La sabia 
administración de Yosef trajo consigo la 
prosperidad de Egipto. No solo recaudó todo 
el dinero de los egipcios y de los kenanitas, 
sino también sus propiedades y lo entregó 
todo a Faraón. Lo mismo hizo el Mashíaj 
Yeshúa. Hitgalut (Apocalipsis) 5:9 y ellos 

cantaban una canción nueva: "Tú eres digno 
de coger el rollo y romper sus sellos; porque 
fuiste sacrificado; al costo de sangre 
redimiste para YHVH personas de toda tribu, 
lengua, pueblo y nación. Hitgalut 
(Apocalipsis) 7:9 Después de esto miré, y 
allí ante mí había una gran multitud, 
demasiado grande para nadie contar, de toda 
nación, tribu, pueblo y lengua. Estaban 
sentados delante del trono, y delante del 
Cordero, vestidos en ropas blancas, y 
sujetando ramas de palmas en sus manos. 
Podemos entender que esto será un hermoso 
y maravilloso ¡SUKOT!  
 
47:25 “Y ellos dijeron: Nos has salvado la 
vida. Hallemos gracia ante los ojos de 
Faraón mi señor, y seremos siervos de 
Faraón.” – Independientemente de que los 
egipcios vendieron todas sus tierras y 
animales, recibieron de Yosef semillas para 
sembrar, con la condición de que le dieran la 
quinta parte a Faraón. Esto garantizaba que 
ellos (los egipcios) siempre tuvieran comida y 
al mismo tiempo garantizaba una reserva 
para situaciones similares a la que habían 
pasado. Es por eso que los egipcios 
reconocen que Yosef les había salvado la 
vida. Una vez más Yosef se presenta como el 
dador de vida. De la misma manera Yeshúa 
es nuestra fuente de vida ¡Y MÁS QUE ESO! 
Ivrim (Hebreos) 5:7-9 “Durante la vida de 
Yeshúa en la tierra, El ofreció oraciones y 
peticiones, llorando con gran clamor y 
derramando lágrimas al HaKadosh que tiene 
el poder de salvarlo de la muerte; y fue 
escuchado por causa de Su Kedusháh”. A 
pesar de que El era el Hijo, aprendió 
obediencia por medio de sus sufrimientos. ¡Y 
después que todo se cumplió, se convirtió en 
la fuente de Salvación eterna para todos los 
que le obedecen!”  
 
 
 
 
 
 
 
 
 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

15 

Glosario 

- Aliáh: Subida, subir. 

- Brit HaJadasháh: Pacto Renovado, Nuevo 

Pacto.  

- Drash: Tercer nivel de interpretación 

PaRDéS, lo aplicable y subjetivo del 

mensaje. 

- Haftaráh: Comentario de los profetas.  

- Jumash: Nombre de una Toráh que 

contiene comentarios rabínicos. 

- Kadosh: Santo. 

- Kódesh: Fuente de la emanación de la 

santidad (Elohim) 

- Kedusháh: Santidad 

- Parasháh: Porción de la Toráh semanal.  

- Parashot: Plural de Parasháh. 

- Peshat: Lo literal del texto.  

- Remez: Comentario alegórico 

- Tanaj: Antiguo Pacto. 

- Toráh: Instrucciones, Pentateuco, Ley. 

Nota de edición: Cabe destacar en este 
momento y esperando que todos los 
hermanos que inician sus estudios de 
Parashá, puedan tener la claridad en cuanto 
al recurso utilizado por nosotros llamado: EL 
MIDRASH, el cual es el Comentario de los 
Rabinos más destacados en la historia 
literaria de Israel y quienes por ocupar 
lugares de eminencia en cuanto a su 
capacidad y entendimiento literario de LA 
TORÁH, nos permiten tener perspectivas 
más amplias de lo implícito y subjetivo del 
mensaje profético de Las Sagradas 
Escrituras Hebreas. Sin embargo, el lector y 
estudiante de TORÁH no necesariamente 
tiene la obligación de estar de acuerdo con 
dichas referencias. 

El material y recurso bíblico utilizado en este 

documento es por lo general de la Biblia 

Versión Israelita Nazarena (VIN), que es 

usada en primera instancia al citar cada 

texto bíblico en negrilla y será el versículo 

para comentar. Las ilustraciones a dichos 

textos obedecen a la      doctrina establecida en 

EMC SHALOM INTERNACIONAL como 

ministerio de Raíces Hebreas y de donde 

parten los Cuatro Pilares: 

Pilar 1. YESHÚA es YHVH. 

Pilar 2. Pronunciar Su Nombre YHVH. 

Pilar 3. Guardar Sus Mandamientos. 

Pilar 4. Sus promesas son solo para ISRAEL. 

Cada uno de estos pilares doctrinales son 

establecidos como dice Efesios 2:20 “siendo 

YESHÚA mismo nuestro FUNDAMENTO”. 

Así mismo, estos pilares los defendemos y 

exponemos en la predicación del único 

evangelio que los primeros emisarios 

pregonaron. 

La Biblia Versión Kadosh Israelita Mesiánica 

(BKIM), que también forma parte de los 

versículos citados en los comentarios, es 

usada por lo novedoso de su lingüística y por 

las palabras hebreas restauradas, al igual 

que por todos los textos cotejados con los 

documentos Qumram. Este material siempre 

estará sujeto a evaluaciones constantes por 

parte de las autoridades del ministerio, pues 

anhelamos cada día esclarecer todo aquello 

que pueda estar sujeto a error de 

interpretación, interés personal, 

congregacional o error por la simple 

humanidad. Otros documentos usados en 

esta parasháh son: La Biblia La Peshita y El 

Libro de Yashar. 

__________________ 

Fin de la Parasháh. 

 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

16 

Nuestros comentarios obedecen a la doctrina 
establecida en EMC SHALOM 
INTERNACIONAL como Ministerio de la 
Casa de Israel y son pilares que defendemos 
y exponemos en la predicación del Único 
Evangelio que los primeros emisarios 
(shlijim-apóstoles) pregonaron con un solo 
propósito: Restaurar el Reino de Israel. 
Maaseh (Hechos) 1:6 y dirigido a los 
destinatarios establecidos en Iaakov 
(Santiago) 1:1 y Kefá Álef (1 Pedro) 1:1 “LA 
CASA PERDIDA DE ISRAEL”. 

El mismo Rab Shaúl (Shaliaj Pablo) emisario 
por excelencia para todos los gentiles, sabía 
de antemano que su foco de alcance era 
solamente las doce tribus dispersas 
llamadas “Ovejas perdidas de la casa de 
Israel” [Melo HaGoim]: Plenitud de los 
gentiles, Maaseh (Hechos) 26:7 Es el 
cumplimiento de esta misma promesa que 
nuestras doce tribus esperan obtener, 
resueltamente haciendo sus actos de 
adoración noche y día; a pesar de esto, ¡es 
en relación con esta esperanza, su Majestad, 
que hoy soy acusado por los judíos! 

Este documento es comentado 
semanalmente en vivo y en directo en 
nuestras clases por internet, cada Shabat de 
9:00 a.m. a 12:30 p.m. (horario del Este de 
E.U.) a través de www.zoom.com y el ID 
para ingresar al canal de EMC SHALOM 
INTERNACIONAL es: ID 4637031177. La 
clave se cambia regularmente y se publica en 
el chat de Telegram. Si usted aún no está 
registrado, por favor escríbanos al email 
emcshalomint@gmail.com. 

Nuestro único deseo a través de este material 
es que tú y los tuyos sean más que 
bendecidos por un entendimiento superior de 
las Escrituras; moviéndonos del mensaje 
subjetivo de hoy y casi místico, a lo objetivo 
del mensaje, con una mayor certeza 
idiomática y envuelto en su ambiente cultural 
respectivo, dándonos así la mayor solidez 
interpretativa de los textos.  

Todos los creyentes en el Elohim de la Biblia 
tienen un común denominador y un solo 
deseo, el cual corresponde a establecer un 

“avivamiento” tan poderoso que traiga la 
presencia de El Rey de reyes y establezca su 
Reino de una vez y para siempre; pero lo 
único que traerá esto a la congregación de los 
santos de Israel es “LA HISTORIA BÍBLICA”, 
el volver al fundamento y a la forma inicial de 
la FE HEBREA. 

Este documento, así como la clase de Torah 
de cada Shabat, corresponde a eso: a 
conocer la historia espiritual de un pueblo, 
“ISRAEL”, y a vivir con el convencimiento de 
que somos la continuación y conclusión de 
esta hermosa historia de amor. Como se 
puede vincular o relacionar  

Estamos muy agradecidos por tus aportes a 
nuestro ministerio. Nos está permitiendo ir a 
mayor excelencia. 

https://www.PayPal.me/emcshalom  

 

 

SHALOM LEKULAM 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ingresa a nuestro canal 

de WhatsApp (escanea el 

código QR) 

 

http://www.gotomeeting.com/
http://www.zoom.com/
http://www.gotomeeting.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com
https://www.paypal.me/emcshalom


EMC SHALOM INTERNACIONAL 

17 

 

 

  
 

 

 


