
1 

Ingresa a nuestro canal de 
Telegram (escanea el 

código QR) 

  

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
PARASHÁH 05 JAYEI SARÁH | GÉNESIS 23:1 - 25:18 

Prohibida toda reproducción lucrativa - Utilizar bajo permiso 

www.emcshalom.com  YouTube EMC Shalom Internacional 
Contáctanos: +1 (786) 499 8073 - ` emcshalomint@gmail.com

 

Aliot de la Toráh: 

1. 23:1-16 
2. 23:17 - 24:9 
3. 24:10-26 
4. 24:27-52 
5. 24:53-67 
6. 25:1-11 
7. 25:12-18 
8. Maftir: 25:16-18 

Haftará: Melajim Álef (1 Reyes) 1:1-31 

Brit HaJadasháh: Mordejai (Marcos) 7:1 - 
9:13; Yojanán (Juan) 4:3-14 

Lecturas adicionales del Brit HaJadashah: 
Ivrim (Hebreos) 11:13–16; 1 Corintios 15:50–
57 

JAYEI SARÁH Significa “La vida de Sarah”. 

 

Primera aliáh, 23:1-16 

23:1-2 “La vida de Sarah, el tiempo que 
duró, fue de ciento veintisiete años. 2Sarah 
murió en Quiryat Arbah, ahora Jevrón, en 
la tierra de Kenaan; y Avraham procedió a 
hacer duelo por Sarah y a llorarla”.  – La 
necesidad de poseer una tumba para enterrar 
a su esposa Sarah, hace que Avraham se 
convierta en propietario de una parcela en la 
Tierra Prometida. Esto muestra de manera 
anticipada la prefiguración de la conquista de 
todo el resto del país por parte de su 
descendencia. Para sepultar el cuerpo de 
Sarah, Avraham compró un terreno. Más 
adelante él sería sepultado allí mismo. De la 
misma manera sucedería con Itzjak, Rivkah, 
Leah y Yaakov: Bereshit (Génesis) 50:13 
“Sus hijos lo llevaron a la tierra de Kenaan y 
lo sepultaron en la cueva del campo de 
Makhpelah, el campo cerca de Mamré, el cual 
Avraham le había comprado a Efrón el jitita 
para lugar de sepultura” (VIN) y Bereshit 
(Génesis) 49:31 “Allí enterraron a Avraham y 
a su mujer Sarah; allí enterraron a Itzjak y a 
su mujer Rivkah; y allí enterré a Leah” (VIN). 

Al comprar este terreno, Avraham estaba 
pensando en lo único que tenemos seguro 
todos los hombres: la muerte. Si su familia no 
tenía una muerte decente, mancharía la 
promesa de Elohim de ser una persona que 
estaba bajo bendición. Avraham usó el dinero 
que tenía para demostrar que estaba 
bendecido, incluso en este momento de la 
muerte de su amada Sarah. Él era un hombre 
de detalles. Quedar sin una sepultura era una 
señal de maldición y de desgracia: Devarim 
(Deuteronomio) 28:26 “Tus cadáveres 
vendrán a ser alimento para todas las aves 
del cielo y para todas las bestias de la tierra, 
sin que nadie las espante” (VIN); Kohélet 
(Eclesiastés) 6:3 “Si un hombre engendra 
cien hijos y vive muchos años, de modo que 
los días de sus años sean numerosos, pero 
su ser no se sacia de sus bienes y ni  aún 
recibe sepultura, digo yo que un abortivo es 
mejor que él” (VIN); Shemuel Bet (2 Samuel) 
2:4-5 “Los hombres de Yehudah vinieron y 
ungieron allí a David como rey sobre la Casa 
de Yehudah. Le informaron a David acerca de 
los hombres de Yabesh Guilad que 
sepultaron a Shaúl. Así que David envió 
mensajeros a los hombres de Yabesh Guilad 
y le dijo: “Que sean benditos de YHVH porque 
ustedes realizaron este acto de fidelidad con 
su amo Shaúl y lo sepultaron” (VIN). De la 
manera cómo vivamos reflejará nuestra 
condición de vivir o no en bendición. Por esto 
es necesario mostrarle al mundo el estado en 
el que vivimos. Muchos no atraen a nadie 
porque no viven una vida de acuerdo con lo 
que han recibido de Elohim. Piensa en las 
cosas que puedes cambiar y mejorar según 
tus recursos para que el mundo vea que eres 
diferente. El creyente debe tener todo en 
excelentes condiciones a medida que YHVH 
lo va bendiciendo. Muchos tienen dinero, pero 
viven como pobres y otros son pobres por la 
mentalidad de pobreza que no les deja ver lo 
que pueden hacer con lo que tienen ¿Cuál es 
la última impresión que deseas dejar? ¿Qué 
te parece la de haber sido bendecido? La 
muerte es algo que todos recordamos. 

http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com


EMC SHALOM INTERNACIONAL 

2 

Pasearse por el cementerio y mirar las 
tumbas puede darnos una idea del dinero y 
del que construyó ese sarcófago que estás 
mirando. La forma en la que morimos y somos 
tratados en nuestro lecho de muerte, habla 
también de nosotros. ¡Deja que toda tu vida 
sea un testimonio, incluso hasta la muerte! 

23:3-4 “Entonces Avraham se levantó del 
lado de su difunta y habló a los jititas, 
diciendo: 4“Yo soy un extranjero residente 
entre ustedes; véndanme un lugar de 
sepultura, para poder darle sepultura a mi 
difunta””. – La palabra usada para “levantó” 
en hebreo es “kun” (כּוּן) del Strong #3569 que 

es una palabra polivalente y que significa, 
entre otras cosas: cambiar. Es decir, 
Avraham tuvo un cambio en su actitud y 
después de llorar la pérdida de su esposa, se 
ocupó de los asuntos relativos a su entierro. 
Lo que nos indica que la pérdida de un ser 
querido no debe limitar nuestras vidas y los 
asuntos relativos a ella, sino, que debemos 
recobrar fuerzas, entendiendo que la muerte 
no es el fin. Es por eso que debemos cobrar 
ánimo ante la pérdida de un ser querido y ser 
como los que tienen esperanza: 1 
Tesalonicenses 4:13-14 “Tampoco 
queremos, hermanos, que ignoren acerca de 
los que duermen, para que no se entristezcan 
como los demás que no tienen esperanza. 
14Porque si creemos que Yeshúa, murió y 
resucitó, de la misma manera, por medio de 
Yeshúa, Elohim levantará con Él a los que 
han dormido” (VIN). La palabra usada para 
extranjero en hebreo es “guer” (גֵּר) del Strong 

#1616 que viene de la palabra “gueir” que 
significa: uno que ha sido invitado, es decir, 
que era un residente de ese territorio, solo 
que sin derechos en el mismo. Esta palabra 
esta modificada por la palabra “toshav” (ב  (תּוֹשָׁ

del Strong #8453 que significa: forastero o 
huésped. Es decir, que nuestro padre 
Avraham entendía que estaba viviendo o 
residiendo temporalmente en ese lugar. Cabe 
pensar que fue invitado o huésped de alguien 
en especial. Dice el Comentario del Jumash: 
“Avraham reflejó el doble papel que cada 
judío debe desempeñar. Por un lado, es un 
residente en su país y como tal debe trabajar 
y orar por el bienestar del país, así como 

Yermiahu instó al pueblo cuando se 
encontraba en el umbral del exilio (Yermiahu 
[Jeremías] 29:7). Pero, por otro lado, el judío 
en este mundo es siempre un extranjero, 
pues su única alianza es con Dios y sus 
objetivos están establecidos exclusivamente 
por la Toráh. El judío siempre debe estar 
dispuesto a ser un extranjero solitario, que se 
resiste a las influencias de la cultura que lo 
rodea, cumpliendo así con su singular 
responsabilidad”: (Comentario tomado del 
Libro de Bereshit (Génesis) 23:4; Jumash, 
p.113).  

En Avraham se dan dos cualidades: 

1. Extranjero, que en hebreo “ger” (גֵּר) del 

Strong #1616 que significa: invitado a 
morar en otra tierra.  

2. Forastero, que en hebreo “tosháv” (ב  (תּוֹשָׁ

del Strong #8453 que significa: extranjero 
residente.  

Nosotros fuimos invitados a morar en la tierra 
con un propósito divino. Aquí vivimos como 
extranjeros y advenedizos: Kefá Álef (1 
Pedro) 2:11 “Amados, yo los exhorto como a 
peregrinos y expatriados, que se abstengan 
de las pasiones carnales que combaten 
contra ustedes” (VIN); Ivrim (Hebreos) 11:13 
“Todos estos murieron en la fe, sin haber 
recibido el cumplimiento de las promesas. 
Más bien, las miraron de lejos y las saludaron, 
y confesaron que eran extranjeros y 
peregrinos en la tierra” (VIN); Ivrim 
(Hebreos) 11:9 “Por la fe vivió como 
extranjero en la tierra prometida como en 
tierra ajena, viviendo en carpas con Itzjak y 
Yaakov, los coherederos de la misma 
promesa” (VIN): Efesios 2:19 “Por lo tanto, 
ustedes ya no son extranjeros ni forasteros, 
sino conciudadanos de los consagrados y 
miembros de la familia de YHVH” (VIN). Esta 
forma de vida es una actitud de fe, una forma 
en la que el creyente no se enfoca en este 
mundo sino en alcanzar las moradas eternas. 

23:6 “Óiganos, patrón, usted es un 
príncipe de Elohim entre nosotros. 
Entierre a su difunta en el más selecto de 
nuestros lugares de sepultura; ninguno de 



3 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

nosotros le negará su lugar de sepultura 
para que entierre a su difunta”. – La palabra 
usada aquí para príncipe en hebreo es “nasí” 
יא) שִׂ  .del Strong #5387 que significa: juez (נָׁ

Cabe pensar que Avraham ejercía la función 
de juez entre ellos y que había obtenido gran 
estima y honor. Tal es así, que le ofrecieron 
los mejores sepulcros familiares que tenían 
para que escogiera el que fuera de mayor 
agrado para él. 

23:7-9 Entonces Avraham se postró ante la 
gente del país, los jititas, 8y les dijo: “Si es 
su deseo que yo le dé sepultura a mi 
difunta, tienen que interceder por mí ante 
Efrón el hijo de Tsójar. 9Que me venda la 
cueva de Majpelah que él posee, que 
queda en el lindero de su tierra. Que me la 
venda por el precio completo, para tener 
un lugar de sepultura entre ustedes”. – La 
palabra usada para “postró” en hebreo es 
“shajáh” (ה חָׁ  del Strong #7812 que (שָׁ

significa: arrodillarse, bajarse, culto, dar culto, 
encorvarse, humillarse, inclinarse, postrarse, 
rendirse o reverenciar. Lo anterior implica una 
acción de súplica de Avraham a estas 
personas. La pregunta es ¿Por qué un 
“Príncipe de Elohim -como ellos mismos lo 
llamaron dando a entender la elevación 
espiritual que Avraham tenía con respecto a 
ellos- se postraría en una actitud humilde y de 
súplica ante otra persona? La respuesta es: 
El Eterno exalta a los que se humillan: 
Tehilim (Salmo) 147:6 “YHVH de valor a los 
humildes y echa por tierra a los malvados” 
(VIN); Mateo 23:11-12 Que el mayor entre 
ustedes se haga servidor de los demás; 
12porque al que se enaltece lo humillarán, y al 
que se humilla lo enaltecerán” (VIN); 
Filipenses 2:3 “No hagan nada por rivalidad 
ni por vanagloria, sino estimen humildemente 
a los demás como superiores a ustedes” 
(VIN). Agrega el comentario del Jumash: 
“Ante la generosa respuesta de ellos, 
Avraham se inclinó en señal de gratitud y 
continuó con su súplica, especificando cual 
era el terreno que quería”: (Comentario 
tomado del Libro de Bereshit (Génesis) 23:7-
9; Jumash, p.113). 

23:13 “Y le habló a Efrón a oídos de la 
gente del país, diciendo: “¡Si tan sólo me 

oyera usted! Déjeme pagar el precio de la 
tierra; acéptemelo, para que entierre allí a 
mi difunta””. – A pesar de que no querían 
cobrarle la tierra, el insistió en pagar. Así 
obtendría más honra para su esposa y 
demostraría cuanto le amaba. Su esposa 
había muerto. Podía hacer con su cuerpo 
cualquier cosa. Pero lo que hacemos en la 
ausencia de alguien, es lo que habla 
realmente de cuanto le apreciamos. Una de 
las cosas que destruye un matrimonio es lo 
que se hace con el nombre del otro cuando 
no está presente. Muchas esposas degradan 
a sus esposos delante de otras mujeres y 
muchos hombres destruyen la imagen de la 
mujer que tienen a su lado al hablar mal de 
ella con otros, ni siquiera en broma o a 
manera de burla. Debemos evitar estos 
comentarios, incluso con nuestros padres y 
demás familiares. Los problemas se 
resuelven dentro del matrimonio. Acudamos a 
nuestros Pastores para buscar consejo, no 
para destruir a nuestra pareja. Decidamos 
honrar a nuestra pareja en todo momento y 
en todo lugar. Incluso, como lo hizo nuestro 
padre Avraham con su esposa, en el 
momento de la muerte. 

23:15 “¡Mi patrón, escúcheme! Un pedazo 
de tierra que lo que vale son cuatrocientos 
siclos de plata, ¿qué es eso entre usted y 
yo? Vaya y entierre a su difunta”. – Según 
varios comentaristas, Efrón pide un precio 
exageradamente alto por la propiedad, 
aprovechándose de la necesidad de Avraham, 
haciéndolo con un tono de supuesta amistad, 
pero con astucia. Lo que ofrecemos alcanza 
valor en dependencia de cuánto nos cuesta 
ofrecerlo. Un regalo alcanza valor, no porque 
damos de lo que nos sobra, sino porque 
damos de lo que tenemos: Shemuel Bet (2 
Samuel) 24:24 “Pero el rey le respondió a 
Aravná: “No, yo te lo compraré por su precio. 
No puedo sacrificar a YHVH mi Elohim 
ofrendas quemadas que no me cuesten nada”. 
Entonces David compró la era y los bueyes 
por cincuenta siclos de plata” (VIN); Divré 
Haiamin Álef (1 Crónicas) 21:24 Pero David 
le respondió a Ornán: “No, lo compraré por su 
justo precio. No puedo hacerle un regalo a 
YHVH de lo que es tuyo, ni presentar una 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

4 

ofrenda quemada que no me cueste nada” 
(VIN); Mordejai (Marcos) 12:43-44 Él llamó 
a sus discípulos y les dijo: “En verdad les digo 
que esa viuda pobre echó más que todos los 
que echaron en el arca. 44Porque todos han 
echado de su abundancia; pero ésta, de su 
pobreza, echó todo lo que tenía, todo su 
sustento” (VIN). 

23:16 “Avraham aceptó los términos de 
Efrón; le pagó a Efrón el dinero que había 
mencionado a oídos de los jititas, 
cuatrocientos siclos de plata a precio de 
mercado”. – Este pasaje, en el texto hebreo 
aparece el nombre Efrón (עֶפְרוֹן) dos veces, sin 

embargo, la segunda vez escrito de manera 
diferente (עֶפְרֹן), faltando la letra vav (ו) con 

respecto a la primera. Esto es interpretado 
por los sabios como que el nombre de este 
hombre fue reducido por el Eterno por causa 
de su ambición. Es decir, obtuvo ganancia 
monetaria, pero perdió honra, prestigio y 
credibilidad. El amor que Avraham tenía por 
su esposa le hizo escoger un lugar especial y 
ni siquiera entró en regateo o a negociar por 
el precio. Él deseaba ofrecer algo de valor a 
manera de regalo de despedida.  

 

Segunda aliáh, 23:17 - 24:9  

24:1 “Avraham estaba ya viejo, avanzado 
en edad y YHVH lo había bendecido en 
todo”. – La obediencia de Avraham había 
sido premiada con bendición, la cual estaba 
manifestada en todas las áreas de su vida. A 
nivel de Remez podemos entender que 
cuando somos obedientes y fieles al Altísimo 
obtenemos Su bendición en todo. Cabe 
mencionar que nosotros servimos y 
obedecemos a YHVH por amor, sin fijar la 
vista en los beneficios o bendiciones que 
obtendremos. Dice el comentario del Jumash: 
“Dios le había dado a Avraham 
absolutamente todo: riquezas, propiedades, 
honor, longevidad e hijos. Lo único que le 
faltaba era ver que su hijo tuviera a su vez 
hijos que heredaran su nivel y su honor”: 
(Comentario tomado del Libro de Bereshit 
(Génesis) 24:1; Jumash, p.117). 

24:2-4 Y Avraham le dijo al servidor mayor 
de su casa, que estaba a cargo de toda su 
propiedad: “Pon tu mano bajo mi muslo 3y 
te haré jurar por YHVH el Elohim del cielo 
y el Elohim de la tierra, que no tomarás 
mujer para mi hijo de entre las hijas de los 
kenaanitas entre los cuales habito, 4sino 
que irás a la tierra donde nací y 
conseguirás una mujer para mi hijo Itzjak”. 
– La palabra usada para “mayor” en hebreo 
es “zaquen” (ן קֵּ  del Strong #2205 que (זָׁ

significa: anciano, ayo, edad avanzada, vejez 
o viejo. Por lo que podemos entender que no 
solo se trataba de una persona de avanzada 
edad, sino que se trataba de un guía o tutor 
espiritual. Lo califica el comentario del 
Jumash: “Como un ‘Rosh Ieshivá’ de la casa 
de Avraham, el que les enseñaba a los 
discípulos y encarnaba la forma de vida de 
Avraham. Únicamente alguien así, tenía el 
rango y el entendimiento necesarios para ser 
digno de la asistencia Divina, requerida para 
trazar el derrotero por el cual el pueblo judío 
debería desarrollarse en la siguiente época”: 
(Comentario tomado del Libro de Bereshit 
(Génesis) 24:1-10; Jumash, p.116). El 
término “bajo mi muslo” es una alegoría para 
señalar el miembro viril del hombre. Explica el 
comentario del Jumash: “El que presta 
juramento tiene que poner la mano sobre 
algún objeto sagrado, como un rollo de la 
Toráh o un tefilín (…). Debido a que la 
circuncisión fue el primer precepto dado a 
Avraham y que lo cumplió sintiendo mucho 
dolor, este precepto tenía para él un valor 
inmenso y por eso Avraham le pidió a Eliézer 
que prestara juramento sobre él”: 
(Comentario tomado del Libro de Bereshit 
(Génesis) 24:2; Jumash, p.117). El término 
“jurar” es en hebreo “shava” (בַע  del Strong (שָׁ

#7650 que deriva de “sheva” (שֶבַע) del Strong 

#7651 que significa: siete. Tiene raíz primaria; 
propiamente estar completo, hacerse “siete 
uno mismo”, i.e. jurar (como si se repitiera una 
declaración siete veces): conjurar, dar, exigir, 
juramentar, juramento, jurar o solemnemente. 
El jurar por YHVH implica una gran 
responsabilidad, puesto que incumplir dicho 
juramento sería blasfemar el Nombre Kadosh, 
el nombre Santo que es Sobre Todo Nombre, 
el cual es Bendito por los siglos de los siglos. 



5 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

Este hecho es penalizado en la Escritura: 
Shemot (Éxodo) 20:7 “No tomará en vano el 
nombre de YHVH tu Elohim; porque YHVH no 
tendrá por inocente al que tome en vano su 
nombre” (VIN). Argumenta el comentario del 
Jumash: “Si bien no dudaba de la lealtad de 
Eliézer, Avraham era consciente de que los 
seres humanos poseen enormes reservas de 
fuerzas a las que recurrir en momentos de 
crisis, pero solamente si están decididos a 
perseverar. Al imponerle el juramento, 
Avraham estaba garantizando que Eliézer 
persistiera en su misión, aunque esta 
pareciera tener pocas posibilidades de éxito” 
(Comentario tomado del Libro de Bereshit 
(Génesis) 24:3; Jumash, p.117). Avraham 
estaba preocupado por la elección de la 
futura esposa para su hijo. Su mayor 
preocupación estaba en qué clase de mujer 
sería. Particularmente, solicitó que no fuera 
de Kenaan debido a la degradación moral y 
religiosa de ese pueblo y de esta manera no 
la calificaba para la gran misión que tendría 
su hijo. Es por eso por lo que recurre a su 
tierra natal para que allí se buscara la correcta 
opción para su heredero.  

24:6-8 Avraham le contestó: “¡Bajo ningún 
concepto debes llevar a mi hijo allá! 7YHVH, 
el Elohim del cielo, que me sacó de la casa 
de mi padre y de mi tierra natal, quien me 
prometió bajo juramento, diciendo: ‘Yo le 
asignaré esta tierra a tu linaje’, él enviará a 
su mensajero delante de ti y tú 
conseguirás de allá una mujer para mi hijo. 
8Y si la mujer no consiente en seguirte, 
entonces quedarás libre de este juramento 
que me has hecho; pero no lleves a mi hijo 
allá”. – Dos posibles razones por las cuales 
Avraham no quería que su hijo fuera a 
Kenaan.  

1. Por temor a que quisiera quedarse allá y 
olvidara la promesa de heredar la Tierra.  

2. Porque estaba seguro de que una mujer 
de fe no se encontraría en ese pueblo. La 
esposa perfecta que, como él, 
abandonara su heredad y su familia en 
busca de una tierra desconocida, y 
además aceptara por esposo, solo por un 
acto de obediencia, a alguien que no 

conocía. Solo la negativa de una mujer 
desobediente libraría al siervo de su 
juramento.  

Dice el comentario del Jumash: “Al negarle el 

permiso, Avraham le aseguró a Eliézer que 

Dios bendeciría su misión con éxito”: 

(Comentario tomado del Libro de Bereshit 

(Génesis) 24:5-9; Jumash, p.117). 

24:9 “Así que el siervo puso su mano bajo 
el muslo de su amo Avraham y le juró 
sobre ese asunto”. – El verbo “juró” en 
hebreo “shavá” (בַע  del Strong #7650 (שָׁ

significa: estar completo. Viene de la palabra 
en hebreo “shéva” (שֶבַע) del Strong #7651 

que significa: “hacerse siete uno mismo”; 
“jurar como si repitiera siete veces lo mismo” 
como ya lo vimos antes. El siete representa 
los valores espirituales como finalidad del 
hombre, por lo que podemos decir que fue un 
juramento solemne. 

 

Tercera aliáh, 24:10-26  

24:10 “Entonces el servidor tomó diez de 
los camellos de su amo y emprendió viaje, 
llevando consigo todos los regalos de su 
amo y se dirigió a Aram Naharáyim, la 
ciudad de Najor”. – Señala Rashí: “A fin de 
ejercer influencia en sus familiares para que 
dejaran que su hija se casara con Itzjak, 
Avraham transfirió por escrito toda su fortuna 
a Itzjak y entregó a Eliézer la escritura para 
que se la mostrara a los futuros suegros”: 
(Comentario tomado del Libro de Bereshit 
(Génesis) 24:10; Jumash, p.117). La palabra 
“diez” en este pasaje “éser” (עֶשֶר) del Strong 

#6235 que viene de la palabra “asár” (שַר  del (עָׁ

Strong #6237 que significa: diezmo. Este 
diezmo era una representación de toda su 
riqueza y la carga que representaba todo lo 
que iba a heredar el futuro matrimonio.  

24:11-14 “Hizo arrodillar los camellos 
junto al pozo a las afueras de la ciudad, 
por la tarde, a la hora en que las mujeres 
vienen a sacar agua. 12Y dijo: “Oh YHVH, 
Elohim de mi amo Avraham, concédeme 
éxito en este día y trata con bondad a mi 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

6 

amo Avraham. 13Aquí estoy junto al pozo 
mientras las hijas de los paisanos salen a 
sacar agua; 14que la muchacha a quien yo 
le diga: ‘Por favor, baja tu cántaro para que 
yo beba’ y que responda: ‘Beba usted, y 
también abrevaré a sus camellos’, que sea 
esa la que tú has decretado para tu 
servidor Itzjak. En eso sabré yo que habrás 
tratado con bondad a mi amo”. – El hecho 
de llegar a las afueras de la cuidad a la hora 
propiamente dicha, no fue una casualidad, 
sino una acción pensada y premeditada. Los 
comentaristas concuerdan en que, a esa hora 
en la que las mujeres salían a buscar agua, 
se vería el carácter real de ellas fuera del 
marco establecido en su casa. Es decir, 
podría verse a quiénes eran verdaderamente, 
apartándose de una imagen construida por 
las normas del hogar. Todas las señales que 
Eliézer le pidió a YHVH eran para revelar 
precisamente estas cualidades en la futura 
matriarca del Pueblo Escogido. Señala el 
comentario del Jumash: “La Prueba que 
Rivkahh tendría que pasar para convertirse 
en madre del pueblo judío tenía que basarse 
en la benevolencia, no en milagros”: 
(Comentario tomado del Libro de Bereshit 
(Génesis) 24:14; Jumash, p.119). 

24:15 “Apenas acabó de hablar, cuando 
Rivkah, que le nació a Betuel, el hijo de 
Milkhah la esposa de Najor el hermano de 
Avraham, salió con su cántaro al hombro”. 
– Dice el comentario del Jumash: “Tan rápida 
fue la respuesta Divina a la petición de Eliézer 
que mientras este se encontraba aún en 
medio de su súplica, la Providencia ya había 
dispuesto que Rivkahh saliera de su casa y 
se dirigiera al pozo”: (Comentario tomado del 
Libro de Bereshit (Génesis) 24:15; Jumash, 
p.119). Destaca el Rabí Hirsch “el modo 
maravilloso en que Dios le concedió a 
Avraham su deseo de que Itzjak se casara 
con una mujer de su propia familia. El padre 
de Betuel era hermano de Avraham, y su 
madre era tanto sobrina de Avraham como 
hermana de Sarah. Además, es muy probable 
que la Toráh mencione estos hechos, para 
dar a entender que Rivkah había heredado 
los rasgos de carácter de la familia de 

Avraham” (Comentario tomado del Libro de 
Bereshit (Génesis) 24:15; Jumash, p.119). 

24:20-21 “Después de vaciar su cántaro en 
el estanque, corrió de vuelta al pozo a 
sacar más y sacó para todos sus camellos. 
21El hombre, mientras tanto, se quedaba 
mirándola, preguntándose en silencio si 
YHVH le había dado éxito a su encomienda 
o no”. – Había cualidades en este siervo que 
fueron usadas para lograr la obra. El v.21 dice 
que permaneció “callado”, en hebreo “jarév” 
ב) רֵּ  ,del Strong #2720 que significa: arar (חָׁ

fabricar, usar herramientas o idear en secreto. 
Es decir, aun cuando estaba callado, estaba 
trabajando en su mente. Como dice el texto, 
para “saber” que en hebreo es “iadá” (יָדַע) del 
Strong # 3045 que se usa para decir: sabio. 
La palabra significa: asegurar al ver. Este 
hombre estaba actuando con sabiduría y 
nunca se dejó guiar por las apariencias. 
Muchos de los fracasos en la selección de 
una pareja se producen por no analizar si 
estamos tomando la decisión correcta, por no 
observar con cuidado y hacerlo con sabiduría. 
Él estaba analizando si YHVH estaba en el 
asunto o no. Eso es lo principal que debemos 
analizar. En esta Parashá, realiza un 
comentario el Dr. Ketriel Blad: “Esta actitud de 
amor incondicional a un extranjero le capacitó 
para ser la esposa de Itzjak. Avraham y Sarah 
se destacaban por su generosidad y esta 
joven sería un buen complemento para que el 
matrimonio entre ella y Itzjak pudiera seguir 
con el mismo rumbo. Si lo miramos desde otro 
punto de vista podemos decir que Rivkah 
estaba mostrando amor al pueblo de los 
circuncidados, puesto que todos los siervos 
de Avraham estaban dentro del pacto de la 
circuncisión. Un creyente que no ama 
incondicionalmente al pueblo judío no califica 
para ser parte de la novia del Mesías”.  

24:22 “Cuando los camellos acabaron de 
beber, el hombre tomó un anillo de nariz 
en oro, que pesaba medio siclo y dos 
brazaletes de oro para ella, que pesaban 
diez siclos”. – Enseña el comentario del 
Jumash: “Los regalos, que había preparado 
de antemano, hacían alusión al destino de la 
futura descendencia de Rivkah. El beka es 
medio shékel, que simboliza la suma con que 



7 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

cada judío contribuiría para el Santuario en 
forma anual; los dos brazaletes simbolizan las 
dos Tablas de la Ley; y su peso, o sea, diez 
shékels, simbolizan los Diez Mandamientos”: 
(Comentario tomado del Libro de Bereshit 
(Génesis) 24:22; Jumash, p.120). 

 

Cuarta aliáh, 24:27-52  

24:27 “Y dijo: “Bendito sea YHVH, el 
Elohim de mi amo Avraham, que no le ha 
negado su firme fidelidad a mi amo. Pues 
YHVH me ha guiado en mi encomienda, a 
la casa de los parientes de mi amo””. – 
Eliézer ve la mano de YHVH obrar de manera 
positiva en su misión. Una misión que, desde 
nuestro punto de vista, pensaríamos como 
imposible. Es por eso por lo que él se postra 
y adora al Altísimo por ser parte de Sus 
planes eternos, además por Su fidelidad con 
Avraham. YHVH es fiel aun cuando nosotros 
somos infieles: 2 Timoteo 2:13 “Si somos 
infieles, él permanece fiel, porque no puede 
negarse a sí mismo.” (VIN). En el original se 
usan las palabras “benevolencia” y “verdad” 
en lugar de “fidelidad”. Por lo que podemos 
entender que “la fidelidad de YHVH está 
conformada por Su benevolencia y Su 
verdad”. El Eterno fue benevolente con 
Avraham al escogerlo, es decir le mostró Su 
“Gracia”. Ahora, ¿Qué es verdad? Yeshúa 
dijo: Yojanán (Juan) 17:17 “Santifícalos con 
la verdad; Tu Palabra es la verdad” (VIN). 
Resalta el comentario del Jumash: “Con gran 
perspicacia, Eliézer habla de la benevolencia 
y la verdad, porque es importante que las dos 
actúen juntas. La benevolencia por sí sola 
puede resultar dañina, ya que puede hacer 
que una persona ceda a los deseos de otra 
persona a la que ama, incluso en casos en 
que eso constituye un error. Por eso, la 
verdad debe regular la benevolencia para 
evitar que conduzca a un probable 
descarriamiento”: (Comentario tomado del 
Libro de Bereshit (Génesis) 24:27; Jumash, 
p.121). 

24:31-32 “Y le dijo: “Entra, bendito de 
YHVH, ¿por qué te quedas afuera, cuando 
yo he preparado la casa y un sitio para los 

camellos?”. 32Así que el hombre entró a la 
casa y descargaron los camellos. Les 
dieron paja y alimento a los camellos y 
trajeron agua para que se lavaran los pies, 
él y los hombres que lo acompañaban”. – 
Laván llama a Eliézer “Bendito de YHVH” es 
decir, que reconoció que él gozaba de la 
bendición del Eterno. A nivel de Remez 
podemos entender que cuando somos 
siervos fieles y bendecidos por el Altísimo, 
será evidente para los demás, como dice la 
Escritura en Devarim (Deuteronomio) 4:5-8 
“Miren, yo les he impartido a ustedes leyes y 
reglamentos, como me ha mandado YHVH, 
para que los practiquen en la tierra que están 
a punto de entrar y ocupar. 6Obsérvenlos 
fielmente, que esa será una prueba de su 
sabiduría y discernimiento para otros pueblos, 
quienes al oír de todas estas leyes dirán: 
“Verdaderamente, esa gran nación es un 
pueblo sabio y de discernimiento”. 7Porque 
¿qué gran nación hay que tenga una deidad 
tan cercana como lo está YHVH nuestro 
Elohim siempre que lo invocamos? 8O ¿qué 
gran nación tiene leyes y reglas tan perfectas 
como toda esta Toráh que les pongo delante 
hoy?”. (VIN)  

24:34-36 Y él empezó: “Yo soy el servidor 
de Avraham. 35YHVH ha bendecido 
grandemente a mi patrón y se ha hecho 
muy rico: Le ha dado ovejas y ganado, 
plata y oro, esclavos, camellos y asnos. 
36Y Sarah, la mujer de mi patrón, le dio a 
mi patrón un hijo en su avanzada edad y él 
lo ha hecho heredero de todas sus 
propiedades”. – Antes de comenzar a 
recapitular su misión ante la familia de Rivkah, 
Eliézer se identifica, contándoles de quien era 
siervo y la manera como YHVH lo había 
bendecido, principalmente en cuanto a su 
descendencia, puesto que ellos conocían a 
Avraham y a su esposa y sabían que ella era 
estéril. Eliézer resalta el milagro hecho por 
YHVH al haberle dado un hijo a su amo, el 
cual sería heredero de todo. En esto, 
podemos conectar las palabras en cuanto a 
la herencia mencionadas en Ivrim (Hebreos) 
1:2 “Pero en estos últimos días nos ha 
hablado por medio del Hijo, a quien nombró 
heredero de todo, y por medio de quien 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

8 

también hizo el universo” (VIN); no por la 
imperiosa necesidad de heredar riqueza; más 
bien, estableciendo un diseño profético que 
confirma que aquél que sería crucificado, es 
el mismo que heredaría todas las cosas.    

24:50 Entonces Laván y Betuel 
respondieron: “El asunto fue decretado 
por YHVH; no te podemos hablar ni bien ni 
mal”. – Tanto Laván como Betuel 
reconocieron que YHVH había decretado y 
que ellos no podían hacer nada, puesto que 
Su plan se cumpliría de una u otra forma: 
Bemidbar (Números) 23:19 “Él no es un 
hombre para ser caprichoso, ni un mortal para 
cambiar de opinión: ¿Hablará Él para no 
actuar, prometerá para no cumplir?” (VIN). La 
reacción de la familia es una de las evidencias 
de que había escogido bien. Debemos 
analizar la familia de la persona que estamos 
escogiendo, pues muchos valores morales de 
su familia le fueron incorporados a esa 
persona en su crecimiento y es algo muy 
importante para tener en cuenta. Cuando las 
cosas tienen el respaldo del Eterno todo va a 
darse según Sus planes. Por eso debemos 
planificar en Su sabiduría para que podamos 
obtener buenos resultados. 

 

Quinta aliáh, 24:53-67  

24:53 “El servidor sacó objetos de oro y 
plata y vestidos y se los dio a Rivkah; y les 
dio regalos a su hermano y a su madre”. – 
Se mencionan aquí dos tipos de regalos, para 
dos personas diferentes. La Escritura 
especifica que Rivkah recibió objetos de oro, 
plata y vestidos. La pregunta es: ¿Qué 
regalos recibieron su madre y su hermano? 
La palabra usada para “regalo” es “migdanáh” 
ה ) נָׁ גְדָׁ  :del Strong #4030 que significa (מִׂ

precioso presente. Pero esta palabra viene de 
la raíz “méged” (מֶגֶד) del Strong #4022 que 

significa: dulce, lo más escogido, fruto, lo 
mejor, rico producto o suave. Por lo que se 
puede entender que el regalo fueron frutas 
escogidas o exóticas.  

24:57 Y ellos dijeron: “Llamemos a la 
muchacha y pidámosle una respuesta”. – 
Este verso muestra que, aunque había un 

Decreto Divino establecido, ella podía haber 
dicho: “No voy”. Nunca se violó la libertad de 
elección de esta mujer en cuanto a decidir ser 
la esposa del hijo de Avraham. La mujer fue 
llamada afuera para consultarle la propuesta. 
De la misma manera, cada persona es 
llamada a las Bodas del Cordero y cada una 
puede decir: “No voy”. Matitiahu (Mateo) 
22:3 “Envió a sus sirvientes para llamar a los 
que habían sido invitados a la fiesta de bodas, 
pero no quisieron asistir.” (VIN). Aunque 
existe el decreto de la boda que tiene que 
hacerse y se hará, no somos indispensables. 
Elohim no viola en ningún momento la libertad 
de las personas al tratar con ellas. Cada uno 
es libre en su elección de aceptar o rechazar 
al Mashíaj. 

24:58 Llamaron a Rivkah y le preguntaron: 
“¿Irás con este hombre?”. Y ella dijo: “Iré”. 
– Sería bueno que estuvieras dispuesto a 
responder al llamado del Mashíaj: Bereshit 
(Génesis) 22:11 Entonces un mensajero de 
YHVH lo llamó desde el cielo: “¡Avraham! 
¡Avraham!”. Y él respondió: “Aquí estoy” 
(VIN); Bereshit (Génesis) 46:2 Elohim llamó 
a Israel en visión de noche: “¡Yaakov, 
Yaakov!”. Él respondió: “Aquí estoy” (VIN); 
Shemot (Éxodo) 3:4 “Cuando YHVH vio que 
venía a mirar, Elohim lo llamó desde el 
arbusto: “¡Mosheh, Mosheh!”. Él respondió: 
“Aquí estoy” (VIN); Shemuel Álef (1 Samuel) 
3:4 YHVH llamó a Shemuel y este respondió: 
“Voy” (VIN); Yeshayah (Isaías) 6:8 Entonces 
escuché la voz de YHVH que decía: “¿A quién 
enviaré? ¿Quién irá por nosotros? Y 
respondí: “Aquí estoy yo, envíame a mí” 
(VIN); Yeshayah (Isaías) 65:1 Yo les 
respondí a los que no preguntaban por mí; 
estuve accesible para los que no invocaba mi 
nombre le dije: “¡Aquí estoy; aquí estoy!” 
(VIN); Maaseh (Hechos) 9:10 “Había en 
Daméseq un discípulo llamado Jananiah, a 
quien el Maestro le dijo en visión: “Jananiah”. 
Y él respondió: “Aquí estoy, Maestro” (VIN). 

24:60 Y bendijeron a Rivkah y le dijeron: 
“¡Oh hermana! Que te multipliques por 
millares de miríadas; que tu linaje se 
apodere de la puerta de sus enemigos”. – 
El hecho de su familia no estar de acuerdo 
con la decisión de Rivkah no es motivo para 



9 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

no apoyarla o no bendecirla. Esta bendición, 
en particular es un deseo de que en ella se 
cumpliera la promesa dada a Avraham. 
También es vista de manera profética, en el 
sentido de que su descendencia destruyera 
las puertas de sus enemigos, haciendo 
referencia a la autoridad delegada por 
Yeshúa a sus seguidores: Matitiahu (Mateo) 
16:18 “Pero Yo también te digo que tú eres 
Kefá; y sobre esta roca edificaré mi 
comunidad y las puertas del Sheol no 
prevalecerán contra ella” (VIN). Así, como 
seguidores de Yeshúa, esta bendición 
también nos alcanza a nosotros hoy en día. 

24:65 “Y le preguntó al servidor: “¿Quién 
es ese hombre que camina por el campo 
hacia nosotros?”. Y el servidor dijo: “Ese 
es mi patrón”. Así que ella tomó su velo y 
se cubrió”. –En este pasaje vemos una novia 
que se prepara para el encuentro con su 
esposo. Una mujer que se cubre por respeto 
a su esposo. El Brit HaJadasháh o Pacto 
Renovado enseña en 1 Corintios 11 que la 
mujer debe usar el velo para mostrar que se 
encuentra bajo la autoridad de su esposo. La 
cabeza cubierta es símbolo de recato y 
decencia. Y en 1 Corintios 1 al 16 establece 
este velo para las mujeres durante el 
momento de la oración, cuando se profetiza o 
en el momento en el que se declara la palabra 
de YHVH.  

24:67 “Entonces Itzjak la introdujo en la 
carpa de su madre Sarah y tomó a Rivkah 
como mujer. Itzjak la amó y halló así 
consuelo después de la muerte de su 
madre”. – Al llevar a su esposa a ese lugar 
estaba diciendo que quería que fuera como 
su madre. Él deseaba que su esposa tuviera 
los valores espirituales de su madre. Además, 
podemos observar el deseo de que alguien 
entrara en su vida íntima y le trajera paz. La 
esposa debe aprender a traer el consuelo de 
una madre a su esposo. Esto es parte de ser 
su ayuda idónea.  

 

Sexta aliáh, 25:1-11  

25:9-10 “Sus hijos Itzjak e Ishmael lo 
sepultaron en la cueva de Majpelah, en el 

campo de Efrón el hijo de Tzójar el jitita, al 
frente de Mamré, el campo que Avraham 
les había comprado a los jititas; allí 
sepultaron a Avraham y a su esposa 
Sarah”. – Aquí vemos a los dos hermanos 
juntos. Es una señal de que tal vez Avraham 
pudo ver a sus hijos reconciliados al final de 
sus días. Es bueno saltar las diferencias entre 
hermanos. El Eterno nos da lugar a cada uno 
en este mundo. Nunca codiciemos el lugar de 
nuestro hermano. Procuremos darle toda 
honra al Adón, desde el lugar donde fuimos 
puestos por Él.  

25:11 “Después de la muerte de Avraham, 
Elohim bendijo a su hijo Itzjak. E Itzjak se 
estableció cerca de Beer Lajai Roí”. – Los 
comentaristas exponen que la bendición 
recibida hacia parte del consuelo por la 
pérdida de su padre.  

 

Séptima aliáh, 25:12-18  

25:17 “Estos fueron los años de la vida de 
Ishmael: Ciento treinta y siete años; 
entonces exhaló su último suspiro, y se 
unió a su pueblo”. – Rashí dice que la 
palabra hebrea que ha sido traducida como 
“expiró” corresponde a “geviáh” (יָׁה  del (גְוִׂ

Strong #1472 y sólo es usada en referencia 
a hombres justos. Así que Ishmael murió 
como un hombre justo por haberse 
arrepentido de sus pecados. 

 

Conclusión 

En esta Parashá vimos cómo se trazan 
elementos claves para el desarrollo de una 
vida familiar exitosa: 

• Honremos a nuestra pareja. 

• Honremos a nuestros padres. 

• Usemos la sabiduría del Eterno. 

• Ayudemos a nuestros hijos con la 
sabiduría dada por YHVH. 

• Busquemos la paz en el hogar. 

 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

10 

Glosario 

Remez: Segundo nivel de interpretación que 
responde a lo alegórico.  

Rosh Yeshivá: Principal en la Yeshivá.  

Yeshivá: Escuela de Toráh. 

__________________ 

Fin de la Parasháh. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nuestros comentarios obedecen a la doctrina 
establecida en EMC SHALOM 
INTERNACIONAL como Ministerio de la 
Casa de Israel y son pilares que defendemos 
y exponemos en la predicación del Único 
Evangelio que los primeros emisarios 
(shlijim-apóstoles) pregonaron con un solo 
propósito: Restaurar el Reino de Israel. 
Maaseh (Hechos) 1:6 y dirigido a los 
destinatarios establecidos en Iaakov 
(Santiago) 1:1 y Kefá Álef (1 Pedro) 1:1 “LA 
CASA PERDIDA DE ISRAEL”. 

El mismo Rab Shaúl (Shaliaj Pablo) emisario 
por excelencia para todos los gentiles, sabía 
de antemano que su foco de alcance era 
solamente las doce tribus dispersas 
llamadas “Ovejas perdidas de la casa de 
Israel” [Melo HaGoim]: Plenitud de los 
gentiles, Maaseh (Hechos) 26:7 Es el 
cumplimiento de esta misma promesa que 
nuestras doce tribus esperan obtener, 
resueltamente haciendo sus actos de 
adoración noche y día; a pesar de esto, ¡es 
en relación con esta esperanza, su Majestad, 
que hoy soy acusado por los judíos! 

Este documento es comentado 
semanalmente en vivo y en directo en 
nuestras clases por internet, cada Shabat de 
9:00 a.m. a 12:30 p.m. (horario del Este de 
E.U.) a través de www.zoom.com y el ID 
para ingresar al canal de EMC SHALOM 
INTERNACIONAL es: ID 4637031177. La 
clave se cambia regularmente y se publica en 
el chat de Telegram. Si usted aún no está 
registrado, por favor escríbanos al email 
emcshalomint@gmail.com. 

Nuestro único deseo a través de este material 
es que tú y los tuyos sean más que 
bendecidos por un entendimiento superior de 
las Escrituras; moviéndonos del mensaje 
subjetivo de hoy y casi místico, a lo objetivo 
del mensaje, con una mayor certeza 
idiomática y envuelto en su ambiente cultural 
respectivo, dándonos así la mayor solidez 
interpretativa de los textos.  

Todos los creyentes en el Elohim de la Biblia 
tienen un común denominador y un solo 
deseo, el cual corresponde a establecer un 

http://www.gotomeeting.com/
http://www.zoom.com/
http://www.gotomeeting.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com


11 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

“avivamiento” tan poderoso que traiga la 
presencia de El Rey de reyes y establezca su 
Reino de una vez y para siempre; pero lo 
único que traerá esto a la congregación de los 
santos de Israel es “LA HISTORIA BÍBLICA”, 
el volver al fundamento y a la forma inicial de 
la FE HEBREA. 

Este documento, así como la clase de Torah 
de cada Shabat, corresponde a eso: a 
conocer la historia espiritual de un pueblo, 
“ISRAEL”, y a vivir con el convencimiento de 
que somos la continuación y conclusión de 
esta hermosa historia de amor. Como se 
puede vincular o relacionar  

Estamos muy agradecidos por tus aportes a 
nuestro ministerio. Nos está permitiendo ir a 
mayor excelencia. 

https://www.PayPal.me/emcshalom  

 

 

 

SHALOM LEKULAM 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

Ingresa a nuestro canal 

de WhatsApp (escanea el 

código QR) 

 

https://www.paypal.me/emcshalom


EMC SHALOM INTERNACIONAL 

12 

  


