
1 

Ingresa a nuestro canal de 
Telegram (escanea el 

código QR) 

  

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 PARASHÁ 45 VAETJANÁN | DEUTERONOMIO 3:23 - 7:11 

Prohibida toda reproducción lucrativa - Utilizar bajo permiso. 

 

Para más información puede ubicarnos por medio de nuestra página web www.emcshalom.com  
también a través de nuestro canal en YouTube EMC Shalom Internacional 

y puedes escribirnos a nuestro correo emcshalomint@gmail.com

Aliyot de la Toráh: 

1. 3:23-4:4 
2. 4:5-40 
3. 4:41-49 
4. 5:1-18 (21 V. Castellanas) 
5. 5:19 (22 V. Castellanas) 

- 6:3 
6. 6:4-25 
7. 7:1-11 
8. Maftir: 7:9-11 
 

Haftaráh: Yeshayah (Isaías) 40:1-26 

Brit Hadasháh:  Hitgalut (Revelación) 2:18-
29; 3:1-6; 3:7-13; 3:14-22; 4:1-11 

VAETJANÁN Significa: “Y supliqué”. 

 

Introducción  

Esta Parashá, Va’Etjanan, “Y supliqué”, le da 
continuación al análisis acerca de las 
reprensiones que Mosheh Rabenu da a 
nuestro pueblo Israel, así como un padre 
amonesta a sus hijos motivado por su amor y 
su compasión. Las horas se acercaban para 
su partida y mientras el pueblo se alistaba 
para cruzar el río Yardén (Jordán) bajo el 
nuevo mando de Ieoshúa (Josué), Mosheh 
derramaba su alma ante el pueblo 
mostrándole las dimensiones de su relación 
privada y personal con el Eterno; para nuestro 
bien, con la mira puesta en la fidelidad de 
Israel para mantenerse dentro de los pactos y 
promesas que le habían sido ya dados, para 
que no se desviara ni a la derecha ni a la 
izquierda de los mandamientos, preceptos y 
ordenanzas otorgadas para bendición y 
distinción entre las naciones: Yahoshúa 
(Josué) 1:7 “Pero tienes que ser muy fuerte y 
resuelto a observar toda la Toráh que mi 
servidor Mosheh te ordenó. No te desvíes de 
ella ni a la derecha ni a la izquierda, para que 
tengas éxito dondequiera que vayas” (VIN). 

 

Primera aliyá, 3:23 - 4:4 

3:23 “Yo le supliqué a Yahweh en aquella 
ocasión, diciendo”. – Este texto se 
encuentra enmarcado en la porción que 
registra el paso de revista hecho por Mosheh, 
de la historia nacional desde Sinaí hasta el 
Iardén (Jordan): Devarim (Deuteronomio) 
1:6; Devarim (Deuteronomio) 3:29. Con 
esta afirmación comienza la confesión de 
Mosheh, con el deseo expresado en rogativas 
al Eterno, sin disimulo de su preocupación y 
trato paternal para toda la nación. Esta 
súplica deriva en otra clase magistral de 
dependencia, sujeción y búsqueda de 
orientación por el Todopoderoso, dejando en 
cada testigo la inquietud por imitar su ejemplo, 
en nuestro caso, con el fin de que seamos 
hallados entre los mencionados en Ivrim 
(Hebreos) 6:12, siendo conscientes de 
nuestra condición actual y desafiándonos a 
experimentar las promesas: Ivrim (Hebreos) 
6:12 “Para que no se hagan rezagados, sino 
que sean imitadores de los que por su 
confianza y paciencia están recibiendo lo que 
ha sido prometido” (BKIM). 

3:25 “Permíteme, por favor, atravesar y ver 
la buena tierra al otro lado del Yardén, esa 
hermosa serranía y el Levanón”. – Mosheh 
imploró en oración porque la voluntad del 
Eterno fuera ir delante del pueblo de Israel 
para atravesar el Iardén (Jordán) y entrar a la 
tierra de Kenaan. La respuesta del 
Todopoderoso a esta oración fue una mezcla 
de misericordia y juicio como bien podemos 
apreciar en el texto. Elohim considera bueno 
negar muchas cosas que deseamos, aunque 
muchos piensen que no es así. Él escucha 
nuestras oraciones, pero puede no 
concedernos precisamente aquello por lo cual 
estemos oramos. Si Él en su infinita 
misericordia y sabiduría no nos da lo que 
deseamos, pero por su gracia hace que 
estemos en Shalom sin eso, el resultado 
viene a ser el mismo. Contentémonos con 
tener a YHVH como nuestro Padre (Abba) y 

http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com


EMC SHALOM INTERNACIONAL 

2 

su Toráh por porción nuestra, aunque no 
obtengamos todo lo que quisiéramos en este 
mundo. 

3:26 Pero Yahweh estaba enojado 
conmigo por culpa de ustedes y no quiso 
escucharme. Yahweh me dijo: “¡Basta ya! 
¡Nunca vuelvas a hablarme de este 
asunto!”. – La expresión “basta” 
corresponde en hebreo a “rav-laj” (ְרַב־לָך), 
que significa: “mucho para ti”. Esta expresión 
se puede entender de dos maneras. Como: 
“¡Basta!”; o como: “¡Mucho te espera!”. 
Mosheh ya tenía una herencia grande 
esperando en la resurrección de los muertos 
y por eso no debía preocuparse demasiado 
por entrar en la tierra en esta ocasión. Él ya 
tenía asegurado un futuro muy glorioso en el 
“Olam Ha’Bá”, el mundo venidero. Las 
Escrituras enseñan que la herencia que 
recibimos de nuestro Padre Celestial se 
encuentra en dos tiempos: en el Olam Ha’ze, 
el siglo presente; y en el Olam Ha’Bá, el siglo 
futuro. Mosheh no recibió ninguna herencia 
en la tierra en ese tiempo, pero la recibirá en 
el tiempo futuro después de la Resurrección 
de los Muertos en la Segunda Venida de 
Yeshúa Ha’Mashíaj. La Escritura nos enseña 
en Hitgalut (Apocalipsis) 20:6 “Feliz y 
santo el que tiene parte en la primera 
resurrección. Sobre éstos la segunda 
muerte no tiene ningún poder; sino que 
serán sacerdotes de Elohim y del Mashíaj, 
y reinarán con él por mil años.” (VIN). 

4:1 “Y ahora, Yisrael, presta atención a las 
leyes y reglamentos que les estoy 
enseñando a observar, para que vivan y 
entren a ocupar la tierra que les está 
dando Yahweh el Elohim de sus padres”. 
– La palabra hebrea para atender es “Azán” 
 ;del Strong #238; que significa: expandir (אָזַן)
ensanchar el oído (con la mano), escuchar, 
dar oído, oír, percibir, implicando el deber de 
actuar prontamente en pro de prestar oídos a 
lo que YHVH transmitió a Mosheh y que 
estableció como leyes y estatutos para Su 
pueblo. Estas leyes y estatutos que se 
emplean en este versículo son sinónimos y 
definen el carácter de todas las leyes 
contenidas en los capítulos de Devarim 
(Deuteronomio) 5 al 26. El poder y el amor 

del Eterno por Su pueblo son aquí la base y 
motivo del llamado a la cautela, que a su vez 
recuerda las advertencias hechas con 
anterioridad. Y aunque se refiere en gran 
medida al Pacto Nacional para Israel puede, 
no obstante, aplicarse a los que viven bajo 
estas leyes y estatutos en otras naciones. 
Nuestra obediencia no es la moneda de 
cambio para la adquisición de la Salvación, 
pero es la única e indubitable prueba de que 
somos partícipes del pueblo que ha sido 
salvado por medio de Yeshúa Ha’Mashíaj.  

4:2 “No añadan nada a lo que yo les mando, 
ni le quiten nada, sino observen los 
mandamientos de Yahweh su Elohim que 
yo les mando”. – No tenemos autoridad 
alguna para añadir o quitar a los 
mandamientos establecidos por YAHVÉH. 
Este tema es tocado en Hitgalut 
(Apocalipsis) 22:18-19 “Yo advierto a todo el 
que oye las palabras de la profecía de este 
libro: Si alguno añade a estas cosas, Elohim 
le añadirá las plagas que están escritas en 
este libro; y si alguno quita de las palabras del 
libro de esta profecía, Elohim le quitará su 
parte del árbol de la vida y de la santa ciudad, 
de los cuales se ha escrito en este libro” (VIN). 
Muchos se toman la libertad de añadir y de 
quitar elementos establecidos en la Toráh de 
Elohim.  

Como ejemplo podemos ver como el Shabat 
y las Fiestas del Eterno han sido eliminadas 
del culto a Elohim por la religión católica y 
cristiana, substituyéndolo por el domingo 
como día de observar y añadiendo 
festividades de origen pagano que no 
corresponden a las establecidas en la Torah. 
El ser luz en el mundo está relacionado con 
nuestras obras de justicia: Matityah (Mateo) 
5:16 “Así debe alumbrar la luz de ustedes 
delante de la gente, para que vean sus 
buenas obras y glorifiquen a su Padre que 
está en el cielo” (VIN). La Torah es nuestra 
guía de fe y de práctica. El practicarla es lo 
que se nos cuenta como obras de fe y/o de 
justicia: Yojanán Álef (1 Juan) 3:4 “Todo el 
que comete pecado también infringe la ley, 
pues el pecado es infracción de la ley” (VIN). 
Si pecar es quebrantar la ley, no pecar es 
guardarla. Tan sencillo como dos más dos. Si 



3 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

añadimos o quitamos, estamos eliminando lo 
que fue establecido para que fuésemos luz a 
las naciones. 

4:4 “Mientras que ustedes los que se 
aferraron a Yahweh su Elohim están todos 
vivos todavía”. – Hasta ahora hemos visto 
que el cumplimiento de los mandamientos 
trae vida y prosperidad en este mundo y en el 
mundo venidero. Este versículo nos enseña 
otro aspecto de lo mismo. La palabra 
traducida por la versión RV60 como 
“seguisteis” y en la versión LBLA como 
“permanecisteis fieles” viene de la palabra 
hebrea “devek” (ק בֶּ  del Strong #1694 de la (דֶּ
raíz #1692 que significa: afectar a, asirse o 
adherirse. Así que, adherirse al Eterno es lo 
mismo que serle fiel y no juntarse con otros 
dioses y sus costumbres. Esta unión con el 
Eterno es la que da vida. Todos los que se 
habían adherido al Eterno fueron preservados 
con vida hasta el día llamado “hayom” (הַיּוֹם) 
que significa: hoy. A nivel de Drash, puede ser 
entendido como el “presente eterno” y 
también como “el día final”. El que se apega 
a YHVH siempre tendrá un hoy; una 
existencia en el presente.  

El que se aparta de Él, un día perderá el 
derecho de experimentar el día que entonces 
será llamado “hoy”. La palabra hebrea 
“hayom”, literalmente, “el día”, traducida 
como “hoy”, aparece 75 veces en el libro de 
Devarim (Deuteronomio), más de dos veces 
por capítulo. Esto nos enseña que no hay que 
dejar el cumplimiento de los mandamientos 
para mañana, para cuando podamos o para 
cuando tengamos las condiciones que 
consideramos propicias. El presente es el día 
para cumplirlos. Se debe dejar las excusas y 
no darle más cabida a los pretextos que no 
hacen más que retener y apartar las 
bendiciones por obedecerlos, que causan 
que hoy no se obtenga lo que ha sido 
conferido por el Eterno para nuestro disfrute. 
Puede también asociarse a una conciencia 
entenebrecida y rebelde el no cumplirlos por 
lo que la decisión de obedecer no es para 
ayer ni para mañana, es para “hoy”. Así que, 
si el Eterno te habla hoy, no lo dejes para otro 
momento, como está escrito en Tehilim 
(Salmo) 95:7-11 “Porque Él es nuestro 

Elohim y nosotros somos el pueblo que el 
atiende, el rebaño a su cuidado. Escuchen 
hoy su voz: “No endurezcan su corazón como 
en Meribah, como aquel día en Masah, en el 
desierto, cuando sus padres me pusieron a 
prueba, me probaron aunque habían visto mis 
obras”. Cuarenta años me estuvo provocando 
aquella generación; y dije: “Es un pueblo 
descarriado que no conoce mis caminos”. Por 
eso juré indignado que no entrarían en mi 
lugar de descanso” (VIN). De la misma forma 
se nos dice en Ivrim (Hebreos) 3:12-13 
“¡Escuchen hermanos, que no haya en 
ninguno de ustedes un corazón maligno, falto 
de confianza, que los lleve a apostatar del 
Elohim viviente! Más bien, exhórtense el uno 
al otro todos los días mientras este día sea 
llamado Hoy, para que ninguno de ustedes se 
endurezca por el engaño del pecado” (BKIM). 

 

Segunda aliyá, 4:5 - 40 

4:5 “Miren, yo les he impartido a ustedes 
leyes y reglamentos, como me ha 
mandado Yahweh, para que los practiquen 
en la tierra que están a punto de entrar y 
ocupar”. – En este punto la Toráh está 
enseñando sobre dos tipos de 
mandamientos: “jukim” (estatutos) y 
“mishpatim” (decretos). Los jukim son 
aquellos que no tienen una explicación lógica 
del por qué cumplirlos. Los mishpatim son 
mandamientos de carácter social, que 
cuentan con una explicación del por qué 
obedecer. Así mismo, este versículo hace 
alusión a la necesidad de cumplir los 
mandamientos aquí en la tierra. La tierra de 
Israel es el primer lugar donde hay que 
guardar la Toráh del Eterno y esto proviene 
de lo prometido a Avraham: Devarim 
(Deuteronomio) 26:9. La Toráh fue dada 
para ser guardada en la tierra de Israel, 
principalmente por su carácter constitucional. 
Fue dada para que se funcionara a plenitud 
en el marco territorial. Hay varios 
mandamientos que, a pesar de estar vigentes, 
no aplican en la actualidad. No solo por el 
factor de la diáspora (dispersión), sino por el 
momento profético en el que se encuentra 
hoy el pueblo del Eterno. 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

4 

4:6 Obsérvenlos fielmente, que esa será 
una prueba de su sabiduría y 
discernimiento para otros pueblos, 
quienes al oír de todas estas leyes dirán: 
“Verdaderamente, esa gran nación es un 
pueblo sabio y de discernimiento”. – Esta 
segunda aliyá nos adentra en otra escala de 
exhortaciones empleadas por Mosheh al 
pueblo del Eterno. Primero una exhortación 
de carácter mandatario, la cual se hace 
evidente por el acento imperativo de su 
discurso al declarar: “Oíd la palabra de YHVH 
y obedecedla”; y que a su vez también es de 
advertencia al decir: “No añadáis a su ley ni la 
disminuyáis”. A estas palabras Yeshúa le da 
un nivel de veracidad y vigencia al mencionar 
en Matityah (Mateo) 24:35 “El cielo y la tierra, 
pasarán, más mi palabra no pasará” (VIN). 
Según esta declaración mesiánica, nos debe 
situar como pueblo del Eterno que conoce Su 
palabra, en una posición de identidad de tal 
manera que podamos sentirnos amonestados 
por nuestra propia historia.  

La historia enseña lecciones e impone 
obligaciones en cada siervo fiel del 
Todopoderoso. Los que hemos aceptado 
nuestra nueva identidad como hebreos en 
Yeshúa el Mesías, debemos estudiar la 
historia con el fin de entender, cómo YHVH 
gobierna las naciones y el camino de Su 
providencia. El v.6 resalta el hecho de que, a 
vista de su impresión en las otras naciones, la 
obediencia a la Toráh será nuestra mayor 
certidumbre y fuente de sabiduría. De esta 
manera, obedeciendo, las demás naciones 
reconocerán nuestra relación con YHVH y se 
admirarán de nuestra prosperidad y temerán 
al poder dado por el Eterno a Israel. A lo 
anterior se añade el acto que garantizará el 
futuro de gloria de la nación: “No os olvidéis. 
Enseñad esta ley diligentemente a 
vuestros hijos”. Este es un tema que 
aparece frecuentemente en la exhortación de 
Mosheh al pueblo de Israel Devarim 
(Deuteronomio) 6:7, 20-21; Devarim 
(Deuteronomio) 11:19; Devarim 
(Deuteronomio) 31:13; Devarim 
(Deuteronomio) 32:46.  

Moshé acentúa en su discurso, el reclamo a 
no olvidar: “Acordaos que “vosotros mismos 

y vuestra nación oísteis la terrible voz del 
Todopoderoso mismo, cuando pronunció 
vuestro Decálogo y que tenéis su copia 
Autógrafa conservada como testimonio (El 
arca del testimonio)”. Acordaos de que 
“cuando oísteis su voz no visteis semejanza 
alguna de Él y cuidaos de no hacer ninguna 
semejanza de cosa alguna que esté arriba en 
el cielo, o abajo en la tierra; no os postréis 
para adorarlas”. Acordaos de que “YHVH es 
celoso y que no puede permitir el pecado, y 
estad seguros de que Él verá vuestros 
pecados. No os hagáis tan dulcemente 
sentimentales que lleguéis a pensar que es 
descortés decir la palabra ‘condenación’”. 
Acordaos de las terribles palabras de 
nuestro Mélej Ha’Mashíaj Yeshúa, quien es el 
más grande, incluso que Mosheh y dijo en 
Matityah (Mateo) 10:28 “No teman a los que 
matan el cuerpo, pero no pueden matar la 
vida. Más bien, témanle a aquel que puede 
destruir tanto la vida como el cuerpo en el 
Crematorio” (VIN), o cuando dijo en Matityah 
(Mateo) 25:41 “Entonces les dirá también a 
los de su izquierda: ‘Apártense de mí, 
malditos, al fuego eterno preparado para el 
Acusador y sus mensajeros." (VIN). A esta 
corresponde la gama de exhortaciones 
realizadas por Mosheh en su discurso, hasta 
esta porción. 

4:7-8 “Porque ¿qué gran nación hay que 
tenga una deidad tan cercana como lo está 
Yahweh nuestro Elohim siempre que lo 
invocamos? O ¿qué gran nación tiene 
leyes y reglas tan perfectas como toda 
esta Torah que les pongo delante hoy?” – 
Aprendemos del v.8 que todos los 
mandamientos, a pesar de la incomprensión 
de algunos, son todos justos sin distinción. 
Esto constatar en Tehilim (Salmo) 119:160, 
62,106,164 “La suma de tu palabra es verdad, 
y cada una de tus justas ordenanzas es 
eterna” (BDLA); “A medianoche me levantaré 
para darte gracias, por tus justos 
mandamientos”; “He jurado, y lo confirmo: 
Guardaré tus justos mandamientos”; “Siete 
veces al día te alabo, a causa de tus justos 
mandamientos” (BTX3). Está escrito además 
en Romiyim (Romanos) 7:12 “Así que, la 
Toráh es Kadosh; esto es, el mandamiento es 



5 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

Kadosh, justo y bueno.” (BKIM). Y además, 
Romiyim (Romanos) 3:1-2 “¿Cuál es, 
entonces, la ventaja del Yahudita? ¿O qué 
beneficio hay en la circuncisión? Mucho, en 
todo sentido. En primer lugar, porque a ellos 
se les encomendó la Palabra de Yahweh” 
(VIN). En este texto se declara que una de las 
ventajas que nos lleva el pueblo de los 
iahuditas es que a ellos se les entregó la 
Palabra. Es decir, a nosotros nos 
corresponde ir a lo que se les entregó a ellos. 
Ellos son como nuestros hermanos mayores. 
Y oramos para que les llegue la revelación de 
Yeshúa Ha’Mashíaj; aunque entendemos la 
promesa para ellos cuando Mashiaj regrese, 
cf. Zekharyáh (Zacarías) 12 y 13. 

4:9 “Pero ten mucho cuidado y cuídate 
escrupulosamente, para que no olvides lo 
que viste con tus propios ojos y para que 
no se te vaya de la mente mientras vivas. 
Y dalo a conocer a tus hijos y a los hijos 
de tus hijos”. – En este texto se enfatiza que 
no solamente hay que hablar de los estatutos 
con los de afuera. Hay un asunto que 
necesitamos asumir que es más importante, 
y es el de transmitir las experiencias 
personales y las palabras de la Toráh a 
nuestros propios hijos.  

Los padres y los abuelos tienen una gran 
responsabilidad, la cual consiste en la 
transmisión de la revelación a los hijos y a los 
nietos, procurando llevar de aliyá en aliyá, en 
crecimiento en la obediencia a la Palabra de 
YHVH a la siguiente generación. Ejemplo de 
ello lo observamos en Devarim 
(Deuteronomio) 31:19 “Por eso, escribe este 
poema y enséñeselo al pueblo de Yisrael; 
ponlo en sus bocas, para que este poema sea 
testigo contra el pueblo de Yisrael” (VIN), con 
el fin de que se cumpla lo que Rab Shaúl 
declarara en Filipiyim (Filipenses) 2:15 
“para que sean irreprensibles y sencillos, 
hijos de Elohim sin mancha en medio de una 
generación torcida y perversa, en la cual 
ustedes resplandecen como lumbreras en el 
mundo,” (VIN). 

4:10 El día que te presentaste delante de 
Yahweh tu Elohim en Jorev, Yahweh me 
dijo: “Reúneme al pueblo para hacerles oír 

mis palabras, para que aprendan a 
respetarme mientras vivan en la tierra y así 
enseñen a sus hijos”. – Los padres tienen la 
obligación de enseñar a sus hijos la Toráh del 
Eterno y no otros. Los padres son los 
responsables para que sus hijos aprendan la 
Toráh. Para cumplir este mandamiento 
podrán también pedir ayuda de otras 
personas, sin transferir esta responsabilidad 
a terceros pues por ello tendremos que dar 
cuenta al Eterno. Tengamos presente las 
palabras escritas en: Tehilim (Salmo) 19:7 
“La Torah de Yahweh es perfecta, y 
transforma la vida; los decretos de Yahweh 
son duraderos, y hacen sabio al sencillo.” 
(VIN); Mishlé (Proverbios) 22:6 “Instruye al 
niño en el camino que debe andar; y cuando 
viejo, no se apartará de él” (BKIM). 

4:11-12 “Ustedes se acercaron y se 
pararon al pie del monte. El monte ardía 
con llamas hasta el mismo cielo, oscuro 
con densísimas nubes. Yahweh les habló 
desde el fuego; ustedes oyeron el sonido 
de las palabras, pero no percibieron 
ninguna forma, nada sino una voz”. – 
Comparemos este versículo con el siguiente 
en Ivrim (Hebreos) 12:18-24 Ustedes no se 
han acercado al monte que se podía tocar, al 
fuego encendido, a las tinieblas, a la profunda 
oscuridad, a la tempestad, al sonido de la 
trompeta y al estruendo de las palabras, que 
los que lo oyeron rogaron que no se les 
hablara más; porque no podían soportar lo 
que se mandaba: “Si un animal toca el monte, 
será apedreado”. Y tan terrible era aquel 
espectáculo que Mosheh dijo: “¡Estoy 
aterrado y temblando!”. Más bien, ustedes se 
han acercado al monte Tziyón, a la ciudad del 
Elohim vivo, a la Yerushaláyim celestial, a la 
reunión de millares de mensajeros, a la 
asamblea de los primogénitos que están 
inscritos en el cielo, a Yahweh el juez de 
todos, a la comunión espiritual de los justos 
que han llegado a la madurez, a Yeshúa el 
mediador de la nueva alianza, y a la sangre 
rociada que habla mejor que la de Hével” 
(VIN). Al comparar estos dos pasajes 
podemos ver que aquellos temieron a La Voz 
que hablaba desde el monte. Por ese motivo, 
ahora nosotros a los que se nos ha mostrado 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

6 

mayor gloria, debemos temer y obedecer con 
mayor fervor: Ivrim (Hebreos) 12:25 “Miren 
que no rechacen al que habla. Porque si no 
escaparon aquéllos que en la tierra 
rechazaron al que advertía, mucho menos 
escaparemos nosotros si nos apartamos del 
que advierte desde el cielo” (VIN). 

4:12 “Yahweh les habló desde el fuego; 
ustedes oyeron el sonido de las palabras, 
pero no percibieron ninguna forma –nada 
sino una voz.” – La primera parte de este 
versículo, que encierra un pensamiento 
retroactivo, lleva al autor a los instantes de su 
llamamiento, que en este momento de 
recuento, exhortación y comisión sitúa a todo 
un pueblo en el mismo momento, haciéndoles 
entender que todos ellos fueron testigos de la 
voz que surgía de entre las llamas y que, así 
como hasta este punto Él había sido fiel a esa 
voz, ellos debían actuar de la misma forma. 
Operando y emitiendo hacia los demás este 
mismo fuego. Esto se logra por medio del acto 
de meditar en la Palabra de YHVH. La palabra 
hebrea “hagig” (הֲגִיג) del Strong #1901 que 
se tradujo como “meditaba”, significa: 
susurrar, pronunciar, gemir, meditar.  

La meditación hebrea consiste, no solamente, 
en usar la mente, sino también la boca. Esto 
implica repetir las palabras de la Toráh con un 
espíritu de oración. El estudio de la Toráh 
junto con la oración en el Espíritu es lo único 
que puede producir el fuego divino en nuestro 
corazón. No lo produce el incursionar en el 
modelo “neocarismatíco” o el leer libros de 
autoayuda. Esto lo produce el estudio de la 
Toráh junto con la oración. “Oísteis su voz, 
sólo la voz, pero no visteis figura alguna”. La 
palabra hebrea que ha sido traducida para 
figura es “temunáh” (מוּנָה  del Strong #8544 (תְּ
que significa: imagen, figura, silueta, retrato. 
Esto nos permite entender que YHVH no 
tiene figura; o por lo menos que no se ha 
mostrado en ninguna figura a los hijos de 
Israel, con el fin de que no tengan la tentación 
de hacer alguna figura de la deidad. 

4:13 “Él les declaró la Alianza que les 
mandó observar, las Diez Palabras; y las 
escribió en dos tablas de piedra”. – En el 
hebreo no está escrito, como muchos 

suponen y aún promueven “Los Diez 
Mandamientos”. Como este texto precisa, lo 
que está escrito es “Las Diez Palabras”, 
“aseret ha’devarim” (בָרִים הַדְּ ת  רֶּ  Los que .(עֲשֶּ
enseñan tal cosa, son los que continúan 
vendiendo a los que no estudian la Palabra, 
un evangelio que se asemeja a los cuentos de 
los hermanos Grimm. Esto nos recuerda que 
nuestro trabajo ha de ser como el que fue 
encomendado a Timoteo por Rab Shaúl en 1 
Timoteo 1:4 “Haz que ellos desistan de poner 
su atención en fábulas y genealogías 
interminables, esto desvía a la gente a la 
especulación, en vez de hacer el trabajo de 
YAHWEH que requiere confianza” (BKIM). 

4:15-17 “Por su propio bien, pues, tengan 
mucho cuidado, ya que no vieron forma 
cuando Yahweh su Elohim les habló desde 
el fuego en Jorev, de no actuar 
perversamente y hacerse una imagen 
esculpida a semejanza de cualquier figura, 
en forma de hombre o de mujer, en forma 
de alguna bestia de la tierra, en forma de 
algún ave alada que vuela en el cielo”. – 
Estamos en presencia de una prohibición 
absoluta de no hacer esculturas de ninguna 
clase. Es un mandamiento que no presenta 
una cláusula que diga “siempre y cuando no 
los adores, la puedes hacer”. ¡No!, está 
terminantemente prohibido por la ley, la 
materialización de las expresiones 
antropomorfistas acerca del Eterno que 
aparecen en el relato Bíblico. 

4:18 “En forma de algún reptil que se 
arrastra sobre el suelo, en forma de algún 
pez que haya en las aguas bajo la tierra”. 
– Está prohibido representar al Mesías 
Yeshúa por medio de un pez. El origen del 
símbolo del pez llamado IXTUS, es el culto al 
dios-pez filisteo Dagón, que fue infiltrado en 
la fe por los cristianos durante el segundo 
siglo después del Mesías. En lugar de 
abandonar sus ídolos y servir al 
Todopoderoso, arrastraron sus prácticas 
paganas y las mezclaron con el judaísmo 
mesiánico. De esta manera se iba formando 
el cristianismo, como una mezcla del 
judaísmo con prácticas paganas populares 
que existían en todo el Imperio Romano. Esta, 
sin lugar a duda, es una evidencia histórica de 



7 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

que el ministerio de la iniquidad encargado de 
degenerar la verdad tejió la cuna en la que 
creció el cristianismo con fibras de apostasía 
y sincretismo, desviando la atención y 
proponiendo de manera oculta con esto que, 
si Él es Elohim, al que se adora es al dios-pez.  

Al hablar de un pez, refiriéndose a la 
dispersión, a los que son pescados en las 
aguas del mundo, de esta manera no 
presenta un uso inadecuado. Sin embargo, 
no debe ser usado física, gráfica o de ninguna 
manera para representar a Yeshúa, pues 
carece de base bíblica por completo. 
Evitemos esta mezcla pagana. 

4:19 “Y cuando mires arriba al cielo y 
observes el sol, la luna y las estrellas, toda 
la hueste celeste, no debes ser atraído a 
inclinarte ante ellos ni a servirles. Estos, 
Yahweh tu Elohim los ha repartido a otros 
pueblos en todas partes bajo el cielo”. – 
Esto nos lleva a recordar lo que dice el Pacto 
Renovado (Brit Hadasháh), declarando los 
errores que llevan a la humanidad caída y 
sucia al pecado en Romiyim (Romanos) 
1:21-32 (VIN) 

21 ‘Porque habiendo conocido a Yahweh, no 
lo glorificaron como Elohim, ni le dieron 
gracias; más bien, se envanecieron en sus 
razonamientos, y su mente insensata se les 
obscureció’. 

- Primer error de la humanidad, no glorificar 
a Elohim y el segundo no darle gracias.  

22 ‘Pretendiendo ser sabios se volvieron 
necios’, 

- No buscaron la sabiduría de Elohim. 

23 ‘Y cambiaron la gloria del Elohim 
incorruptible por una imagen a la semejanza 
de hombre corruptible, de aves, de 
cuadrúpedos y de reptiles’. 

- Al no buscar la sabiduría del Eterno los 
llevó a la idolatría. 

24 ‘Por eso Elohim los abandonó a la 
impureza, en las pasiones de sus corazones, 
para deshonrar sus cuerpos entre ellos 
mismos’. 

- La idolatría lleva a una nación, pueblo o 
personas a escalones muy bajos de 
degradación moral, como la 
homosexualidad y el lesbianismo. 

25 ‘Ellos cambiaron la verdad de Elohim por 
la mentira, y veneraron y rindieron culto a la 
creación antes que al Creador, quien es 
bendito para siempre. Amén’. 

- Cambiar la verdad por la mentira hace que 
Elohim entregue esas personas a la 
maldad de su propio corazón, a ser 
gobernados por sus propias pasiones. 

26 'Por esa razón, Elohim los dejó a merced 
de pasiones vergonzosas; pues sus mujeres 
cambiaron las relaciones naturales por 
relaciones antinaturales’. 27Y lo mismo 
hicieron los hombres: dejando las relaciones 
naturales con la mujer, se encendieron en sus 
pasiones desordenadas unos con otros, 
cometiendo actos vergonzosos, hombres con 
hombres, y recibiendo en sí mismos el castigo 
que corresponde a su extravío’. 

- La homosexualidad trae castigos muy 
severos. 

28 ‘Como ellos no se dignaron tener en 
cuenta a Yahweh, los abandonó Elohim a 
merced de una mente reprobada, para hacer 
lo que no se debe’. 

- Entregados a una mente que no desea 
hacer lo bueno. 

29 ‘Se han llenado de toda injusticia, maldad, 
avaricia y perversidad. Están colmados de 
envidia, homicidios, contiendas, engaños, 
mala intención’. 30 ‘Son contenciosos, 
calumniadores, enemigos de Elohim, 
insolentes, arrogantes, jactanciosos, con 
inventiva para lo malo, desobedientes a sus 
padres’, 31 ‘Sin discernimiento, desleales, 
crueles y sin compasión’. 32 ‘A pesar de que 
ellos reconocen el justo veredicto de Elohim, 
que los que practican tales cosas son dignos 
de muerte, no sólo las hacen, sino que 
también se complacen en los que las 
practican’. 

- Es igual para el que lo hace como para el 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

8 

que lo permite; ambos recibirán el mismo 
castigo. 

- Aquellos que saben que algo está mal y 
no salen a enfrentar al pecado reciben el 
mismo castigo del que comete la falta. 

4:20 “Pero a ustedes los tomó Yahweh y 
los sacó de Mitsráyim, aquel horno de 
hierro, para ser el pueblo de su propiedad, 
como es ahora el caso”. – Este pasaje nos 
lleva al Pacto Renovado (Brit Hadasháh): Tito 
2:14 “Quien se dio a sí mismo por nosotros 
para redimirnos de toda iniquidad y purificar 
para sí mismo un pueblo propio, celoso de 
buenas obras” (VIN). El horno de hierro se 
refiere a la iniquidad que nos dominaba y 
sometía. Fuimos librados por Yeshúa para 
ser un pueblo celoso de buenas obras: Kefá 
Álef (1 Pedro) 2:9 “Pero ustedes son linaje 
escogido, real sacerdocio, nación santa, 
pueblo adquirido, para que anuncien las 
virtudes de aquel que los ha llamado de las 
tinieblas a su luz admirable” (VIN). Esto es lo 
que somos y para lo que fuimos llamados. 

4:23-24 “Tengan cuidado, pues, de no 
olvidarse de la Alianza que Yahweh su 
Elohim hizo con ustedes y de no hacerse 
una imagen esculpida en cualquier 
semejanza, contra lo cual te ha mandado 
Yahweh tu Elohim. Porque Yahweh tu 
Elohim es un fuego consumidor, un 
Elohim celoso”. – En estos versos Mosheh 
recalca la grandeza, la gloria y la bondad del 
Eterno. Si hubiéramos considerado, que es 
éste Elohim con quién tenemos que ver, 
ciertamente      tomaríamos conciencia de 
nuestro deber para con Él y no nos 
atreveríamos a pecar contra Él. ¿Si lo único 
que le debemos fidelidad, abandonaríamos a 
un Rey tan misericordioso que promete nunca 
abandonarnos? ¿Adónde podríamos ir? 
Yohanán (Juan) 6:68 Shimón Kefá le 
respondió: “Maestro ¿a quién iremos? Tú 
tienes palabras de vida eterna” (VIN). Que los 
lazos del amor nos sostengan en nuestro 
deber y predominen por las misericordias del 
Eterno, para aferrarnos a Él; esa es nuestra 
oración para con los que estudian Toráh. Aquí 
Mosheh recalca la autoridad del 

Todopoderoso sobre ellos y las obligaciones 
del pueblo para con Él; al obedecer Sus 
mandamientos, ellos tendían la oportunidad 
de actuar sabiamente en todo momento y 
lugar, sin importar las circunstancias. El temor 
al Eterno, en eso consiste la sabiduría. Como 
aprendemos en Tehilim (Salmo) 111:10; 
Mishlé (Proverbios) 1:7 y Mishlé 
(Proverbios) 9:10.  

4:25-26 “Cuando ustedes hayan 
engendrado hijos y nietos y hayan estado 
establecidos por mucho tiempo en la tierra, 
si actúan con perversidad y se hacen una 
imagen esculpida en cualquier semejanza, 
causándole a Yahweh su Elohim disgusto 
y molestia, llamo hoy al cielo y a la tierra 
para que testifiquen contra ustedes que 
perecerán pronto de la tierra a la cual van 
a cruzar el Yardén para poseerla; no 
durarán mucho en ella, sino que serán 
exterminados por completo”. – Este pasaje 
es un anuncio profético para que no fallaran 
en enseñar a sus hijos las verdades del 
Eterno y las consecuencias de la 
desobediencia. Aquí el Creador resalta el 
pecado de la idolatría. Este abandono traería 
varias consecuencias: 

1. Ser expulsados de la tierra. 

2. No durar mucho tiempo en ella. 

3. Ser exiliados, esparcidos entre los 
pueblos. 

4. Ser obligados a servir a otros dioses. 

5. El testigo de la rebelión sería toda la 
creación. 

4:28 “Allí servirán a deidades hechas por 
el hombre, de madera y de piedra, que no 
pueden ver, ni oír, ni comer, ni oler”. – Este 
texto alude a los “arbolitos de navidad” y 
“cruces de madera y de piedra”, junto a todo 
amuleto, reliquia o fetiche de carácter místico, 
construido para hacer culto por los hombres, 
como los presenta Rab Shaúl en Romiyim 
(Romanos) 1:22-23 “¡Profesando ser sabios, 
se hicieron necios! ¡De hecho, cambiaron la 
Gloria del YAHWEH inmortal por semejanza 



9 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

de meras imágenes, como un ser humano 
mortal, o como pájaros, animales o reptiles!” 
(BKIM). 

4:29 “Pero si buscan allí a Yahweh su 
Elohim, lo hallarán, si lo buscan con todo 
su corazón y con todo su ser.” – Todas las 
veces en las que los profetas hablan de juicio 
por causa del pecado de Israel, también 
pronuncian una promesa de restauración. La 
condición para encontrar al Eterno es 
buscarle con todo el corazón y con toda el 
alma. ¿Cómo se hace? La respuesta está en 
el v.30: “Volverás al Eterno tu Elohim y 
escucharás su voz”. La manera de buscar al 
Eterno es escuchando su voz. Esa voz se 
encuentra en la Toráh de Mosheh y el resto 
de los libros de las Palabras inspiradas por el 
Rúaj de Santidad y de Verdad. 

4:30 “Cuando estés en angustia por 
haberte sucedido todas estas cosas y, al 
final, te vuelvas a Yahweh tu Elohim y lo 
obedezcas”. –. La versión de la Biblia 
Textual dice “Cuando estés en angustia, y 
todas estas cosas te hayan alcanzado en los 
postreros días, entonces te volverás a YHVH 
tu Dios y escucharás su voz”.  La expresión 
para “los postreros días” en hebreo “ajarit-
hayamim” (אַחֲרִית הַיָּמִים  hace referencia al ,(בְּ
tiempo antes de la introducción del reinado 
por Mashiaj en la tierra, es decir nuestro 
tiempo. La siguiente expresión: “escucharás 
su voz”, alude a que, en los últimos tiempos, 
los de la simiente de Avraham retornaremos 
a la Toráh. Esa es la manera de buscarle con 
todo el corazón y alma. Es imposible volver al 
Eterno sin hacer caso a lo que Él dice en las 
Escrituras. Nuestro amor por Él se manifiesta 
en nuestro interés en estudiar y poner en 
práctica las enseñanzas de la Toráh. 
Recordemos Galatiyim (Gálatas) 3:16 
“Ahora bien, las promesas a Avraham se le 
dieron también a su descendencia. No dice: 
“y a los descendientes”, como refiriéndose a 
muchos, sino a uno solo: “y a tu 
descendencia”, que es el Mashíaj.” (VIN); 
Maaseh (Hechos) 3:25 “Vosotros sois los 
hijos de los profetas, y del pacto que Dios hizo 
con nuestros padres, diciendo a Abraham: En 
tu simiente serán benditas todas las familias 
de la tierra” (BDLA). 

4:31 “Porque Yahweh tu Elohim es un 
Elohim compasivo: Él no te fallará ni te 
dejará perecer; no olvidará la Alianza que 
hizo bajo juramento con tus padres”. – La 
compasión del Adón nos da descanso para 
confiar en que: 

1. No nos fallará 

2. No nos dejará perecer 

3. No olvidará Su Pacto 

La palabra utilizada para “compasivo” en 
hebreo es “rakjúm” (רַחוּם) del Strong #7349 y 
de #7355, que también significa 
misericordioso, piadoso, clemente, 
compasivo. Tenemos la confianza de que 
Elohim no nos fallará por que la misericordia 
es uno de sus atributos. Cuando Mosheh 
pidió ver su Gloria, Él se la manifestó 
mostrándole su carácter misericordioso, ya 
que es una de las cualidades que sostienen 
el Pacto para siempre: Shemot (Éxodo) 
33:19 Y él respondió: “Haré pasar toda mi 
bondad delante de ti, y proclamaré delante de 
ti el nombre Yahweh, y la gracia que yo 
concedo y la compasión que muestro” (VIN); 
Shemot (Éxodo) 34:6 Yahweh pasó delante 
de él y proclamó: “¡Yahweh! ¡Yahweh! Un 
Elohim compasivo y benévolo, lento para la 
ira, abundante en bondad y fidelidad” (VIN). 
Para “fallar” se usa la palabra en hebreo “rafá” 
 del Strong #7503, raíz primaria; aflojar (רָפָה)
(en muchas aplicaciones, literalmente o 
figurativamente): - aplacar, bajar, ceder, débil, 
debilitar, declinar, dejar, desamparar, 
desfallecer, desmayar, detener, flojo, 
intimidar, negar, negligente, quieto. Él no nos 
negará, no se aflojará o desligará de nosotros. 
Su misericordia nos mantiene ligados a Él. Si 
nos castiga es porque nos ama. Si alguien se 
va, somos nosotros y no Elohim: 2 Timoteo 
2:13 “Si somos infieles, él permanece fiel, 
porque no puede negarse a sí mismo” (VIN). 
Para “perecer” en hebreo se usa la palabra 
“shakját” (שָחַת) del Strong #7843, raíz 
primaria; decaer, i.e. (caus.) arruinar 
(literalmente o figurativamente): - corromper, 
corrupción, corruptor, dañar, daño, demoler, 
depravado, derribar, deshacer, desperdiciar, 
destrozador, hacer destrucción, destruidor, 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

10 

destruir, devastar, echar, enloquecer, 
estropear, heridor, matar, merodeador, 
merodear, perder, pudrir, quebrantar, ruina, 
verter, violar. Esto nos permite interpretar que 
Su misericordia hará que su pueblo no sea 
destruido. Los rebeldes son castigados para 
que Israel como nación permanezca para 
siempre. Todo, sea bendición o castigo, va 
enfocado en la misericordia de Elohim, Quien 
tiene en propósito a una nación que nació 
para quedarse por la Eternidad. Todo lo que 
Elohim hace es para lograr que su pueblo 
permanezca. Las ovejas no son destruidas, 
son disciplinadas y encaminadas, son 
encontradas y salvadas. Para el término 
“olvidar” se usa la palabra en hebreo “shakákj” 
 ;del Strong #7911, raíz primaria (שָכַח)
extraviar, i.e. estar ausente o ajeno de, de 
falta memoria o atención: - olvidar, olvido, 
perder. Su misericordia mantendrá y hará que 
siempre tenga presente Su Pacto. 

A Elohim no hay que recordarle Su Palabra 
o Promesas. Si oramos y mencionamos la 
Escritura no es para recordársela. Es a 
nosotros a quienes nos hace falta tenerla 
presente siempre. 

4:32 “No tienes más que preguntar por 
épocas pasadas que vinieron antes de ti, 
desde que Elohim creó al hombre sobre la 
tierra, desde un extremo del cielo hasta el 
otro: ¿Ha ocurrido jamás algo tan grande 
como esto, o se ha conocido jamás algo 
semejante?”. – La Toráh nos exhorta a 
estudiar la historia de la humanidad desde 
Adam (Adán) y Javá (Eva). También nos 
exhorta a investigar en la geografía y las 
culturas del mundo para asegurarnos de que 
lo que pasó con la salida de Mitsráyim y con 
la entrega de la Toráh en Sinaí fue algo 
extraordinario, nunca visto y vivido por otros 
hombres. Esto es una muestra de que el 
Eterno es el único Elohim en el cielo y en la 
tierra. Recuerde la exhortación que declarara 
el profeta en Yirmeyah (Jeremías) 6:16 Así 
ha dicho Yahweh: “Párense por los caminos y 
consideren, pregunten por las sendas 
antiguas: ¿Cuál es el camino a la felicidad? 
Caminen por él, y hallen tranquilidad para sus 
vidas. Pero ellos dijeron: ‘¡No caminaremos 
por él!’” (VIN). 

4:35 “A ti se te ha demostrado claramente 
que sólo Yahweh es ha´Elohim; no hay 
otro fuera de Él”. – Estas son palabras para 
recordar y tener siempre presentes. No hay 
nada en este universo aparte de YHVH, ni 
fuera de él, que pueda ser llamado Elohim. El 
resto son ídolos. Esta es la definición que 
debemos tener de nuestro Elohim y no otra: 
Mordekhay (Marcos)12:32 Entonces el 
escriba le dijo: “Bien, Rabí. Has dicho la 
verdad: YAHWEH ES UNO, y no hay otro 
aparte de Él” (VIN); Qorintiyim Álef (1 
Corintios) 8:4 “Por eso, en cuanto a comer 
de las cosas sacrificadas a los ídolos, 
sabemos que el ídolo nada es en el mundo y 
que NO HAY SINO UN SOLO ELOHIM” (VIN). 

 

Tercera aliyá, 4:41-49 

La Tercera Aliyá nos muestra la ordenanza de 
construcción y designación de tres de las seis 
Ciudades de Refugio que debían existir al 
este y oeste del río Iardén (Jordán) 
respectivamente. Esta, aparentemente 
interrumpe el discurso de Mosheh hacia Israel, 
pero sirve como una transición entre el final 
del Primer Sermón y el prólogo del Segundo 
Sermón. Es importante resaltar el v.45: 

4:45 “Estos son los decretos, las leyes y 
los reglamentos que dirigió Mosheh al 
pueblo de Yisrael, después que salieron 
de Mitsráyim”. – Estamos en presencia de 
otro término aparte de los dos que con 
anterioridad hemos abordado, “jukim” y 
“mishpatim”, los cuales se retomarán en los 
capítulos del 5 al 26 de este libro. Este otro el 
término hebreo es “edot” ( הָעֵדֹת) traducido 
como “testimonios” o decretos del que se 
habla en este texto. Cada instrucción en estos 
discursos basa su existencia en la 
experiencia de Mosheh en caminar en la 
presencia del Eterno. Se refiere a aquellos 
mandamientos que dan una identidad 
especial al pueblo hebreo, por ejemplo: los 
Tzitzit, la Mezuzáh, los Tefilín, el Shabat y las 
Fiestas. Estos mandamientos son llamados 
“edot” (testimonios), porque dan evidencia de 
nuestra particularidad en contraste con las 
demás naciones, ya que hemos sido 



11 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

escogidos para servir al Eterno de una 
manera especial. También nos dan motivo 
para dar testimonio a las naciones de los 
mandamientos del Todopoderoso. El uso del 
Tzitzit se convertirá más y más en este tiempo, 
en un medio para que las naciones conozcan 
la Toráh del Eterno. Como está profetizado en 
Zekharyah (Zacarías) 8:23 Así dijo Yahweh 
de los Ejércitos: En esos días, diez hombres 
de naciones de todo idioma se aferrarán de 
cada Yahudita por el borde de su manto y 
dirán: “Queremos ir con ustedes, porque 
hemos oído que Elohim está con ustedes” 
(VIN). 

 

Cuarta aliyá, 5:1-21 

Lo que se conoce como los “Diez 
Mandamientos o Palabras” aparece dos 
veces en el Antiguo Pacto: Una en Shemot 
(Éxodo) 20:1-17 “Las leyes de la Alianza” y la 
otra aquí en Devarim (Deuteronomio) 5:6-
21 “Segundo Discurso de Mosheh: Las Diez 
palabras”. Yeshúa pronuncia “Dos 
Mandamientos” que resumen estas palabras, 
que a su vez resumen todos los 
mandamientos: Matityah (Mateo) 22:36-40 
“Rabí, ¿cuál es el mayor mandamiento de la 
Torah?” Yeshúa le contestó. “Amarás a 
Yahweh tu Elohim con todo tu corazón, con 
todo tu ser y con toda tu mente. Este es el 
mayor y el principal mandamiento. Y el 
segundo es semejante a él: Amarás a tu 
prójimo como a ti mismo. En estos dos 
mandamientos se basa toda la Torah, y los 
Profetas” (VIN). Estos “Dos Mandamientos” 
nos resumen y dividen las “Diez Palabras” de 
la siguiente manera: “Los primeros cuatro nos 
enseñan a amar a Elohim. Y los otros seis a 
amar al prójimo”. 

5:6 “Yo Yahweh soy tu Elohim que te sacó 
de la tierra de Mitsráyim, la casa de 
servidumbre”. – El v.6 sirve como una 
introducción a los Diez Mandamientos, como 
un preámbulo o introducción histórica de las 
estipulaciones del Pacto, así como hacer la 
introducción al Gran Rey al declarar el 
antecedente histórico para su establecimiento. 
Según Rowley: “La forma singular de la 

introducción, tu Dios, indica que Dios habla 
no solamente a Israel como nación sino 
individualmente a cada israelita” [(H.H. 
Rowley. La fe de Israel, Casa Bautista de 
Publicaciones, pp. 49-50); (Carro, D.; Poe, 
J.T.; Zorzoli R.O., & Editorial Mundo Hispano, 
El Paso, 1993); (Comentario Bíblico Mundo 
Hispano Levítico, Números y Deuteronomio, 
1a ed., 370p. El Paso, TX: Editorial Mundo 
Hispano)].  

5:7 “No tendrás otros elohim aparte de mí”. 
– El Primer Mandamiento prohíbe la 
adoración de otros dioses (elohim). Las 
naciones de Kenaan tenían imágenes de 
muchos dioses en sus templos, por lo que 
recalcar este punto era fundamental. La 
Toráh no permite la presencia de otros dioses 
delante de YHVH. La palabra ‘delante’ tiene 
también el sentido de “enfrente de mí”, por lo 
que se reafirma en este mandato la presencia 
permanente del Eterno en medio de Su 
pueblo.  

La idolatría de Israel durante el período 
monárquico es una evidencia de que la 
mayoría de los israelitas desobedecieron este 
mandamiento. Solamente la experiencia del 
exilio y la predicación de los profetas en el 
exilio forzó a Israel a entender que no hay otro 
Elohim más que YHVH, como nos enseña 
Yeshayah (Isaías) 45:5-6 “yo soy Yahweh y 
no hay ningún otro; aparte de mí no hay 
Elohim. Yo te ciño, aunque tú no me conoces, 
para que se sepa, de este a oeste, que no hay 
nadie más que yo. Yo soy Yahweh y no hay 
otro.” (VIN) y 14-22 “Así ha dicho Yahweh: “La 
riqueza de Mitsráyim y las ganancias de Kush 
y de los sabitas, gente de alta estatura, 
pasarán a ti y serán tuyas, irán detrás de ti 
encadenados, ante ti se postrarán, y se 
dirigirán a ti con reverencia diciendo: 
‘Solamente entre ustedes está Elohim, no hay 
absolutamente ningún otro Elohim’. 
Verdaderamente tú eres un Elohim que se 
ocultó, oh Elohim de Yisrael, que traes la 
victoria. Los que fabrican ídolos, todos están 
avergonzados y abochornados; van donde un 
hombre abochornados. Pero Yisrael ha 
ganado mediante Yahweh un triunfo eterno. 
Ustedes no quedarán avergonzados ni 
abochornados en todos los siglos venideros”. 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

12 

Porque así ha dicho Yahweh, el Creador del 
cielo, el único que es ha'Elohim; el que formó 
la tierra y la hizo, el único que la estableció –
no la creó vacía, sino que la formó para que 
fuera habitada: “Yo soy Yahweh, y no hay 
ningún otro. Yo no he hablado en secreto, en 
un lugar de tierra tenebrosa; no he dicho al 
linaje de Yaaqov: ‘Búsquenme en una tierra 
vacía’ –yo Yahweh, que predigo 
confiablemente, que anuncio lo que es 
correcto”. “¡Vengan, reúnanse, acérquense, 
los sobrevivientes de entre las naciones! No 
tenían conocimiento previo los que cargan 
sus imágenes de madera y le oran a una 
deidad que no puede dar éxito. Hablen, 
comparen testimonios –¡que hasta deliberen 
juntos! ¿Quién anunció esto de antemano, lo 
predijo desde la antigüedad? ¿No fui yo, 
Yahweh? Entonces no hay Elohim aparte de 
mí, Êl justo y salvador, ningún otro existe 
aparte de mí. “¡Vuélvanse a mí y obtengan 
éxito, todos los confines de la tierra! Porque 
yo soy 'El, y no hay otro.” (VIN) 

5:12-15 “Observa el día del Shabat para 
santificarlo, como te ha mandado Yahweh 
tu Elohim. Seis días trabajarás y harás 
toda tu labor, pero el séptimo día es un día 
de reposo de Yahweh tu Elohim; no harás 
ningún trabajo, tú, ni tu hijo, ni tu hija, ni tu 
siervo, ni tu sierva, ni tu buey, ni tu asno, 
ni ninguna de tus bestias, ni el extranjero 
en tus comunidades, para que tu siervo y 
tu sierva puedan reposar como tú. 
Recuerda que tú fuiste siervo en la tierra 
de Mitsráyim y que Yahweh tu Elohim te 
libró de allá con mano fuerte y brazo 
extendido; por tanto Yahweh tu Elohim te 
manda a observar el día del Shabat”. – 
Existen implicaciones poderosas al introducir 
este Mandamiento. Bendición grande hay al 
cumplirlo y peligros graves para los que lo 
quebrantan. Gracias al Eterno conocimos la 
verdad. Veamos algunos detalles sobre este 
Mandamiento: Daniyel (Daniel) 7:25 “El 
hablará palabras contra Ha´Elyón y tratará de 
extenuar a los Kadoshim de Ha´Elyón. El 
pensará alterar los tiempos y la Toráh; y 
poder será entregado en su mano por un 
tiempo, tiempos, y medio tiempo” (BKIM). El 
cambio de las Festividades y los tiempos 

establecidos por el Eterno hacen parte del 
ministerio del anti-Mesías. Elohim ha 
establecido Sus señales sobre Su pueblo que 
lo identifican entre las naciones: 

1. Bereshit (Génesis) 17:1 “La 
circuncisión”. 

2. Shemot (Éxodo) 31:13-17 “Sus días de 
reposo y festividades”. 

3. Devarim (Deuteronomio) 6:8 y Devarim 
(Deuteronomio) 11:18 “El Shemá y los 
mandamientos 

4. Hitgalut (Apocalipsis) 7:3 y Hitgalut 
(Apocalipsis) 9:4 “Su Nombre” 

Al cambiarlas, dejan de identificarse como 
pueblo. La palabra usada para señal en 
hebreo es “ot” (אוֹת) del Strong #226 que 
significa: señal (lit. o fig.), como bandera, 
baliza, monumento, augurio, prodigio, 
evidencia, etc.: dar (por señal), divisa, enseña, 
maravilla, señal. 

a. Marca distintiva: Bereshit (Génesis) 
4:15  

b. Memorial o recordatorio: Bereshit 
(Génesis) 9:12,17; Shemot (Éxodo) 
13:9  

c. Milagro que revela el poder de 
alguien: Shemot (Éxodo) 4:8  

d. Indicio de lo que va a ocurrir: Bereshit 
(Génesis) 1:14 

e. Advertencia: Devarim (Números) 
17:3; 16:38 

f. Estandarte de guerra: Devarim 
(Números) 2:2. (Chávez, M., 1992. 
Diccionario de Hebreo Bíblico, 1a ed. 
(29). El Paso, Tx: Editorial Mundo 
Hispano). 

En una batalla el objeto más preciado 
es la bandera. Si esta cae significa 
que estamos derrotados. Nuestra 
marca distintiva no podemos perderla.  

El anti-Mesías tratará de introducir cosas que 

suplanten estas señales: 

1. Abolir la circuncisión: Recordemos que es 



13 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

una señal. 

2. Falsos días de reposo y festividades 
paganas. 

3. La ley como obligación y no de corazón.  

4. Falsos nombres para Elohim que no 
significan nada, olvidando el trasfondo 
hebreo de las traducciones bíblicas.  

Si estás en un sistema que ha hecho esto 

debes salir de ahí. Deseamos que el Eterno 

toque tu vida y te haga volver a la verdad. 

Recuerda el llamado: Yeshayah (Isaías) 

52:11 “¡Apártense! ¡Apártense! ¡No toquen 

nada inmundo mientras salen de ella! 

¡Manténganse puros mientras salen de ella, 

ustedes los que llevan los utensilios de 

Yahweh!” (VIN); Qorintiyim Bet (2 

Corintios) 6:17 “Por eso, ¡Salgan de en 

medio de ellos, y apártense! dice Yahweh. No 

toquen lo inmundo, y yo los recibiré” (VIN). 

5:16 “Honra a tu padre y a tu madre, como 
te ha mandado Yahweh tu Elohim, para 
que dures mucho y para que te vaya bien, 
en la tierra que te está asignando Yahweh 
tu Elohim”. – Este versículo nos coloca en 
presencia de una ordenanza que no tiene 
como primera aparición al escenario del Sinaí. 
Esta palabra enseña que también el 
mandamiento de honrar a los padres fue dado 
antes de la entrega de la Toráh en Sinaí. 
Según el Talmud, fue en Mará. Este 
mandamiento decreta que cada siervo del 
Eterno debe respetar y ser sumiso a la 
autoridad paternal. Los hijos tienen que 
honrar a sus padres porque la familia cumple 
un papel importante en los propósitos divinos. 
El cumplimento de esta ordenanza hace 
posible la trasmisión de la devoción al 
Todopoderoso de los padres a los hijos, hasta 
alcanzar todas las generaciones. 
Recordemos Shemot (Éxodo) 20:12 “Honra 
a tu padre y a tu madre para que se alargue 
tu vida en la tierra que Yahvéh tu Elohim te da” 
(VIN). Rab Shaúl declara que ‘el Quinto es un 
Mandamiento con Promesa’: Efesiyim 
(Efesios) 6:2-3 “Honra a tu padre y a tu 
madre (que es el primer mandamiento con 

promesa) para que te vaya bien y vivas largo 
tiempo sobre la tierra” (VIN). 

 

Quinta aliyá, 5:22 - 6:3 

5:22 “Yahweh habló estas palabras, estas 
y ninguna más, a toda la congregación de 
ustedes en el monte, con una voz potente 
de en medio del fuego y de las densas 
nubes. Las escribió en dos tablas de 
piedra y me las dio”. – El v.22 es la 
conclusión de las Diez Palabras. Las palabras 
que YHVH habló son las que aparecen en 
algunos textos como el Decálogo, 
recordemos Devarim (Deuteronomio) 4:10. 
Mosheh dejó claro que YHVH había hablado 
“Las Palabras” y luego cesó, Devarim 
(Deuteronomio)5:22. Esto significa que las 
“Diez Palabras” son la voluntad de YHVH 
comunicada al pueblo sin el uso de 
mediadores. Lo que hace de este acto el 
testimonio físico de Su intervención 
sobrenatural. 

5:23-33 Cuando ustedes oyeron la voz que 
salía de la oscuridad, mientras el monte 
ardía en fuego, ustedes se me acercaron, 
todos sus jefes tribales y ancianos, y 
dijeron: “Yahweh nuestro Elohim acaba de 
mostrarnos su Majestuosa Presencia y 
hemos oído su voz de en medio del fuego; 
hemos visto hoy que el hombre puede vivir 
aunque Elohim le haya hablado. Que no 
muramos, entonces, porque ese temible 
fuego nos consumirá; si volvemos a oír la 
voz de Yahweh nuestro Elohim moriremos. 
Pues ¿qué mortal oyó jamás la voz del 
Elohim vivo hablando de en medio del 
fuego, como la oímos nosotros y siguió 
vivo? Acércate tú y oye todo lo que diga 
Yahweh nuestro Elohim; y entonces dinos 
todo lo que te diga Yahweh nuestro Elohim 
y nosotros voluntariamente lo haremos”. 
Yahweh oyó la petición que ustedes me 
hicieron y me dijo Yahweh: “He oído la 
petición que te ha hecho este pueblo; 
hicieron bien en hablar así. ¡Si tuvieran 
siempre ese mismo sentir, para 
respetarme y seguir todos mis 
mandamientos, para que les vaya bien a 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

14 

ellos y a sus hijos para siempre! Ve y diles 
que vuelvan a sus carpas. Pero tú quédate 
aquí conmigo y yo te daré todo el 
mandamiento, los decretos y las reglas 
que les impartirás a ellos, para que la 
observen en la tierra que les estoy dando 
para que la posean”. Pongan cuidado, 
pues, en hacer como les ha mandado 
Yahweh su Elohim. No se aparten a la 
derecha ni a la izquierda: sigan solamente 
el camino que les ha señalado Yahweh su 
Elohim, para que prosperen y les vaya bien 
y para que duren mucho en la tierra que 
van a poseer”. – El propósito de esta sección 
es explicar la razón por la cual Mosheh se 
tornó como mediador del pacto entre YHVH y 
el pueblo. Los eventos mencionados aquí se 
refieren a la Teofanía (Manifestación Visible 
de YHVH) del Eterno en el monte Sinaí y la 
reacción del pueblo a la manifestación de Su 
poder. Los líderes de Israel, los jueces de las 
tribus y los ancianos vinieron a Mosheh y 
pidieron que él fuera el mediador entre el 
pueblo y Elohim. Estaban dispuestos a hacer 
todo lo que YHVH demandara, pero no 
querían comunicarse directamente con Él, 
por miedo o por inseguridad, a lo cual 
declararon: Devarim (Deuteronomio) 5:27 
“Acércate tú y oye todo lo que diga Yahvéh 
nuestro Elohim; y entonces dinos todo lo que 
te diga Yahvéh nuestro Elohim y nosotros 
voluntariamente lo haremos” (VIN). Mosheh 
vino entonces con las siguientes palabras 
concluyentes de YHVH: Devarim 
(Deuteronomio) 5:29 ¡Si tuvieran siempre 
ese mismo sentir, para respetarme y seguir 
todos mis mandamientos, para que les vaya 
bien a ellos y a sus hijos para siempre! (VIN). 
Estas palabras revelan el deseo del 
Todopoderoso de ayudar a Su pueblo, pues 
no son los mandamientos un yugo.  

6:1 “Este es el mandamiento, las leyes y 
las reglas, que Yahweh su Elohim [me] ha 
mandado impartirles a ustedes, para que 
las observen en la tierra hacia la cual van 
a cruzar para ocuparla”. – Ahora entramos 
en lo que es considerado como la Declaración 
de fe del pueblo que guarda Toráh: “el 
Shemá”. En este versículo está escrito en 
singular, que este es el Mandamiento. 

Cuando le preguntaron a nuestro Mesías 
Yeshúa cuál era el mandamiento más 
importante, Él contestó con las palabras del 
Shemá: Mordekhay (Marcos) 12:29 Yeshúa 
respondió: "El más importante es: 'Sh'ma 
Yisra'el, YAHWEH Eloheinu, YAHWEH ejad 
[Escucha, Oh Israel, YAHWEH nuestro 
Elohim, YAHWEH uno es]” (BKIM). 

 

Sexta aliyá, 6:4-25 

6:4-9 “Escucha, Yisrael: Yahweh es 
nuestro Elohim, Yahweh solamente. 
Amarás a Yahweh tu Elohim con todo tu 
corazón y con todo tu ser y con todas tus 
fuerzas. Grábate en la mente estas 
instrucciones que te encargo hoy. 
Incúlcaselas a tus hijos. Recítalas cuando 
estés en tu casa y cuando estés de viaje, 
cuando te acuestes y cuando te levantes. 
Átalas como señal en tu mano y que te 
sirvan de símbolo en tu frente; escríbelas 
en las jambas de tu casa y en tus 
portones”. – Estamos en presencia del más 
sagrado credo de nuestro pueblo. “El más 
Grande de Todos los Mandamientos”, según 
lo que nuestro Santo Maestro Yeshúa declaró 
y fue registrado como se comentó 
anteriormente.  

Lo primero que el hombre tiene que hacer, sin 

excusa alguna, si quiere verdaderamente 

estar cerca del Eterno, es escuchar, recitar y 

obedecer el Shemá. El Eterno toma la 

iniciativa para acercarse a nosotros y 

nosotros sólo tenemos que hacerle caso para 

poder caminar en Su gracia. Acércate cada 

mañana al Eterno y toma unos minutos para 

escuchar, sin hacer ni decir nada, y deja que 

el Espíritu (Rúaj) del Santo te hable. No seas 

tan rápido en tus oraciones que sólo hables y 

no escuches. El Shemá nos enseña que 

poner oídos es la máxima prioridad en 

nuestras vidas. Sin lugar a duda Él tiene algo 

que decirnos cada día. No nos perdamos esa 

experiencia tan instructiva para nuestras 

vidas. La respuesta a nuestros interrogantes 

y problemas puede estar detrás de un silencio 

de nuestra parte.  



15 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

La segunda cosa que es destacada en estos 

pasajes es nuestra identidad como pueblo: 

Somos Israel. El que vivía fuera del Pacto, 

que ha creído y ha sido bautizado en el 

nombre de Yeshúa Ha’Mashiaj es israelita, 

pero no el Espiritual como muchos dicen. Rab 

Shaúl lo expresa claramente en Efesiyim 

(Efesios) 2:19 “Por lo tanto, ustedes ya no 

son extranjeros ni forasteros, sino 

conciudadanos de los consagrados y 

miembros de la familia de Yahweh.” (VIN). 

YAHVEH es nuestro Elohim. Esta es la 

declaración de los que somos parte del 

pueblo santo del Eterno. Los que tienen otros 

dioses no son parte de Israel. Este versículo 

acentúa que solamente YHVH es el Elohim 

de Israel en este momento, pero en el futuro 

será el Elohim de toda la humanidad. Como 

está escrito en Tsefanyah (Sofonías) 3:9 

“Porque entonces haré a los pueblos puros de 

lenguaje, para que todos invoquen a Yahweh 

por nombre y le sirvan de común acuerdo.” 

(VIN); Zekharyah (Zacarías) 14:9 “Y YHWH 

será rey sobre toda la tierra. En aquel día 

YHWH será UNO, y UNO Su Nombre” (BTX3). 

“YHVH es UNO”. La palabra traducida como 

“UNO”, en hebreo es “ejad” (חָד  que implica ,(אֶּ

unidad y unicidad. En oportunidades las 

Escrituras usan este término para marcar la 

‘unidad’ entre varios elementos o personas. 

Pero cuando se usa en relación con el Eterno 

no puede tener ese sentido, porque no hay 

más que una Persona en la Deidad. 

1. Él es el Único. No tiene 'socios'. 

2. La esencia de YHVH es Una. Aunque es 
posible pensarlo a través de diversos 
atributos. 

3. Él es Uno por encima del tiempo y el 
espacio. No obstante, debido a nuestra 
mente finita, podemos pensar en eventos 
y en las personas únicamente en términos 
del pasado, el presente y el futuro, 
debemos entender que YHVH es 
Atemporal. Y aunque comúnmente 
pensemos en cualquiera como “estando” 
en un lugar, debemos recordar que el 

Eterno está presente en todo momento y 
lugar. 

4. Él está por encima de cualquier atributo 
corporal. Aunque estemos obligados a 
referirnos a Él en términos 
antropomórficos para nuestra mejor 
comprensión: 'Su Voz', 'Su Brazo', ‘Su 
dedo’, debemos comprender que en 
realidad no tiene ningún atributo físico y 
no está sujeto a ninguna condición o 
limitación. Él no es Hombre. 

La comprensión de la UNICIDAD del Eterno 
destierra del que es estudioso de Toráh, el 
egoísmo; puesto que este conocimiento lo 
eleva a la comprensión de que “el Único 
Autosuficiente es YHVH”. El resto, estamos 
sujetos a un sistema de interrelación personal 
y dependencia del Todopoderoso: 

- Y amarás. Como Él es el Único para 
nosotros, la consecuencia es amarle. Por 
eso se usa la “y” la cual determina una 
acción impostergable para el redimido: 
Devarim (Deuteronomio) 6:5 “Y amarás 
a YAHVÉH tu Elohim con todo tu corazón, 
con todo tu ser y con todos tus recursos” 
(VIN). Cuando el ha’Satán (el adversario) 
vino a Yeshúa para tentarlo, el Maestro 
respondió: “A YHVH solo temerás y a Él 
solo servirás”. Por tanto, los dos mitzvot 
de ‘amar y temer al Eterno’ forman una 
unidad. Se nos ordena amar al Eterno ‘con 
todo nuestro corazón, toda nuestra alma, 
y todos nuestros recursos’. YHVH 
constantemente envía Sus bendiciones 
sobre nosotros y todo lo que tenemos 
viene de Él. Respecto a esto, está escrito 
en Yojanán (Juan) 3:27 Yojanan 
respondió: "Nadie puede recibir nada a 
menos que sea dado a él del Cielo” 
(BKIM); es decir, del Todopoderoso. Si 
somos conscientes de Sus misericordias 
para con cada uno de nosotros, no 
tendríamos ninguna dificultad en amarlo. 
La mayoría de las veces no amamos 
porque no tenemos conciencia de cuán 
grande es el Eterno y cuanto hace por 
nuestro bienestar diariamente. Un niño en 
el vientre de su madre no ama a su madre 
aún, aunque depende de ella para su 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

16 

sobrevivencia. Cuando descubre a su 
madre, la comienza a amar. Mientras más 
crecemos, más amamos a nuestros 
padres, porque más conciencia tenemos 
de sus bondades hacia nosotros. Lo 
mismo con el Creador, en la misma 
medida que vamos teniendo conciencia 
de Su amor y bondades hacia nosotros, 
más le amamos; tengámoslo por seguro.  

- Con todo tu corazón. Se refiere a lo más 
íntimo de nuestro ser, que no puede estar 
dividido en la devoción al Eterno; Yaaqov 
(Santiago) 4:8 “Acérquense a YAHWEH y 
Él se acercará a ustedes. Limpien sus 
manos, pecadores; y purifiquen sus 
corazones, ¡ustedes los de doble ánimo!” 
(BKIM). 

- Con toda tu alma. Significa que hay que 
estar dispuesto a dar su vida por amor a 
Él y vivir solamente para Él. 

- Con todos tus medios La palabra hebrea 
que normalmente ha sido traducida como 
“fuerzas”, es “meodeja” (ָך אֹדֶּ  que no ,(מְּ
sólo significa tu fuerza, sino también: tus 
posesiones; tus medios; tus capacidades. 
De “meod” (אֹד  del Strong #3966 que (מְּ
significa: mucho. Esta palabra no habla de 
la fuerza física, en primer lugar, sino de 
todo lo que uno tiene y es, lo cual incluye 
las posesiones materiales. El amor al 
Eterno también se expresa en la manera 
de administrar nuestros bienes materiales. 
Pero el amor siempre empieza en el 
corazón y luego va saliendo hacia afuera. 

- Y estas palabras que yo te mando hoy. 
Se refiere a las palabras de la Toráh de 
Mosheh y su carácter vigente. Estas 
Palabras siempre deben ser consideradas 
como de utilidad presente. Es decir, son 
parte fundamental de nuestro diario vivir.  

- Estarán sobre tu corazón. Es la 
responsabilidad de cada uno de nosotros 
poner las palabras de la Toráh sobre 
nuestro corazón, como está escrito en 
Devarim (Deuteronomio) 11:18 “Poned, 
estas palabras en vuestro corazón y en 
vuestra alma; atadlas a vuestra mano 
como una señal, y sean como una 

diadema entre vuestros ojos” (BDJ). No es 
lo mismo tener las palabras en la mente 
que en el corazón. El corazón es la sede 
de la personalidad, lo más íntimo de 
nosotros, donde normalmente sólo cabe 
una cosa. En la mente pueden caber 
muchas ideas y opciones, pero no en el 
corazón. Allí sólo cabe una cosa o una 
opción. Y esa cosa es la que, en los 
momentos decisivos de la vida, determina 
nuestro actuar. 

- Hablarás de ello cuando estés sentado 
en tu casa. En sentido literal, cada vez 
que estamos en una reunión familiar, 
debemos tomar tiempo para hablar algo 
de la Toráh. 

- Hablarás de ella… cuando andes por el 
camino. En sentido Peshat (literal) 
significa que, al viajar, debemos siempre 
procurar tener temas de Toráh en 
nuestros labios. 

- Hablarás de ella… cuando te sientes. 
En sentido Peshat, significa que debemos 
sacar tiempo para sentarnos y estudiar 
Toráh. En sentido Sod (oculto y cuarto 
nivel de interpretación de exégesis), se 
refiere a que cuando llegue la hora de 
nuestra muerte, aún en ese momento 
difícil debemos “sentarnos” con palabras 
de Toráh en nuestros labios, 
anteponiéndolas a los pesares del 
momento. 

- Hablarás de ella… cuando te levantes. 
En sentido Peshat, significa que cuando 
estamos realizando nuestras tareas 
cotidianas, nuestros trabajos diarios, 
debemos pensar en Toráh, en 
mandamientos, en obediencia. En sentido 
Sod, tiene que ver con el momento 
cuando tenga lugar el “tejiyat hameisim” 
(la resurrección de los muertos), conforme 
nos ha sido prometido según la Epístola a 
los Romiyim (Romanos) 8:11 “Y si el 
Rúaj del que levantó a Yeshúa de los 
muertos está viviendo en ustedes, 
entonces el que levantó al Mashíaj 
Yeshúa de los muertos les dará vida a sus 
cuerpos mortales por medio de su Rúaj 



17 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

que vive dentro de ustedes” (BKIM). Esto 
tendrá lugar cuando Yeshúa regrese de 
nuevo. Oremos para que ocurra pronto y 
en nuestros días. 

6:10 “Cuando Yahweh tu Elohim te 
introduzca en la tierra que juró a tus 
padres Avraham, Yitsjaq y Yaaqov, que te 
asignaría, grandes y florecientes ciudades 
que tú no edificaste”. – Otra vez Mosheh 
exhortó a Israel a ser fiel al Eterno después 
que entrara en la tierra de Kenaan. La entrada 
a la Tierra Prometida sería el cumplimiento de 
la promesa que YHVH había hecho a 
Avraham y a su descendencia. Además, 
Israel recibiría como herencia la abundancia 
de la tierra y los bienes de los habitantes de 
Kenaan. La lista de bienes que aparece en 
Devarim (Deuteronomio) 6:11 corresponde 
a las que fueron conquistadas por los 
israelitas. En otras listas, Mosheh describe 
con más detalle la abundancia de la Tierra 
Prometida, como vemos en Devarim 
(Deuteronomio) 8:7-11; Devarim 
(Deuteronomio) 11:13-15; Devarim 
(Deuteronomio) 33:13-14. Si por un 
momento has pensado que las bendiciones 
que el Eterno tiene para tu vida están 
agotadas, recuerda lo que el Tanaj enseña en 
Yeshayah (Isaías) 64:4 y en Yeshayah 
(Isaías)52:15, que es citado a su vez por Rab 
Shaúl en: Qorintiyim Álef (1 Corintios) 2:9 
Pero como dice el Tanaj: “Ningún ojo ha visto, 
ni oídos han escuchado y el corazón de nadie 
se ha imaginado todas las cosas que 
YAHWEH ha preparado para aquellos que le 
aman” (BKIM). 

6:16 “No pongan a prueba a Yahweh su 
Elohim como lo hicieron en Masah”. – He 
aquí otra ordenanza que denota importancia 
por su lenguaje de advertencia, junto con un 
elemento comparativo que les ayudará 
recordar que esta es una línea que no se 
debe cruzar. Pues en Masah [Shemot 
(Éxodo) 17:1-7 “Brota agua de la roca de 
Jorev”], los israelitas buscaron poner al 
Eterno a prueba, imponiéndole demandas 
que supuestamente servirían para demostrar 
su poder en los términos que ellos proponían, 
según su parecer. Exigieron al Eterno que les 
proporcionara agua para beber como una 

señal de que Él estaba entre ellos y como una 
condición para seguir siéndole leales. Yeshúa 
ratifica la postura del Padre sobre este punto, 
en el momento en el que rehusó en sus días 
ofrecer señales que le acreditaran ante los 
escribas y los fariseos, cuando exigieron ser 
satisfechos antes, para ser siervos después. 
Matityah (Mateo) 12:39 “Él respondió y les 
dijo: “Una generación malvada y adúltera 
exige una señal, pero no se le dará ninguna 
señal, sino la señal del profeta Yonah” (VIN).      

6:20 Cuando algún día tus hijos te 
pregunten: “¿Qué significan los 
testimonios, los decretos y las reglas que 
les ha mandado Yahweh nuestro Elohim?”. 
– Los hijos de Israel, como herederos de los 
patriarcas, estaban incluidos en la Promesa 
del Pacto. Por eso, cada israelita debía ser 
instruido por sus padres en la obediencia a la 
Toráh. La continuidad de la fe dentro de la 
comunidad del Pacto y el futuro de la 
comunidad de fe dependía de la enseñanza 
que los padres impartían a sus hijos. Los 
padres debían enseñar a sus hijos acerca de 
las obras salvadoras de YHVH en la 
liberación de sus enemigos y los deberes que 
correspondían a cada siervo del Eterno. 

 

Séptima aliyá, 7:1-11 

7:3-4 “No harás alianza matrimonial con 
ellas: no les des tus hijas a sus hijos ni 
tomes sus hijas para tus hijos. Porque 
ellas apartarán de mí a los hijos de ustedes 
para servir a otras deidades y la ira de 
Yahweh se encenderá contra ustedes y él 
te exterminará prontamente”. – El 
contenido de estos versículos es una 
exhortación a Israel para vivir una vida 
separada de los habitantes de la tierra que 
iban a conquistar. El mandamiento expresa 
una prohibición de establecer “compromisos 
o pactos matrimoniales” con los no conversos 
(inconversos) al Eterno. YHVH, a través de 
esta orden establece una cerca de protección, 
para luego proceder a preparar al pueblo para 
su encuentro con los kenaanitas y su cultura 
urbana. El pueblo que había salido de 
Mitsráyim todavía no estaba preparado para 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

18 

enfrentar la realidad y la consecuencia de la 
relación política y religiosa con los habitantes 
de Kenaan, como bien la historia nos 
demuestra. La primera decisión de Israel al 
entrar en la tierra de Kenaan era eliminar la 
posibilidad de que la religión de los 
kenaanitas contaminara su fe en el Eterno, 
hecho este que se detenía por medio del 
mandato de restricción antes mencionado. 

7:5 “Más bien, esto es lo que harán con 
ellas: derribarán sus altares, demolerán 
sus pilares, cortarán sus postes sagrados 
y echarán al fuego sus imágenes 
esculpidas”. – El carácter totalitario del 
mandamiento no daba lugar a excepciones. 
Se debía implementar la práctica del “herem” 
ם) רֶּ  :del Strong #2764 que significa (חֵֵ֫
exterminio, por ser anatema todo cuanto 
practicaban los habitantes de esta región. 
Esta práctica permitía a Israel destruir a sus 
enemigos en la guerra y confiscar los bienes 
que no fuesen de uso religioso. Aquellos que 
formaran parte de la indumentaria religiosa 
debían ser destruidos al instante. Este 
aspecto encuentra su punto de razón cuando 
con sinceridad reconocemos que: mayor es 
la probabilidad de que lo bueno sea 
pervertido, a que lo malo sea convertido. 

7:8 “Sino que fue porque Yahweh los 
amaba y cumplió el juramento que les hizo 
a sus padres de que Yahweh los libertaría 
con mano fuerte y los rescataría de la casa 
de servidumbre, del poder del Paroh rey de 
Mitsráyim [Egipto]”. – El hecho por el cual el 
Eterno escogió a Israel no fue por su 
grandeza, sino porque tomó la decisión de 
amarlos incondicionalmente. No por sus 
méritos, sino por Su inmensa misericordia y 
por causa del juramento que había hecho a 
los Patriarcas. Aquí encontramos el amor sin 
precedentes que el Eterno tiene hacia el 
pueblo que guarda la Toráh y vive en Sus 
caminos. Como está escrito en Yojanán Álef 
(1 Juan) 4:19 “Nosotros mismos amamos 
ahora, porque Él nos amó primero” (BKIM). 
Por lo que, si quieres ser amado por el Padre, 
ya tienes una idea clra de lo que debes hacer. 

7:9 “Sabe, pues, que sólo Yahweh tu 
Elohim es ha’Elohim, el ha’Êl fiel que 

mantiene Su Alianza hasta la milésima 
generación de los que lo aman y guardan 
sus mandamientos”. – De este versículo 
entendemos algunas verdades importantes: 

- Fiel es Elohim. De esa frase no debe 
olvidarse nunca nuestra alma. Gracias a 
su fidelidad y no la nuestra es que 
estamos hoy donde estamos: Qorintiyim 
Álef (1 Corintios) 1:9 “Fiel es Elohim, por 
medio de quien fueron ustedes llamados a 
la comunión de su Hijo Yeshúa el Mashíaj, 
nuestro Maestro” (VIN). 

- Gracias a su fidelidad al Pacto fuimos 
llamados a través de Yeshúa: 
Qorintiyim Álef (1 Corintios) 10:13 “No 
les ha venido ninguna prueba que no sea 
humana; pero Elohim es fiel y no dejará 
que reciban pruebas mayores de las que 
pueden soportar, sino que junto con la 
prueba dará la salida, para que la puedan 
resistir” (VIN). 

- Gracias a su fidelidad no somos 
probados más allá de nuestras fuerzas. 
Él no nos destruirá. 

7:10 “Pero que paga instantáneamente 
con destrucción a los que lo rechazan, 
nunca lento con los que lo rechazan, sino 
que les paga instantáneamente”. – El 
Eterno pagará a cada uno según su proceder 
en esta tierra. Los que odian al Eterno 
recibirán su merecido más pronto que tarde: 
Tehilim (Salmo) 62:12 y Mishlé 
(Proverbios) 24:12. Esto debemos tenerlo 
por seguro y por consuelo a nuestro corazón 
apesadumbrado por tanta injusticia vivida. En 
ocasiones el Todopoderoso retiene el castigo 
sobre el malvado por tres motivos: 

1. Para darle tiempo para arrepentirse. 
Según aprendemos en Kefá Bet (2 
Pedro) 3:9 y Romiyim (Romanos) 2:4. 

2. Porque no desestima sus intentos de 
buenas obras en este mundo. De esto 
nos comenta Tehilim (Salmo) 73 y 
Mishlé (Proverbios) 11:31. 

3. Para darle oportunidad de criar hijos 
justos. Que no sigan su ejemplo, como 



19 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

vemos en Yejezqel (Ezequiel) 18:14-17. 

El malvado que no es castigado por sus 
malas obras en este mundo, ciertamente lo 
será en el mundo venidero, como está escrito 
en Romiyim (Romanos) 2:5 “Pero en tu 
dureza y por tu corazón no arrepentido, estás 
acumulando para ti mismo ira en el Día de la 
Ira, cuando el justo juicio de YAHWEH sea 
revelado” (BKIM). 

7:11 “Por lo tanto, observa fielmente la 
Toráh, las leyes y las reglas, que yo te 
mando hoy”. – Los mandamientos dados por 
medio de Mosheh no han cambiado para los 
descendientes de Israel. Son para hoy, como 
está escrito en Malakhí (Malaquías) 4:4-5 
“Acuérdense de la Toráh de mi servidor 
Mosheh, a quien le encargué en Jorev leyes 
y reglas para todo Yisrael. Miren, yo les 
enviaré al profeta Eliyahu antes del terrible y 
tremendo día de Yahweh” (VIN). Las leyes de 
Mosheh son para todo Israel, incluso para los 
injertados de entre las naciones por medio del 
bautismo en el Nombre de Yeshúa.  

Cuando nos acordamos de la Toráh de 
Mosheh, nos será enviado Yeshúa, por 
Segunda Vez. Si no nos acordamos de la 
Toráh de Mosheh no seremos parte de su 
grey reinante junto al Mesías, como está 
escrito en Maaseh (Hechos) 3:19-21 “Por lo 
tanto, arrepiéntanse [teshuvá] y vuélvanse a 
YAHWEH, para que sus pecados sean 
borrados; para que tiempos de refrigerio 
vengan de la presencia del Adón, y pueda 
enviar al Mashíaj designado de antemano 
para ustedes, a saber, Yeshúa. Él tiene que 
permanecer en el cielo hasta que el tiempo 
venga para restaurarlo todo, como YAHWEH 
lo dijo hace mucho tiempo cuando habló por 
medio de los profetas Kadoshim” (BKIM). 

 

 

 

 

 

 

Conclusiones 

Resumamos este estudio escritural con estos 
versos:  

- Devarim (Deuteronomio) 6:20-25 
Cuando algún día tus hijos te pregunten: 
“¿Qué significan los testimonios, los 
decretos y las reglas que les ha mandado 
Yahweh nuestro Elohim?”. Tú les dirás a 
tus hijos: “Nosotros éramos esclavos del 
Paroh en Mitsráyim y Yahweh nos libertó 
de Mitsráyim con mano fuerte. Yahweh 
produjo ante nuestros ojos señales y 
portentos maravillosos y destructivos en 
Mitsráyim, contra el Paroh y toda su casa; 
y a nosotros nos libró de allá, para 
tomarnos y darnos la tierra que prometió 
bajo juramento a nuestros padres. 
Después Yahweh nos mandó observar 
todas estas leyes, para reverenciar a 
Yahweh nuestro Elohim, para nuestro bien 
duradero y para nuestra supervivencia, 
como es ahora el caso. Será por lo tanto 
para nuestro mérito ante Yahweh nuestro 
Elohim que observemos fielmente toda 
esta Torah, como nos ha mandado” (VIN). 

“Cuando algún día tus hijos pregunten”: 
¿Hemos pensado en esto? Los niños siempre 
tienen un interrogante, un ¿por qué? Algún 
día nos van a preguntar el porqué de la 
obediencia a los mandamientos. Sería muy 
triste que nos pregunten sobre el porqué del 
abandono a la Toráh o por qué obedecemos 
a medias. ¿Qué vamos a responder? O peor, 
¿Qué le diremos al Eterno si no hemos 
instruido bien a nuestros hijos? 

Recordemos que obedecemos de la mejor y 
más excelente manera posible por varias 
razones: 

1. Fuimos libertados. 

2. Nos entregó la Tierra Prometida: La 
Nueva Jerusalén.  

3. Se nos entregó al obedecer, un bien 
duradero y la supervivencia e incluso la 
vida Eterna. 

4. Porque es el único mérito que podemos 
tener ante Él. Aunque es Él quien lo 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

20 

produce en nosotros. 

5. Para dejar este legado a la próxima 
generación: A nuestros hijos. 

 

Esta Parashá contiene los mandamientos 
número 416 – 427 de los 613: 

416. No desear lo que pertenece a nuestro 
prójimo, Devarim (Deuteronomio) 5:18 

417. Precepto respecto a la Unicidad de 
Elohim, Devarim (Deuteronomio) 6:4 

418. Precepto de amar a Elohim, Devarim 
(Deuteronomio) 6:5 

419. Precepto de estudiar Torah, Devarim 
(Deuteronomio) 6:7 

420. Precepto de recitar el Shemá en la 
mañana y en la noche, Devarim 
(Deuteronomio) 6:4 

421. Precepto de colocarse tefilín en el brazo, 
Devarim (Deuteronomio) 6:8 

422. Precepto de colocarse tefilín en la 
cabeza, Devarim (Deuteronomio) 6:8 

423. Precepto de colocar Mezuzáh en la 
puerta, Devarim (Deuteronomio) 6:9 

424. Prohibición de probar demasiado a un 
verdadero profeta, Devarim (Deuteronomio) 
7:16 

425. Precepto de aniquilar a las siete 
naciones de Kenaan, Devarim 
(Deuteronomio) 7:2 

426. Prohibición de conceder gracia a un 
idólatra, Devarim (Deuteronomio) 7:2 

427. No tomar lazos matrimoniales con 
adoradores de ídolos, Devarim 
(Deuteronomio) 7:3 

 

 

 

________________ 
 
Fin de la Parashá. 

Nuestros comentarios obedecen a la doctrina 
establecida en EMC SHALOM 
INTERNACIONAL como Ministerio de 
Raíces Hebreas y son pilares que 
defendemos y exponemos en la predicación 
del Único Evangelio que los primeros 
emisarios (shlijim-apóstoles) pregonaron 
con un solo propósito: Restaurar el Reino de 
Israel. Maaseh (Hechos) 1:6 y dirigido a los 
destinatarios establecidos en Iaakov 
(Santiago) 1:1 y Kefá Álef (1 Pedro) 1:1 “LA 
CASA PERDIDA DE ISRAEL”. 
 
El mismo Rab Shaúl (Shaliaj Pablo) emisario 
por excelencia para todos los gentiles, sabía 
de antemano que su foco de alcance era 
solamente las doce tribus dispersas 
llamadas “Ovejas perdidas de la casa de 
Israel” [Melo Ha Goyim]: Los justos de las 
naciones”, Maaseh (Hechos) 26:7. Es el 
cumplimiento de esta misma promesa que 
nuestras doce tribus esperan obtener, 
resueltamente haciendo sus actos de 
adoración noche y día; a pesar de esto, ¡es 
en relación con esta esperanza, su Majestad, 
que hoy soy acusado por los judíos! 
 
Este documento es comentado 
semanalmente en vivo y en directo en 
nuestras clases por internet, cada Shabat de 
9:00 a.m. a 12:30 p.m. (Horario Este de EU) 
a través de www.zoom.com y el ID para 
ingresar al canal de EMC SHALOM 
INTERNACIONAL es: ID 4637031177  
 
Nuestro único deseo a través de este material 
es que tú y los tuyos sean más que 
bendecidos por un entendimiento superior de 
las Escrituras; moviéndonos del mensaje 
subjetivo de hoy y casi místico, a lo objetivo 
del mensaje, con una mayor certeza 
idiomática y envuelto en su ambiente cultural 
respectivo, dándonos así la mayor solidez 
interpretativa de los textos. 
 
Todos los creyentes en el Elohim de la Biblia 
tienen un común denominador y un solo 
deseo, el cual es establecer un 
“avivamiento” tan poderoso que traiga la 
presencia de El Rey de reyes y establezca su 
Reino de una vez y para siempre; pero lo 

http://www.gotomeeting.com/
http://www.zoom.com/
http://www.gotomeeting.com/


21 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

Ingresa a nuestro canal de 
Telegram (escanea el 

código QR) 

  

único que traerá esto a la congregación de los 
santos de Israel es “LA HISTORIA BÍBLICA”, 
el volver al fundamento y a la forma inicial de 
la FE HEBREA.  
 
Este documento, así como la clase de Toráh 
de cada Shabat, están orientadas hacia el 
conocimiento de la historia espiritual de un 
pueblo: “ISRAEL”; así como a vivir con el 
entendimiento de que somos la continuación 
y conclusión de esta hermosa historia de 
amor.  
Estamos muy agradecidos por sus aportes a 
nuestro ministerio. Nos está permitiendo ir 
con mayor excelencia. 

https://www.PayPal.me/emcshalom  

¡SHALOM LEKULAM! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.paypal.me/emcshalom

