EMC SHALOM INTERNACIONAL
PARASHA 45 VAETJANAN | DEUTERONOMIO 3:23 - 7:11

Prohibida toda reproduccion lucrativa - Utilizar bajo permiso.

Para mas informacién puede ubicarnos por medio de nuestra pagina web www.emcshalom.com
también a través de nuestro canal en YouTube EMC Shalom Internacional
y puedes escribirnos a nuestro correo emcshalomint@gmail.com

Aliyot de la Torah:

3:23-4:4

4:5-40

4:41-49

5:1-18 (21 V. Castellanas)
5:19 (22 V. Castellanas)

-6:3 Ingresa a nuestro canal de
Telegram (escanea el
6:4-25

cédigo QR)
7:1-11
Maftir: 7:9-11

arwnE

© N

Haftarah: Yeshayah (Isaias) 40:1-26

Brit Hadashah: Hitgalut (Revelacion) 2:18-
29; 3:1-6; 3:7-13; 3:14-22; 4:1-11

VAETJANAN Significa: “Y supliqué”.

Introduccién

Esta Parasha, Va’Etjanan, “Y supliqué”, le da
continuacion al andlisis acerca de las
reprensiones que Mosheh Rabenu da a
nuestro pueblo Israel, asi como un padre
amonesta a sus hijos motivado por su amor y
su compasion. Las horas se acercaban para
su partida y mientras el pueblo se alistaba
para cruzar el rio Yardén (Jordan) bajo el
nuevo mando de leoshua (Josu€), Mosheh
derramaba su alma ante el pueblo
mostrandole las dimensiones de su relacion
privada y personal con el Eterno; para nuestro
bien, con la mira puesta en la fidelidad de
Israel para mantenerse dentro de los pactos y
promesas que le habian sido ya dados, para
gue no se desviara ni a la derecha ni a la
izquierda de los mandamientos, preceptos y
ordenanzas otorgadas para bendiciébn vy
distincion entre las naciones: Yahoshua
(Josué) 1:7 “Pero tienes que ser muy fuerte y
resuelto a observar toda la Torah que mi
servidor Mosheh te ordend. No te desvies de
ella ni a la derecha ni a la izquierda, para que
tengas éxito dondequiera que vayas” (VIN).

Primera aliya, 3:23 - 4:4

3:23 “Yo le supliqué a Yahweh en aquella
ocasion, diciendo”. — Este texto se
encuentra enmarcado en la porcidn que
registra el paso de revista hecho por Mosheh,
de la historia nacional desde Sinai hasta el
lardén (Jordan): Devarim (Deuteronomio)
1:6; Devarim (Deuteronomio) 3:29. Con
esta afirmacion comienza la confesion de
Mosheh, con el deseo expresado en rogativas
al Eterno, sin disimulo de su preocupacion y
trato paternal para toda la nacion. Esta
suplica deriva en otra clase magistral de
dependencia, sujeciébn y busqueda de
orientacién por el Todopoderoso, dejando en
cada testigo la inquietud por imitar su ejemplo,
en nuestro caso, con el fin de que seamos
hallados entre los mencionados en Ivrim
(Hebreos) 6:12, siendo conscientes de
nuestra condicion actual y desafiandonos a
experimentar las promesas: Ivrim (Hebreos)
6:12 “Para que no se hagan rezagados, sino
que sean imitadores de los que por su
confianza y paciencia estan recibiendo lo que
ha sido prometido” (BKIM).

3:25 “Permiteme, por favor, atravesar y ver
la buena tierra al otro lado del Yardén, esa
hermosa serraniay el Levanén”. — Mosheh
implor6 en oraciéon porque la voluntad del
Eterno fuera ir delante del pueblo de Israel
para atravesar el lardén (Jordan) y entrar a la
tierra de Kenaan. La respuesta del
Todopoderoso a esta oracion fue una mezcla
de misericordia y juicio como bien podemos
apreciar en el texto. Elohim considera bueno
negar muchas cosas que deseamos, aunque
muchos piensen que no es asi. El escucha
nuestras oraciones, pero puede no
concedernos precisamente aquello por lo cual
estemos oramos. Si El en su infinita
misericordia y sabiduria no nos da lo que
deseamos, pero por su gracia hace que
estemos en Shalom sin eso, el resultado
viene a ser el mismo. Contentémonos con
tener a YHVH como nuestro Padre (Abba) y


http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com

su Tordh por porcién nuestra, aunque no
obtengamos todo lo que quisiéramos en este
mundo.

3:26 Pero Yahweh estaba enojado
conmigo por culpa de ustedes y no quiso
escucharme. Yahweh me dijo: “jBasta ya!
iNunca vuelvas a hablarme de este
asunto!”. - La expresion “basta”
corresponde en hebreo a “rav-laj” (37-21),
que significa: “mucho para ti”. Esta expresion
se puede entender de dos maneras. Como:
‘iBasta!”; o como: “iMucho te espera!”.
Mosheh ya tenia una herencia grande
esperando en la resurreccién de los muertos
y por eso no debia preocuparse demasiado
por entrar en la tierra en esta ocasion. El ya
tenia asegurado un futuro muy glorioso en el
‘Olam Ha’B&”, el mundo venidero. Las
Escrituras ensefian que la herencia que
recibimos de nuestro Padre Celestial se
encuentra en dos tiempos: en el Olam Ha'ze,
el siglo presente; y en el Olam Ha’Ba, el siglo
futuro. Mosheh no recibié ninguna herencia
en la tierra en ese tiempo, pero la recibira en
el tiempo futuro después de la Resurreccion
de los Muertos en la Segunda Venida de
Yeshua Ha’Mashiaj. La Escritura nos ensefia
en Hitgalut (Apocalipsis) 20:6 “Feliz y
santo el que tiene parte en la primera
resurreccion. Sobre éstos la segunda
muerte no tiene ningln poder; sino que
seran sacerdotes de Elohim y del Mashiaj,
y reinaran con él por mil afios.” (VIN).

4:1 “Y ahora, Yisrael, presta atencién a las
leyes y reglamentos que les estoy
ensefiando a observar, para que vivan y
entren a ocupar la tierra que les esta
dando Yahweh el Elohim de sus padres”.
— La palabra hebrea para atender es “Azan”
(1Tx) del Strong #238; que significa: expandir;
ensanchar el oido (con la mano), escuchar,
dar oido, oir, percibir, implicando el deber de
actuar prontamente en pro de prestar oidos a
lo que YHVH transmitic a Mosheh y que
estableci6 como leyes y estatutos para Su
pueblo. Estas leyes y estatutos que se
emplean en este versiculo son sinénimos y
definen el caracter de todas las leyes
contenidas en los capitulos de Devarim
(Deuteronomio) 5 al 26. El poder y el amor

EMC SHALOM INTERNACIONAL

del Eterno por Su pueblo son aqui la base y
motivo del llamado a la cautela, que a su vez
recuerda las advertencias hechas con
anterioridad. Y aunque se refiere en gran
medida al Pacto Nacional para Israel puede,
no obstante, aplicarse a los que viven bajo
estas leyes y estatutos en otras naciones.
Nuestra obediencia no es la moneda de
cambio para la adquisicién de la Salvacion,
pero es la unica e indubitable prueba de que
somos participes del pueblo que ha sido
salvado por medio de Yeshua Ha’Mashia,;.

4:2 “No anadan nada a lo que yo les mando,
ni le quiten nada, sino observen los
mandamientos de Yahweh su Elohim que
yo les mando”. — No tenemos autoridad
alguna para afiadir o quitar a los
mandamientos establecidos por YAHVEH.
Este tema es tocado en Hitgalut
(Apocalipsis) 22:18-19 “Yo advierto a todo el
gue oye las palabras de la profecia de este
libro: Si alguno afiade a estas cosas, Elohim
le afiadira las plagas que estan escritas en
este libro; y si alguno quita de las palabras del
libro de esta profecia, Elohim le quitara su
parte del arbol de la vida y de la santa ciudad,
de los cuales se ha escrito en este libro” (VIN).
Muchos se toman la libertad de afadir y de
quitar elementos establecidos en la Torah de
Elohim.

Como ejemplo podemos ver como el Shabat
y las Fiestas del Eterno han sido eliminadas
del culto a Elohim por la religion catodlica y
cristiana, substituyéndolo por el domingo
como dia de observar y afiadiendo
festividades de origen pagano que no
corresponden a las establecidas en la Torah.
El ser luz en el mundo esta relacionado con
nuestras obras de justicia: Matityah (Mateo)
5:16 “Asi debe alumbrar la luz de ustedes
delante de la gente, para que vean sus
buenas obras y glorifiquen a su Padre que
esta en el cielo” (VIN). La Torah es nuestra
guia de fe y de practica. El practicarla es lo
gue se nos cuenta como obras de fe y/o de
justicia: Yojanan Alef (1 Juan) 3:4 “Todo el
gue comete pecado también infringe la ley,
pues el pecado es infraccion de la ley” (VIN).
Si pecar es quebrantar la ley, no pecar es
guardarla. Tan sencillo como dos mas dos. Si



afiadimos o quitamos, estamos eliminando lo
gue fue establecido para que fuésemos luz a
las naciones.

4:4 “Mientras que ustedes los que se
aferraron a Yahweh su Elohim estéan todos
vivos todavia”. — Hasta ahora hemos visto
qgue el cumplimiento de los mandamientos
trae vida y prosperidad en este mundo y en el
mundo venidero. Este versiculo nos ensefia
otro aspecto de lo mismo. La palabra
traducida por la version RV60 como
“seguisteis” y en la version LBLA como
‘permanecisteis fieles” viene de la palabra
hebrea “devek” (j7271) del Strong #1694 de la
raiz #1692 que significa: afectar a, asirse o
adherirse. Asi que, adherirse al Eterno es lo
mismo que serle fiel y no juntarse con otros
dioses y sus costumbres. Esta union con el
Eterno es la que da vida. Todos los que se
habian adherido al Eterno fueron preservados
con vida hasta el dia llamado “hayom” (ni*a)
gue significa: hoy. A nivel de Drash, puede ser
entendido como el “presente eterno” y
también como ‘el dia final”. El que se apega
a YHVH siempre tendrd un hoy; una
existencia en el presente.

El que se aparta de El, un dia perdera el
derecho de experimentar el dia que entonces
sera llamado “hoy”. La palabra hebrea
‘hayom”, literalmente, “el dia”, traducida
como “hoy”, aparece 75 veces en el libro de
Devarim (Deuteronomio), mas de dos veces
por capitulo. Esto nos ensefia que no hay que
dejar el cumplimiento de los mandamientos
para mafiana, para cuando podamos o para
cuando tengamos las condiciones que
consideramos propicias. El presente es el dia
para cumplirlos. Se debe dejar las excusas y
no darle mas cabida a los pretextos que no
hacen mas que retener y apartar las
bendiciones por obedecerlos, que causan
gue hoy no se obtenga lo que ha sido
conferido por el Eterno para nuestro disfrute.
Puede también asociarse a una conciencia
entenebrecida y rebelde el no cumplirlos por
lo que la decision de obedecer no es para
ayer ni para mafana, es para “hoy”. Asi que,
si el Eterno te habla hoy, no lo dejes para otro
momento, como estd escrito en Tehilim
(Salmo) 95:7-11 “Porque EI es nuestro

EMC SHALOM INTERNACIONAL

Elohim y nosotros somos el pueblo que el
atiende, el rebafio a su cuidado. Escuchen
hoy su voz: “No endurezcan su corazon como
en Meribah, como aquel dia en Masah, en el
desierto, cuando sus padres me pusieron a
prueba, me probaron aunque habian visto mis
obras”. Cuarenta afios me estuvo provocando
aquella generacion; y dije: “Es un pueblo
descarriado que no conoce mis caminos”. Por
eso juré indignado que no entrarian en mi
lugar de descanso” (VIN). De la misma forma
se nos dice en Ivrim (Hebreos) 3:12-13
‘iEscuchen hermanos, que no haya en
ninguno de ustedes un corazon maligno, falto
de confianza, que los lleve a apostatar del
Elohim viviente! Mas bien, exhdértense el uno
al otro todos los dias mientras este dia sea
llamado Hoy, para que ninguno de ustedes se
endurezca por el engario del pecado” (BKIM).

Segunda aliya, 4:5 - 40

4:5 “Miren, yo les he impartido a ustedes
leyes y reglamentos, como me ha
mandado Yahweh, para que los practiquen
en la tierra que estan a punto de entrar y
ocupar”. — En este punto la Torah esta
ensefiando sobre dos tipos de
mandamientos:  “jukim”  (estatutos) vy
“‘mishpatim” (decretos). Los jukim son
aquellos que no tienen una explicacion légica
del por qué cumplirlos. Los mishpatim son
mandamientos de caracter social, que
cuentan con una explicacion del por qué
obedecer. Asi mismo, este versiculo hace
alusibn a la necesidad de cumplir los
mandamientos aqui en la tierra. La tierra de
Israel es el primer lugar donde hay que
guardar la Torah del Eterno y esto proviene
de lo prometido a Avraham: Devarim
(Deuteronomio) 26:9. La Torah fue dada
para ser guardada en la tierra de Israel,
principalmente por su caracter constitucional.
Fue dada para que se funcionara a plenitud
en el marco territorial. Hay varios
mandamientos que, a pesar de estar vigentes,
no aplican en la actualidad. No solo por el
factor de la didspora (dispersién), sino por el
momento profético en el que se encuentra
hoy el pueblo del Eterno.



4:6 Obsérvenlos fielmente, que esa sera
una prueba de su sabiduria vy
discernimiento para otros pueblos,
guienes al oir de todas estas leyes diran:
“Verdaderamente, esa gran nacion es un
pueblo sabio y de discernimiento”. — Esta
segunda aliy4d nos adentra en otra escala de
exhortaciones empleadas por Mosheh al
pueblo del Eterno. Primero una exhortacion
de caracter mandatario, la cual se hace
evidente por el acento imperativo de su
discurso al declarar: “Oid la palabra de YHVH
y obedecedla” y que a su vez también es de
advertencia al decir: “No afiadais a su ley ni la
disminuydis”. A estas palabras Yeshua le da
un nivel de veracidad y vigencia al mencionar
en Matityah (Mateo) 24:35 “El cielo y la tierra,
pasaran, mas mi palabra no pasard” (VIN).
Segun esta declaracion mesianica, nos debe
situar como pueblo del Eterno que conoce Su
palabra, en una posicion de identidad de tal
manera que podamos sentirnos amonestados
por nuestra propia historia.

La historia ensefia lecciones e impone
obligaciones en cada siervo fiel del
Todopoderoso. Los que hemos aceptado
nuestra nueva identidad como hebreos en
Yeshua el Mesias, debemos estudiar la
historia con el fin de entender, como YHVH
gobierna las naciones y el camino de Su
providencia. El v.6 resalta el hecho de que, a
vista de su impresion en las otras naciones, la
obediencia a la Torah serd nuestra mayor
certidumbre y fuente de sabiduria. De esta
manera, obedeciendo, las deméas naciones
reconoceran nuestra relacion con YHVH y se
admiraran de nuestra prosperidad y temeran
al poder dado por el Eterno a Israel. A lo
anterior se afiade el acto que garantizara el
futuro de gloria de la nacion: “No os olvidéis.
Enseifiad esta ley diligentemente a
vuestros hijos”. Este es un tema que
aparece frecuentemente en la exhortacion de
Mosheh al pueblo de Israel Devarim

(Deuteronomio) 6:7, 20-21; Devarim
(Deuteronomio) 11:19; Devarim
(Deuteronomio) 31:13; Devarim

(Deuteronomio) 32:46.

Moshé acentlila en su discurso, el reclamo a
no olvidar: “Acordaos que ‘vosotros mismos

EMC SHALOM INTERNACIONAL

y vuestra nacién oisteis la terrible voz del
Todopoderoso mismo, cuando pronuncio
vuestro Decalogo y que tenéis su copia
Autografa conservada como testimonio (El
arca del testimonio)”. Acordaos de que
“cuando oisteis su voz no visteis semejanza
alguna de El y cuidaos de no hacer ninguna
semejanza de cosa alguna que esté arriba en
el cielo, o abajo en la tierra; no os postréis
para adorarlas”. Acordaos de que “YHVH es
celoso y que no puede permitir el pecado, y
estad seguros de que El verd vuestros
pecados. No os hagdis tan dulcemente
sentimentales que lleguéis a pensar que es
descortés decir la palabra ‘condenacién”.
Acordaos de las terribles palabras de
nuestro Mélej Ha’Mashiaj Yeshua, quien es el
mas grande, incluso que Mosheh y dijo en
Matityah (Mateo) 10:28 “No teman a los que
matan el cuerpo, pero no pueden matar la
vida. Mas bien, témanle a aquel que puede
destruir tanto la vida como el cuerpo en el
Crematorio” (VIN), o cuando dijo en Matityah
(Mateo) 25:41 “Entonces les dira también a
los de su izquierda: ‘Apartense de mi,
malditos, al fuego eterno preparado para el
Acusador y sus mensajeros.” (VIN). A esta
corresponde la gama de exhortaciones
realizadas por Mosheh en su discurso, hasta
esta porcion.

4:7-8 “Porque ¢qué gran nacion hay que
tenga unadeidad tan cercana como lo esta
Yahweh nuestro Elohim siempre que lo
invocamos? O ¢qué gran nacion tiene
leyes y reglas tan perfectas como toda
esta Torah que les pongo delante hoy?” —
Aprendemos del v.8 que todos Ilos
mandamientos, a pesar de la incomprension
de algunos, son todos justos sin distincion.
Esto constatar en Tehilim (Salmo) 119:160,
62,106,164 “La suma de tu palabra es verdad,
y cada una de tus justas ordenanzas es
eterna” (BDLA); “A medianoche me levantarée
para darte gracias, por tus justos
mandamientos”; “He jurado, y lo confirmo:
Guardaré tus justos mandamientos”, “Siete
veces al dia te alabo, a causa de tus justos
mandamientos” (BTX3). Esta escrito ademas
en Romiyim (Romanos) 7:12 “Asi que, la
Torah es Kadosh; esto es, el mandamiento es



Kadosh, justo y bueno.” (BKIM). Y ademas,
Romiyim (Romanos) 3:1-2 “;Cual es,
entonces, la ventaja del Yahudita? ¢O qué
beneficio hay en la circuncision? Mucho, en
todo sentido. En primer lugar, porque a ellos
se les encomend6 la Palabra de Yahweh”
(VIN). En este texto se declara que una de las
ventajas que nos lleva el pueblo de los
iahuditas es que a ellos se les entrego la
Palabra. Es decir, a nosotros nos
corresponde ir a lo que se les entrego a ellos.
Ellos son como nuestros hermanos mayores.
Y oramos para que les llegue la revelacion de
Yeshua Ha'Mashiaj; aunque entendemos la
promesa para ellos cuando Mashiaj regrese,
cf. Zekharyah (Zacarias) 12y 13.

4:9 “Pero ten mucho cuidado y cuidate
escrupulosamente, para que no olvides lo
gue viste con tus propios 0jos y para que
no se te vaya de la mente mientras vivas.
Y dalo a conocer a tus hijos y a los hijos
de tus hijos”. — En este texto se enfatiza que
no solamente hay que hablar de los estatutos
con los de afuera. Hay un asunto que
necesitamos asumir que es mas importante,
y es el de transmitir las experiencias
personales y las palabras de la Torah a
nuestros propios hijos.

Los padres y los abuelos tienen una gran
responsabilidad, la cual consiste en la
transmision de la revelacién a los hijos y a los
nietos, procurando llevar de aliya en aliya, en
crecimiento en la obediencia a la Palabra de
YHVH a la siguiente generacion. Ejemplo de
ello lo observamos en Devarim
(Deuteronomio) 31:19 “Por eso, escribe este
poema y enséfieselo al pueblo de Yisrael;
ponlo en sus bocas, para que este poema sea
testigo contra el pueblo de Yisrael” (VIN), con
el fin de que se cumpla lo que Rab Shaul
declarara en Filipiyim (Filipenses) 2:15
“para que sean irreprensibles y sencillos,
hijos de Elohim sin mancha en medio de una
generacion torcida y perversa, en la cual
ustedes resplandecen como lumbreras en el
mundo,” (VIN).

4:10 El dia que te presentaste delante de
Yahweh tu Elohim en Jorev, Yahweh me
dijo: “Reuneme al pueblo para hacerles oir

EMC SHALOM INTERNACIONAL

mis palabras, para que aprendan a
respetarme mientras vivan en la tierray asi
ensefen a sus hijos”. — Los padres tienen la
obligacion de ensefiar a sus hijos la Torah del
Eterno y no otros. Los padres son los
responsables para que sus hijos aprendan la
Torah. Para cumplir este mandamiento
podran también pedir ayuda de otras
personas, sin transferir esta responsabilidad
a terceros pues por ello tendremos que dar
cuenta al Eterno. Tengamos presente las
palabras escritas en: Tehilim (Salmo) 19:7
“La Torah de Yahweh es perfecta, y
transforma la vida; los decretos de Yahweh
son duraderos, y hacen sabio al sencillo.”
(VIN); Mishlé (Proverbios) 22:6 “Instruye al
nifio en el camino que debe andar; y cuando
viejo, no se apartara de él” (BKIM).

4:11-12 “Ustedes se acercaron y se
pararon al pie del monte. El monte ardia
con llamas hasta el mismo cielo, oscuro
con densisimas nubes. Yahweh les hablé
desde el fuego; ustedes oyeron el sonido
de las palabras, pero no percibieron
ninguna forma, nada sino una voz”. —
Comparemos este versiculo con el siguiente
en Ivrim (Hebreos) 12:18-24 Ustedes no se
han acercado al monte que se podia tocar, al
fuego encendido, a las tinieblas, a la profunda
oscuridad, a la tempestad, al sonido de la
trompeta y al estruendo de las palabras, que
los que lo oyeron rogaron que no se les
hablara més; porque no podian soportar lo
que se mandaba: “Si un animal toca el monte,
sera apedreado”. Y tan terrible era aquel
espectaculo que Mosheh dijo: “jEstoy
aterrado y temblando!”. M&s bien, ustedes se
han acercado al monte Tziyon, a la ciudad del
Elohim vivo, a la Yerushalayim celestial, a la
reunion de millares de mensajeros, a la
asamblea de los primogénitos que estan
inscritos en el cielo, a Yahweh el juez de
todos, a la comunién espiritual de los justos
gue han llegado a la madurez, a Yeshua el
mediador de la nueva alianza, y a la sangre
rociada que habla mejor que la de Hével”
(VIN). Al comparar estos dos pasajes
podemos ver que aquellos temieron a La Voz
gue hablaba desde el monte. Por ese motivo,
ahora nosotros a los que se nos ha mostrado



mayor gloria, debemos temer y obedecer con
mayor fervor: Ivrim (Hebreos) 12:25 “Miren
gue no rechacen al que habla. Porque si no
escaparon aquéllos que en Ila tierra
rechazaron al que advertia, mucho menos
escaparemos nosotros si nos apartamos del
gue advierte desde el cielo” (VIN).

4:12 “Yahweh les habl6 desde el fuego;
ustedes oyeron el sonido de las palabras,
pero no percibieron ninguna forma —nada
sino una voz.” — La primera parte de este
versiculo, que encierra un pensamiento
retroactivo, lleva al autor a los instantes de su
[lamamiento, que en este momento de
recuento, exhortacién y comision sitla a todo
un pueblo en el mismo momento, haciéndoles
entender que todos ellos fueron testigos de la
vOoz que surgia de entre las llamas y que, asi
como hasta este punto El habia sido fiel a esa
voz, ellos debian actuar de la misma forma.
Operando y emitiendo hacia los demas este
mismo fuego. Esto se logra por medio del acto
de meditar en la Palabra de YHVH. La palabra
hebrea “hagig” (a1an) del Strong #1901 que
se tradujo como “meditaba”, significa:
susurrar, pronunciar, gemir, meditar.

La meditacion hebrea consiste, no solamente,
en usar la mente, sino también la boca. Esto
implica repetir las palabras de la Torah con un
espiritu de oracion. El estudio de la Torah
junto con la oracion en el Espiritu es lo Unico
gue puede producir el fuego divino en nuestro
corazon. No lo produce el incursionar en el
modelo “neocarismatico” o el leer libros de
autoayuda. Esto lo produce el estudio de la
Torah junto con la oracion. “Oisteis su voz,
sélo la voz, pero no visteis figura alguna”. La
palabra hebrea que ha sido traducida para
figura es “temunah” (ny1nn) del Strong #8544
gue significa: imagen, figura, silueta, retrato.
Esto nos permite entender que YHVH no
tiene figura; o por lo menos que no se ha
mostrado en ninguna figura a los hijos de
Israel, con el fin de que no tengan la tentacion
de hacer alguna figura de la deidad.

4:13 “El les declaré la Alianza que les
mando observar, las Diez Palabras; y las
escribié en dos tablas de piedra”. — En el
hebreo no estd escrito, como muchos

EMC SHALOM INTERNACIONAL

suponen y aun promueven “Los Diez
Mandamientos”. Como este texto precisa, 1o
que esta escrito es “Las Diez Palabras”,
“aseret ha’devarim” (o™aTn nIwy). Los que
ensefian tal cosa, son los que contindan
vendiendo a los que no estudian la Palabra,
un evangelio que se asemeja a los cuentos de
los hermanos Grimm. Esto nos recuerda que
nuestro trabajo ha de ser como el que fue
encomendado a Timoteo por Rab Shaul en 1
Timoteo 1:4 “Haz que ellos desistan de poner
su atencion en fabulas y genealogias
interminables, esto desvia a la gente a la
especulacion, en vez de hacer el trabajo de
YAHWEH que requiere confianza” (BKIM).

4:15-17 “Por su propio bien, pues, tengan
mucho cuidado, ya que no vieron forma
cuando Yahweh su Elohim les habl6 desde
el fuego en Jorev, de no actuar
perversamente y hacerse una imagen
esculpida a semejanza de cualquier figura,
en forma de hombre o de mujer, en forma
de alguna bestia de la tierra, en forma de
algun ave alada que vuela en el cielo”. —
Estamos en presencia de una prohibicién
absoluta de no hacer esculturas de ninguna
clase. Es un mandamiento que no presenta
una clausula que diga “siempre y cuando no
los adores, la puedes hacer”. jNo!, esta
terminantemente prohibido por la ley, la
materializacion de las expresiones
antropomorfistas acerca del Eterno que
aparecen en el relato Biblico.

4:18 “En forma de algun reptil que se
arrastra sobre el suelo, en forma de algun
pez que haya en las aguas bajo la tierra”.
— Est4 prohibido representar al Mesias
Yeshua por medio de un pez. El origen del
simbolo del pez llamado IXTUS, es el culto al
dios-pez filisteo Dagdn, que fue infiltrado en
la fe por los cristianos durante el segundo
siglo después del Mesias. En lugar de
abandonar sus idolos y servir al
Todopoderoso, arrastraron sus practicas
paganas y las mezclaron con el judaismo
mesianico. De esta manera se iba formando
el cristianismo, como una mezcla del
judaismo con practicas paganas populares
gue existian en todo el Imperio Romano. Esta,
sin lugar a duda, es una evidencia historica de



gue el ministerio de la iniquidad encargado de
degenerar la verdad tejid la cuna en la que
creci6 el cristianismo con fibras de apostasia
y sincretismo, desviando la atencion y
proponiendo de manera oculta con esto que,
si El es Elohim, al que se adora es al dios-pez.

Al hablar de un pez, refiriéendose a la
dispersion, a los que son pescados en las
aguas del mundo, de esta manera no
presenta un uso inadecuado. Sin embargo,
no debe ser usado fisica, gréafica o de ninguna
manera para representar a Yeshua, pues
carece de base biblica por completo.
Evitemos esta mezcla pagana.

4:19 “Y cuando mires arriba al cielo y
observes el sol, lalunay las estrellas, toda
la hueste celeste, no debes ser atraido a
inclinarte ante ellos ni a servirles. Estos,
Yahweh tu Elohim los ha repartido a otros
pueblos en todas partes bajo el cielo”. —
Esto nos lleva a recordar lo que dice el Pacto
Renovado (Brit Hadashah), declarando los
errores que llevan a la humanidad caida y
sucia al pecado en Romiyim (Romanos)
1:21-32 (VIN)

21 ‘Porgue habiendo conocido a Yahweh, no
lo glorificaron como Elohim, ni le dieron
gracias; mas bien, se envanecieron en sus
razonamientos, y su mente insensata se les
obscurecio’.

- Primer error de la humanidad, no glorificar
a Elohim y el segundo no darle gracias.

22 "Pretendiendo ser sabios se volvieron
necios’,

- No buscaron la sabiduria de Elohim.

23 Y cambiaron la gloria del Elohim
incorruptible por una imagen a la semejanza
de hombre corruptible, de aves, de
cuadrupedos y de reptiles’.

- Al no buscar la sabiduria del Eterno los
llevd a la idolatria.

24 ‘Por eso Elohim los abandon6é a la
impureza, en las pasiones de sus corazones,
para deshonrar sus cuerpos entre ellos
mismos’.

EMC SHALOM INTERNACIONAL

- La idolatria lleva a una nacion, pueblo o
personas a escalones muy bajos de
degradacion moral, como la
homosexualidad y el lesbianismo.

25 ‘Ellos cambiaron la verdad de Elohim por
la mentira, y veneraron y rindieron culto a la
creacion antes que al Creador, quien es
bendito para siempre. Ameén’.

- Cambiar la verdad por la mentira hace que
Elohim entregue esas personas a la
maldad de su propio corazén, a ser
gobernados por sus propias pasiones.

26 'Por esa razon, Elohim los dej6 a merced
de pasiones vergonzosas; pues sus mujeres
cambiaron las relaciones naturales por
relaciones antinaturales’. 2?Y lo mismo
hicieron los hombres: dejando las relaciones
naturales con la mujer, se encendieron en sus
pasiones desordenadas unos con otros,
cometiendo actos vergonzosos, hombres con
hombres, y recibiendo en si mismos el castigo
que corresponde a su extravio’.

- La homosexualidad trae castigos muy
severos.

28 ‘Como ellos no se dignaron tener en
cuenta a Yahweh, los abandoné Elohim a
merced de una mente reprobada, para hacer
lo que no se debe’.

- Entregados a una mente que no desea
hacer lo bueno.

29 ‘Se han llenado de toda injusticia, maldad,
avaricia y perversidad. Estan colmados de
envidia, homicidios, contiendas, engafos,
mala intencion’. 30 ‘Son contenciosos,
calumniadores, enemigos de Elohim,
insolentes, arrogantes, jactanciosos, con
inventiva para lo malo, desobedientes a sus
padres’, 31 ‘Sin discernimiento, desleales,
crueles y sin compasion’. 32 ‘A pesar de que
ellos reconocen el justo veredicto de Elohim,
gue los que practican tales cosas son dignos
de muerte, no soélo las hacen, sino que
también se complacen en los que las
practican’.

- Esigual para el que lo hace como para el



gue lo permite; ambos recibiran el mismo
castigo.

- Aquellos que saben que algo esta mal y
no salen a enfrentar al pecado reciben el
mismo castigo del que comete la falta.

4:20 “Pero a ustedes los tomé Yahweh y
los sacé de Mitsrayim, aquel horno de
hierro, para ser el pueblo de su propiedad,
como es ahora el caso”. — Este pasaje nos
lleva al Pacto Renovado (Brit Hadashah): Tito
2:14 “Quien se dio a si mismo por nosotros
para redimirnos de toda iniquidad y purificar
para si mismo un pueblo propio, celoso de
buenas obras” (VIN). El horno de hierro se
refiere a la iniquidad que nos dominaba y
sometia. Fuimos librados por Yeshua para
ser un pueblo celoso de buenas obras: Kefa
Alef (1 Pedro) 2:9 “Pero ustedes son linaje
escogido, real sacerdocio, nacion santa,
pueblo adquirido, para que anuncien las
virtudes de aquel que los ha llamado de las
tinieblas a su luz admirable” (VIN). Esto es lo
gue somos y para lo que fuimos llamados.

4:23-24 “Tengan cuidado, pues, de no
olvidarse de la Alianza que Yahweh su
Elohim hizo con ustedes y de no hacerse
una imagen esculpida en cualquier
semejanza, contra lo cual te ha mandado
Yahweh tu Elohim. Porque Yahweh tu
Elohim es un fuego consumidor, un
Elohim celoso”. — En estos versos Mosheh
recalca la grandeza, la gloria y la bondad del
Eterno. Si hubiéramos considerado, que es
éste Elohim con quién tenemos que ver,
ciertamente tomariamos conciencia de
nuestro deber para con El y no nos
atreveriamos a pecar contra El. ¢Si lo Gnico
gue le debemos fidelidad, abandonariamos a
un Rey tan misericordioso que promete nunca
abandonarnos? ¢Adonde podriamos ir?
Yohanan (Juan) 6:68 Shimon Kefa le
respondio: “Maestro ;a quién iremos? Tu
tienes palabras de vida eterna” (VIN). Que los
lazos del amor nos sostengan en nuestro
deber y predominen por las misericordias del
Eterno, para aferrarnos a El; esa es nuestra
oracion para con los que estudian Torah. Aqui
Mosheh  recalca la  autoridad del

EMC SHALOM INTERNACIONAL

Todopoderoso sobre ellos y las obligaciones
del pueblo para con El; al obedecer Sus
mandamientos, ellos tendian la oportunidad
de actuar sabiamente en todo momento y
lugar, sin importar las circunstancias. El temor
al Eterno, en eso consiste la sabiduria. Como
aprendemos en Tehilim (Salmo) 111:10;
Mishlé  (Proverbios) 1:7 'y Mishlé
(Proverbios) 9:10.

4:25-26 “Cuando ustedes hayan
engendrado hijos y nietos y hayan estado
establecidos por mucho tiempo en latierra,
si actian con perversidad y se hacen una
imagen esculpida en cualquier semejanza,
causandole a Yahweh su Elohim disgusto
y molestia, llamo hoy al cielo y a la tierra
para que testifiquen contra ustedes que
pereceran pronto de la tierra a la cual van
a cruzar el Yardén para poseerla; no
durardn mucho en ella, sino que seran
exterminados por completo”. — Este pasaje
es un anuncio profético para que no fallaran
en enseflar a sus hijos las verdades del
Eterno y las consecuencias de la
desobediencia. Aqui el Creador resalta el
pecado de la idolatria. Este abandono traeria
varias consecuencias:

1. Ser expulsados de la tierra.
2. No durar mucho tiempo en ella.

3. Ser exiliados, esparcidos entre los
pueblos.

4. Ser obligados a servir a otros dioses.

5. El testigo de la rebelién seria toda la
creacion.

4:28 “Alli serviran a deidades hechas por
el hombre, de madera y de piedra, que no
pueden ver, ni oir, ni comer, ni oler”. — Este
texto alude a los “arbolitos de navidad” y
‘cruces de madera y de piedra”, junto a todo
amuleto, reliquia o fetiche de caracter mistico,
construido para hacer culto por los hombres,
como los presenta Rab Shaul en Romiyim
(Romanos) 1:22-23 “/Profesando ser sabios,
se hicieron necios! jDe hecho, cambiaron la
Gloria del YAHWEH inmortal por semejanza



de meras imagenes, como un ser humano
mortal, o como pajaros, animales o reptiles!”
(BKIM).

4:29 “Pero si buscan alli a Yahweh su
Elohim, lo hallaran, si lo buscan con todo
su corazén y con todo su ser.” — Todas las
veces en las que los profetas hablan de juicio
por causa del pecado de Israel, también
pronuncian una promesa de restauracion. La
condicion para encontrar al Eterno es
buscarle con todo el corazén y con toda el
alma. ¢ Como se hace? La respuesta esta en
el v.30: “Volverds al Eterno tu Elohim y
escucharas su voz”. La manera de buscar al
Eterno es escuchando su voz. Esa voz se
encuentra en la Tordh de Mosheh y el resto
de los libros de las Palabras inspiradas por el
RuUaj de Santidad y de Verdad.

4:30 “Cuando estés en angustia por
haberte sucedido todas estas cosas vy, al
final, te vuelvas a Yahweh tu Elohim y lo
obedezcas”. La version de la Biblia
Textual dice “Cuando estés en angustia, y
todas estas cosas te hayan alcanzado en los
postreros dias, entonces te volveras a YHVH
tu Dios y escucharas su voz”. La expresion
para ‘“os postreros dias” en hebreo “ajarit-
hayamim” (o'*n n*nxa), hace referencia al
tiempo antes de la introduccién del reinado
por Mashiaj en la tierra, es decir nuestro
tiempo. La siguiente expresion: “escucharas
su voz”, alude a que, en los ultimos tiempos,
los de la simiente de Avraham retornaremos
a la Torah. Esa es la manera de buscarle con
todo el corazén y alma. Es imposible volver al
Eterno sin hacer caso a lo que El dice en las
Escrituras. Nuestro amor por El se manifiesta
en_nuestro interés en estudiar y poner en
practica las ensefianzas de la Torah.
Recordemos Galatiyim (Galatas) 3:16
“Ahora bien, las promesas a Avraham se le
dieron también a su descendencia. No dice:
“y a los descendientes”, como refiriéndose a
muchos, sino a wuno solo: ‘y a tu
descendencia”, que es el Mashiaj.” (VIN);
Maaseh (Hechos) 3:25 “Vosotros sois los
hijos de los profetas, y del pacto que Dios hizo
con nuestros padres, diciendo a Abraham: En
tu simiente seran benditas todas las familias
de la tierra” (BDLA).

EMC SHALOM INTERNACIONAL

4:31 “Porque Yahweh tu Elohim es un
Elohim compasivo: El no te fallara ni te
dejar& perecer; no olvidara la Alianza que
hizo bajo juramento con tus padres”. — La
compasion del Adon nos da descanso para
confiar en que:

1. No nos fallara
2. No nos dejara perecer
3. No olvidara Su Pacto

La palabra utilizada para “compasivo” en
hebreo es “rakjum” (n1nn) del Strong #7349y
de #7355, que también  significa
misericordioso, piadoso, clemente,
compasivo. Tenemos la confianza de que
Elohim no nos fallard por que la misericordia
es uno de sus atributos. Cuando Mosheh
pidi6 ver su Gloria, El se la manifestd
mostrandole su caracter misericordioso, ya
gue es una de las cualidades que sostienen
el Pacto para siempre: Shemot (Exodo)
33:19 Y él respondié: “Haré pasar toda mi
bondad delante de ti, y proclamaré delante de
ti el nombre Yahweh, y la gracia que yo
concedo y la compasién que muestro” (VIN);
Shemot (Exodo) 34:6 Yahweh paso delante
de él y proclamé: “iYahweh! jYahweh! Un
Elohim compasivo y benévolo, lento para la
ira, abundante en bondad y fidelidad” (VIN).
Para “fallar” se usa la palabra en hebreo “rafa”
(n9n) del Strong #7503, raiz primaria; aflojar
(en muchas aplicaciones, literalmente o
figurativamente): - aplacar, bajar, ceder, débil,
debilitar, declinar, dejar, desamparar,
desfallecer, desmayar, detener, flojo,
intimidar, negar, negligente, quieto. El no nos
negard, no se aflojara o desligara de nosotros.
Su misericordia nos mantiene ligados a El. Si
nos castiga es porque nos ama. Si alguien se
va, somos nosotros y no Elohim: 2 Timoteo
2:13 “Si somos infieles, él permanece fiel,
porque no puede negarse a si mismo” (VIN).
Para “perecer” en hebreo se usa la palabra
“shakjat” (nnw) del Strong #7843, raiz
primaria; decaer, i.e. (caus.) arruinar
(literalmente o figurativamente): - corromper,
corrupcion, corruptor, dafiar, dafio, demoler,
depravado, derribar, deshacer, desperdiciar,
destrozador, hacer destruccion, destruidor,



destruir, devastar, echar, enloquecer,
estropear, heridor, matar, merodeador,
merodear, perder, pudrir, quebrantar, ruina,
verter, violar. Esto nos permite interpretar que
Su misericordia hard que su pueblo no sea
destruido. Los rebeldes son castigados para
que lIsrael como nacidbn permanezca para
siempre. Todo, sea bendicion o castigo, va
enfocado en la misericordia de Elohim, Quien
tiene en propdsito a una nacidon que nacio
para quedarse por la Eternidad. Todo lo que
Elohim hace es para lograr que su pueblo
permanezca. Las ovejas no son destruidas,
son disciplinadas y encaminadas, son
encontradas y salvadas. Para el término
“olvidar” se usa la palabra en hebreo “shakak;j”
(myw) del Strong #7911, raiz primaria,;
extraviar, i.e. estar ausente o ajeno de, de
falta memoria o atencion: - olvidar, olvido,
perder. Su misericordia mantendra y hara que
siempre tenga presente Su Pacto.

A Elohim no hay que recordarle Su Palabra
0 Promesas. Si oramos y mencionamos la
Escritura no_es para recordarsela. Es a
nosotros a quienes nos hace falta tenerla
presente siempre.

4:32 “No tienes mas que preguntar por
épocas pasadas que vinieron antes de ti,
desde que Elohim creé al hombre sobre la
tierra, desde un extremo del cielo hasta el
otro: ¢Ha ocurrido jamas algo tan grande
como esto, o se ha conocido jamas algo
semejante?”. — La Torah nos exhorta a
estudiar la historia de la humanidad desde
Adam (Adan) y Java (Eva). También nos
exhorta a investigar en la geografia y las
culturas del mundo para asegurarnos de que
lo que paso con la salida de Mitsrayim y con
la entrega de la Torah en Sinai fue algo
extraordinario, nunca visto y vivido por otros
hombres. Esto es una muestra de que el
Eterno es el unico Elohim en el cielo y en la
tierra. Recuerde la exhortacién que declarara
el profeta en Yirmeyah (Jeremias) 6:16 Asi
ha dicho Yahweh: “Parense por los caminos y
consideren, pregunten por las sendas
antiguas: ¢Cual es el camino a la felicidad?
Caminen por él, y hallen tranquilidad para sus
vidas. Pero ellos dijeron: ‘iNo caminaremos

por él!” (VIN).

10

EMC SHALOM INTERNACIONAL

4:35 “A ti se te ha demostrado claramente
gue so6lo Yahweh es ha’Elohim; no hay
otro fuera de EI”. — Estas son palabras para
recordar y tener siempre presentes. No hay
nada en este universo aparte de YHVH, ni
fuera de él, que pueda ser llamado Elohim. El
resto son idolos. Esta es la definicibn que
debemos tener de nuestro Elohim y no otra:
Mordekhay (Marcos)12:32 Entonces el
escriba le dijo: “Bien, Rabi. Has dicho la
verdad: YAHWEH ES UNO, y no hay otro
aparte de E/” (VIN); Qorintiyim Alef (1
Corintios) 8:4 “Por eso, en cuanto a comer
de las cosas sacrificadas a los idolos,
sabemos que el idolo nada es en el mundo y
que NO HAY SINO UN SOLO ELOHIM” (VIN).

Tercera aliy4a, 4:41-49

La Tercera Aliya nos muestra la ordenanza de
construccion y designacion de tres de las seis
Ciudades de Refugio que debian existir al
este y oeste del rio lardén (Jordan)
respectivamente.  Esta, aparentemente
interrumpe el discurso de Mosheh hacia Israel,
pero sirve como una transicion entre el final
del Primer Sermon y el prologo del Segundo
Sermén. Es importante resaltar el v.45:

4:45 “Estos son los decretos, las leyes y
los reglamentos que dirigi6 Mosheh al
pueblo de Yisrael, después que salieron
de Mitsrayim”. — Estamos en presencia de
otro término aparte de los dos que con
anterioridad hemos abordado, “jukim” vy
“mishpatim”, los cuales se retomaran en los
capitulos del 5 al 26 de este libro. Este otro el
término hebreo es “edot” (nTvn) traducido
como “testimonios” o decretos del que se
habla en este texto. Cada instruccion en estos
discursos basa su existencia en la
experiencia de Mosheh en caminar en la
presencia del Eterno. Se refiere a aquellos
mandamientos que dan una identidad
especial al pueblo hebreo, por ejemplo: los
Tzitzit, la Mezuzah, los Tefilin, el Shabat y las
Fiestas. Estos mandamientos son llamados
“‘edot” (testimonios), porque dan evidencia de
nuestra particularidad en contraste con las
demas naciones, ya que hemos sido



escogidos para servir al Eterno de una
manera especial. También nos dan motivo
para dar testimonio a las naciones de los
mandamientos del Todopoderoso. El uso del
Tzitzit se convertira mas y mas en este tiempo,
en un medio para que las naciones conozcan
la Torah del Eterno. Como esta profetizado en
Zekharyah (Zacarias) 8:23 Asi dijo Yahweh
de los Ejércitos: En esos dias, diez hombres
de naciones de todo idioma se aferraran de
cada Yahudita por el borde de su manto y
diran: “Queremos ir con ustedes, porque
hemos oido que Elohim esta con ustedes”
(VIN).

Cuarta aliy4, 5:1-21

Lo que se conoce como los “Diez
Mandamientos o Palabras” aparece dos
veces en el Antiguo Pacto: Una en Shemot
(Exodo) 20:1-17 “Las leyes de la Alianza”y la
otra aqui en Devarim (Deuteronomio) 5:6-
21 “Segundo Discurso de Mosheh: Las Diez
palabras”. Yeshua pronuncia “Dos
Mandamientos” que resumen estas palabras,
gqgue a su vez resumen todos los
mandamientos: Matityah (Mateo) 22:36-40
“Rabi, ¢cual es el mayor mandamiento de la
Torah?” Yeshua le contestd. “Amaras a
Yahweh tu Elohim con todo tu corazon, con
todo tu ser y con toda tu mente. Este es el
mayor y el principal mandamiento. Y el
segundo es semejante a él: Amaras a tu
préjimo como a ti mismo. En estos dos
mandamientos se basa toda la Torah, y los
Profetas” (VIN). Estos “Dos Mandamientos”
nos resumen y dividen las “Diez Palabras” de
la siguiente manera: “Los primeros cuatro nos
ensefian a amar a Elohim. Y los otros seis a
amar al préjimo”.

5:6 “Yo Yahweh soy tu Elohim que te saco
de la tierra de Mitsrayim, la casa de
servidumbre”. — El v.6 sirve como una
introduccién a los Diez Mandamientos, como
un preambulo o introduccién histérica de las
estipulaciones del Pacto, asi como hacer la
introduccién al Gran Rey al declarar el
antecedente historico para su establecimiento.
Segun Rowley: “La forma singular de la

11

EMC SHALOM INTERNACIONAL

introduccién, tu Dios, indica que Dios habla
no solamente a Israel como nacion sino
individualmente a cada israelita” [(H.H.
Rowley. La fe de Israel, Casa Bautista de
Publicaciones, pp. 49-50); (Carro, D.; Poe,
J.T.; Zorzoli R.O., & Editorial Mundo Hispano,
El Paso, 1993); (Comentario Biblico Mundo
Hispano Levitico, Niumeros y Deuteronomio,
12 ed., 370p. El Paso, TX: Editorial Mundo
Hispano)].

5:7 “No tendrés otros elohim aparte de mi”.

El Primer Mandamiento prohibe la
adoracion de otros dioses (elohim). Las
naciones de Kenaan tenian imagenes de
muchos dioses en sus templos, por lo que
recalcar este punto era fundamental. La
Torah no permite la presencia de otros dioses
delante de YHVH. La palabra ‘delante’ tiene
también el sentido de “enfrente de mi”, por lo
gue se reafirma en este mandato la presencia
permanente del Eterno en medio de Su
pueblo.

La idolatria de Israel durante el periodo
monarquico es una evidencia de que la
mayoria de los israelitas desobedecieron este
mandamiento. Solamente la experiencia del
exilio y la predicacion de los profetas en el
exilio forzé a Israel a entender que no hay otro
Elohim méas que YHVH, como nos ensefia
Yeshayah (Isaias) 45:5-6 “yo soy Yahweh y
no hay ningun otro; aparte de mi no hay
Elohim. Yo te cifio, aunque ti no me conoces,
para que se sepa, de este a oeste, que no hay
nadie mas que yo. Yo soy Yahweh y no hay
otro.” (VIN) y 14-22 “Asi ha dicho Yahweh: “La
riqueza de Mitsrayim y las ganancias de Kush
y de los sabitas, gente de alta estatura,
pasaran a ti y seran tuyas, irdn detras de ti
encadenados, ante ti se postraran, y se
dirigiran a ti con reverencia diciendo:
‘Solamente entre ustedes esta Elohim, no hay
absolutamente  ningun  otro  Elohim’.
Verdaderamente tu eres un Elohim que se
oculté, oh Elohim de Yisrael, que traes la
victoria. Los que fabrican idolos, todos estan
avergonzados y abochornados; van donde un
hombre abochornados. Pero Yisrael ha
ganado mediante Yahweh un triunfo eterno.
Ustedes no quedaran avergonzados ni
abochornados en todos los siglos venideros’.



Porque asi ha dicho Yahweh, el Creador del
cielo, el unico que es ha'Elohim; el que formo
la tierra y la hizo, el Unico que la establecio —
no la creo vacia, sino que la formo para que
fuera habitada: “Yo soy Yahweh, y no hay
ningun otro. Yo no he hablado en secreto, en
un lugar de tierra tenebrosa; no he dicho al
linaje de Yaaqov: ‘Busquenme en una tierra
vacia’ -yo  Yahweh, que predigo
confiablemente, que anuncio lo que es
correcto”. “i{Vengan, reunanse, acérquense,
los sobrevivientes de entre las naciones! No
tenian conocimiento previo los que cargan
sus imagenes de madera y le oran a una
deidad que no puede dar éxito. Hablen,
comparen testimonios —jque hasta deliberen
juntos! ¢ Quién anuncié esto de antemano, lo
predijo desde la antigiedad? ¢No fui yo,
Yahweh? Entonces no hay Elohim aparte de
mi, El justo y salvador, ningin otro existe
aparte de mi. “Vuélvanse a mi y obtengan
éxito, todos los confines de la tierra! Porque
yo soy 'El, y no hay otro.” (VIN)

5:12-15 “Observa el dia del Shabat para
santificarlo, como te ha mandado Yahweh
tu Elohim. Seis dias trabajards y harés
todatu labor, pero el séptimo dia es un dia
de reposo de Yahweh tu Elohim; no haras
ningln trabajo, tu, ni tu hijo, ni tu hija, ni tu
siervo, ni tu sierva, ni tu buey, ni tu asno,
ni ninguna de tus bestias, ni el extranjero
en tus comunidades, para que tu siervo y
tu sierva puedan reposar como tu.
Recuerda que tu fuiste siervo en la tierra
de Mitsrdyim y que Yahweh tu Elohim te
libr6 de allda con mano fuerte y brazo
extendido; por tanto Yahweh tu Elohim te
manda a observar el dia del Shabat”. —
Existen implicaciones poderosas al introducir
este Mandamiento. Bendicion grande hay al
cumplirlo y peligros graves para los que lo
guebrantan. Gracias al Eterno conocimos la
verdad. Veamos algunos detalles sobre este
Mandamiento: Daniyel (Daniel) 7:25 “El
hablara palabras contra Ha Elyon y tratara de
extenuar a los Kadoshim de Ha'Elyon. El
pensara alterar los tiempos y la Torah; y
poder serd entregado en su mano por un
tiempo, tiempos, y medio tiempo” (BKIM). El
cambio de las Festividades y los tiempos

EMC SHALOM INTERNACIONAL

establecidos por el Eterno hacen parte del
ministerio del anti-Mesias. Elohim ha
establecido Sus sefales sobre Su pueblo que
lo identifican entre las naciones:

1. Bereshit (Génesis) 17:1 “‘La

circuncision”.
2. Shemot (Exodo) 31:13-17 “Sus dias de
reposo Yy festividades”.

3. Devarim (Deuteronomio) 6:8 y Devarim
(Deuteronomio) 11:18 “El Shema y los
mandamientos

4. Hitgalut (Apocalipsis) 7:3 y Hitgalut
(Apocalipsis) 9:4 “Su Nombre”

Al cambiarlas, dejan de identificarse como
pueblo. La palabra usada para sefal en
hebreo es “ot” (nix) del Strong #226 que
significa: sefal (lit. o fig.), como bandera,
baliza, monumento, augurio, prodigio,
evidencia, etc.: dar (por sefial), divisa, ensefia,
maravilla, sefial.

a. Marca distintiva: Bereshit (Génesis)
4:15

b. Memorial o recordatorio: Bgreshit
(Génesis) 9:12,17; Shemot (Exodo)
13:9

c. Milagro que revela el poder de
alguien: Shemot (Exodo) 4:8

d. Indicio de lo que va a ocurrir: Bereshit
(Génesis) 1:14

e. Advertencia: Devarim (NUmeros)
17:3; 16:38

f. Estandarte de guerra: Devarim
(Numeros) 2:2. (Chavez, M., 1992.
Diccionario de Hebreo Biblico, 12 ed.
(29). El Paso, Tx: Editorial Mundo
Hispano).

En una batalla el objeto mas preciado
es la bandera. Si esta cae significa
gque estamos derrotados. Nuestra
marca distintiva no podemos perderla.

El anti-Mesias tratara de introducir cosas que
suplanten estas seniales:

1. Abolir la circuncision: Recordemos que es



una sefal.

2. Falsos dias de reposo y festividades
paganas.

3. Laley como obligacion y no de corazon.

4. Falsos nombres para Elohim que no
significan nada, olvidando el trasfondo
hebreo de las traducciones biblicas.

Si estas en un sistema que ha hecho esto
debes salir de ahi. Deseamos que el Eterno
toque tu vida y te haga volver a la verdad.
Recuerda el llamado: Yeshayah (Isaias)
52:11 “;Apartense! jApéartense! jNo toquen
nada inmundo mientras salen de ella!
iManténganse puros mientras salen de ella,
ustedes los que llevan los utensilios de
Yahweh!” (VIN); Qorintiyim Bet (2
Corintios) 6:17 “Por eso, jSalgan de en
medio de ellos, y apartense! dice Yahweh. No
toquen lo inmundo, y yo los recibiré” (VIN).

5:16 “Honra a tu padre y a tu madre, como
te ha mandado Yahweh tu Elohim, para
gue dures mucho y para que te vaya bien,
en la tierra que te estd asignando Yahweh
tu Elohim”. — Este versiculo nos coloca en
presencia de una ordenanza que no tiene
como primera aparicion al escenario del Sinai.
Esta palabra ensefia que también el
mandamiento de honrar a los padres fue dado
antes de la entrega de la Tordh en Sinai.
Segun el Talmud, fue en Mara. Este
mandamiento decreta que cada siervo del
Eterno debe respetar y ser sumiso a la
autoridad paternal. Los hijos tienen que
honrar a sus padres porque la familia cumple
un papel importante en los propdsitos divinos.
El cumplimento de esta ordenanza hace
posible la trasmision de la devocion al
Todopoderoso de los padres a los hijos, hasta
alcanzar todas las generaciones.
Recordemos Shemot (Exodo) 20:12 “Honra
a tu padre y a tu madre para que se alargue
tu vida en la tierra que Yahvéh tu Elohim te da”
(VIN). Rab Shaul declara que ‘el Quinto es un
Mandamiento con Promesa’:. Efesiyim
(Efesios) 6:2-3 “Honra a tu padre vy a tu
madre (que es el primer mandamiento con

13

EMC SHALOM INTERNACIONAL

promesa) para que te vaya bien y vivas largo
tiempo sobre la tierra” (VIN).

Quinta aliya, 5:22 - 6:3

5:22 “Yahweh hablé estas palabras, estas
y ninguna mas, a toda la congregacion de
ustedes en el monte, con una voz potente
de en medio del fuego y de las densas
nubes. Las escribi6 en dos tablas de
piedra y me las dio”. — El v.22 es la
conclusion de las Diez Palabras. Las palabras
que YHVH hablé son las que aparecen en
algunos textos como el Decélogo,
recordemos Devarim (Deuteronomio) 4:10.
Mosheh dej6 claro que YHVH habia hablado
‘Las Palabras” y luego cesO, Devarim
(Deuteronomio)5:22. Esto significa que las
“‘Diez Palabras” son la voluntad de YHVH
comunicada al pueblo sin el uso de
mediadores. Lo que hace de este acto el
testimonio fisico de Su intervencion
sobrenatural.

5:23-33 Cuando ustedes oyeron lavoz que
salia de la oscuridad, mientras el monte
ardia en fuego, ustedes se me acercaron,
todos sus jefes tribales y ancianos, y
dijeron: “Yahweh nuestro Elohim acaba de
mostrarnos su Majestuosa Presencia y
hemos oido su voz de en medio del fuego;
hemos visto hoy que el hombre puede vivir
aunque Elohim le haya hablado. Que no
muramos, entonces, porque ese temible
fuego nos consumira; si volvemos a oir la
voz de Yahweh nuestro Elohim moriremos.
Pues ¢qué mortal oy6 jamés la voz del
Elohim vivo hablando de en medio del
fuego, como la oimos nosotros y sigui6
vivo? Acércate tu y oye todo lo que diga
Yahweh nuestro Elohim; y entonces dinos
todo lo que te diga Yahweh nuestro Elohim
y nosotros voluntariamente lo haremos”.
Yahweh oy6 la peticibn que ustedes me
hicieron y me dijo Yahweh: “He oido la
peticibn que te ha hecho este pueblo;
hicieron bien en hablar asi. jSi tuvieran
siempre ese mismo sentir, para
respetarme y  seguir todos mis
mandamientos, para que les vaya bien a



ellos y a sus hijos para siempre! Ve y diles
gue vuelvan a sus carpas. Pero tu quédate
aqui conmigo y yo te daré todo el
mandamiento, los decretos y las reglas
que les impartiras a ellos, para que la
observen en la tierra que les estoy dando
para que la posean”. Pongan cuidado,
pues, en hacer como les ha mandado
Yahweh su Elohim. No se aparten a la
derechani alaizquierda: sigan solamente
el camino que les ha sefialado Yahweh su
Elohim, paraque prospereny les vaya bien
y para que duren mucho en la tierra que
van a poseer”. — El propdsito de esta seccion
es explicar la razén por la cual Mosheh se
torn6 como mediador del pacto entre YHVH y
el pueblo. Los eventos mencionados aqui se
refieren a la Teofania (Manifestacion Visible
de YHVH) del Eterno en el monte Sinai y la
reaccion del pueblo a la manifestacion de Su
poder. Los lideres de Israel, los jueces de las
tribus y los ancianos vinieron a Mosheh y
pidieron que él fuera el mediador entre el
pueblo y Elohim. Estaban dispuestos a hacer
todo lo que YHVH demandara, pero no
querian comunicarse directamente con El,
por miedo o por inseguridad, a lo cual
declararon: Devarim (Deuteronomio) 5:27
“Acércate tu y oye todo lo que diga Yahvéh
nuestro Elohim; y entonces dinos todo lo que
te diga Yahvéh nuestro Elohim y nosotros
voluntariamente lo haremos” (VIN). Mosheh
vino entonces con las siguientes palabras
concluyentes de YHVH: Devarim
(Deuteronomio) 5:29 jSi tuvieran siempre
ese mismo sentir, para respetarme y seguir
todos mis mandamientos, para que les vaya
bien a ellos y a sus hijos para siempre! (VIN).
Estas palabras revelan el deseo del
Todopoderoso de ayudar a Su pueblo, pues
no son los mandamientos un yugo.

6:1 “Este es el mandamiento, las leyes y
las reglas, que Yahweh su Elohim [me] ha
mandado impartirles a ustedes, para que
las observen en la tierra hacia la cual van
a cruzar para ocuparla”. — Ahora entramos
en lo que es considerado como la Declaracion
de fe del pueblo que guarda Torah: “el
Shema”. En este versiculo esta escrito en
singular, que este es el Mandamiento.

14

EMC SHALOM INTERNACIONAL

Cuando le preguntaron a nuestro Mesias
Yeshua cual era el mandamiento mas
importante, El contest6 con las palabras del
Shemé: Mordekhay (Marcos) 12:29 Yeshua
respondid: "El mas importante es: 'Sh'ma
Yisra'el, YAHWEH Eloheinu, YAHWEH ejad
[Escucha, Oh lIsrael, YAHWEH nuestro
Elohim, YAHWEH uno es]” (BKIM).

Sexta aliya, 6:4-25

6:4-9 “Escucha, Yisrael: Yahweh es
nuestro Elohim, Yahweh solamente.
Amaras a Yahweh tu Elohim con todo tu
corazén y con todo tu ser y con todas tus
fuerzas. Grabate en la mente estas
instrucciones que te encargo hoy.
Inculcaselas a tus hijos. Recitalas cuando
estés en tu casa y cuando estés de viaje,
cuando te acuestes y cuando te levantes.
Atalas como sefial en tu mano y que te
sirvan de simbolo en tu frente; escribelas
en las jambas de tu casa y en tus
portones”. — Estamos en presencia del mas
sagrado credo de nuestro pueblo. “El mas
Grande de Todos los Mandamientos”, segun
lo que nuestro Santo Maestro Yeshua declaro
y fue registrado como se comento
anteriormente.

Lo primero que el hombre tiene que hacer, sin
excusa alguna, si quiere verdaderamente
estar cerca del Eterno, es escuchar, recitar y
obedecer el Shema. El Eterno toma la
iniciativa para acercarse a nosotros Yy
nosotros solo tenemos que hacerle caso para
poder caminar en Su gracia. Acércate cada
mafana al Eterno y toma unos minutos para
escuchar, sin hacer ni decir nada, y deja que
el Espiritu (Ruaj) del Santo te hable. No seas
tan rapido en tus oraciones que solo hables y
no escuches. EI Shema nos ensefia que
poner oidos es la maxima prioridad en
nuestras vidas. Sin lugar a duda El tiene algo
gue decirnos cada dia. No nos perdamos esa
experiencia tan instructiva para nuestras
vidas. La respuesta a nuestros interrogantes
y problemas puede estar detras de un silencio
de nuestra parte.



La segunda cosa que es destacada en estos
pasajes es nuestra identidad como pueblo:
Somos lIsrael. El que vivia fuera del Pacto,
que ha creido y ha sido bautizado en el
nombre de Yeshua Ha'Mashiaj es israelita,
pero no el Espiritual como muchos dicen. Rab
Shaudl lo expresa claramente en Efesiyim
(Efesios) 2:19 “Por lo tanto, ustedes ya no
son extranjeros ni  forasteros, sino
conciudadanos de los consagrados Yy
miembros de la familia de Yahweh.” (VIN).
YAHVEH es nuestro Elohim. Esta es la
declaracion de los que somos parte del
pueblo santo del Eterno. Los que tienen otros
dioses no son parte de Israel. Este versiculo
acentta que solamente YHVH es el Elohim
de Israel en este momento, pero en el futuro
sera el Elohim de toda la humanidad. Como
estd escrito en Tsefanyah (Sofonias) 3:9
“Porque entonces haré a los pueblos puros de
lenguaje, para que todos invoquen a Yahweh
por nombre y le sirvan de comun acuerdo.”
(VIN); Zekharyah (Zacarias) 14:9 “Y YHWH
serd rey sobre toda la tierra. En aquel dia

YHWH sera UNO, y UNO Su Nombre” (BTX3).

“YHVH es UNO”. La palabra traducida como
“‘UNO?”, en hebreo es “ejad” (Tnx), que implica
unidad y unicidad. En oportunidades las
Escrituras usan este término para marcar la
‘unidad’ entre varios elementos o personas.
Pero cuando se usa en relacion con el Eterno
no puede tener ese sentido, porque no hay
mas gue una Persona en la Deidad.

1. El es el Unico. No tiene 'socios'.

2. La esencia de YHVH es Una. Aunque es
posible pensarlo a través de diversos
atributos.

3. El es Uno por encima del tiempo y el
espacio. No obstante, debido a nuestra
mente finita, podemos pensar en eventos
y en las personas Unicamente en términos
del pasado, el presente y el futuro,
debemos entender que YHVH es
Atemporal. Y aunque comunmente
pensemos en cualquiera como “estando”
en un lugar, debemos recordar que el

15

EMC SHALOM INTERNACIONAL

Eterno esta presente en todo momento y
lugar.

4. El esta por encima de cualquier atributo
corporal. Aunque estemos obligados a
referirnos a El en términos
antropomorficos para nuestra mejor
comprensién: 'Su Voz', 'Su Brazo', ‘Su
dedo’, debemos comprender que en
realidad no tiene ningun atributo fisico y
no estd sujeto a ninguna condicion o
limitacion. El no es Hombre.

La comprension de la UNICIDAD del Eterno
destierra del que es estudioso de Torah, el
egoismo; puesto que este conocimiento lo
eleva a la comprension de que “el Unico
Autosuficiente es YHVH”. El resto, estamos
sujetos a un sistema de interrelacion personal
y dependencia del Todopoderoso:

- Y amaras. Como El es el Unico para
nosotros, la consecuencia es amarle. Por
eso se usa la “y” la cual determina una
accion impostergable para el redimido:
Devarim (Deuteronomio) 6:5 “Y amaras
a YAHVEH tu Elohim con todo tu corazon,
con todo tu ser y con todos tus recursos”
(VIN). Cuando el ha’Satan (el adversario)
vino a Yeshua para tentarlo, el Maestro
respondié: “A YHVH solo temeras y a El
solo serviras”. Por tanto, los dos mitzvot
de ‘amar y temer al Eterno’ forman una
unidad. Se nos ordena amar al Eterno ‘con
todo nuestro corazon, toda nuestra alma,
y todos nuestros recursos’. YHVH
constantemente envia Sus bendiciones
sobre nosotros y todo lo que tenemos
viene de El. Respecto a esto, esta escrito
en Yojanan (Juan) 3:27 Yojanan
respondio: "Nadie puede recibir nada a
menos que sea dado a él del Cielo”
(BKIM); es decir, del Todopoderoso. Si
somos conscientes de Sus misericordias
para con cada uno de nosotros, no
tendriamos ninguna dificultad en amarlo.
La mayoria de las veces no amamos
porque no tenemos conciencia de cuan
grande es el Eterno y cuanto hace por
nuestro bienestar diariamente. Un nifio en
el vientre de su madre no ama a su madre
aun, aunque depende de ella para su



sobrevivencia. Cuando descubre a su
madre, la comienza a amar. Mientras mas
crecemos, MAs amamos a nuestros
padres, porque mas conciencia tenemos
de sus bondades hacia nosotros. Lo
mismo con el Creador, en la misma
medida que vamos teniendo conciencia
de Su amor y bondades hacia nosotros,
mas le amamos; tengdmoslo por seguro.

Con todo tu corazdn. Se refiere alo més
intimo de nuestro ser, que no puede estar
dividido en la devocion al Eterno; Yaagov
(Santiago) 4:8 “Acérquense a YAHWEH y
El se acercara a ustedes. Limpien sus
manos, pecadores; y purifiguen sus
corazones, justedes los de doble animo!”

(BKIM).

Con toda tu alma. Significa que hay que
estar dispuesto a dar su vida por amor a
El'y vivir solamente para EI.

Con todos tus medios La palabra hebrea
gue normalmente ha sido traducida como
“fuerzas”, es “meodeja” (3TRN), que no
sélo significa tu fuerza, sino también: tus
posesiones; tus medios; tus capacidades.
De “meod” (Tkn) del Strong #3966 que
significa: mucho. Esta palabra no habla de
la fuerza fisica, en primer lugar, sino de
todo lo que uno tiene y es, lo cual incluye
las posesiones materiales. EI amor al
Eterno también se expresa en la manera
de administrar nuestros bienes materiales.
Pero el amor siempre empieza en el
corazon y luego va saliendo hacia afuera.

Y estas palabras que yo te mando hoy.
Se refiere a las palabras de la Torah de
Mosheh y su caracter vigente. Estas
Palabras siempre deben ser consideradas
como de utilidad presente. Es decir, son
parte fundamental de nuestro diario vivir.

Estaran sobre tu corazon. Es la
responsabilidad de cada uno de nosotros
poner las palabras de la Torah sobre
nuestro corazén, como esta escrito en
Devarim (Deuteronomio) 11:18 “Poned,
estas palabras en vuestro corazon y en
vuestra alma; atadlas a vuestra mano
como una sefal, y sean como una

16

EMC SHALOM INTERNACIONAL

diadema entre vuestros ojos” (BDJ). No es
lo mismo tener las palabras en la mente
que en el corazon. El corazon es la sede
de la personalidad, lo mas intimo de
nosotros, donde normalmente sélo cabe
una cosa. En la mente pueden caber
muchas ideas y opciones, pero no en el
corazon. Alli s6lo cabe una cosa o0 una
opcion. Y esa cosa es la que, en los
momentos decisivos de la vida, determina
nuestro actuar.

Hablaras de ello cuando estés sentado
en tu casa. En sentido literal, cada vez
que estamos en una reunion familiar,
debemos tomar tiempo para hablar algo
de la Torah.

Hablaras de ella... cuando andes por el
camino. En sentido Peshat (literal)
significa que, al viajar, debemos siempre
procurar tener temas de Tordh en
nuestros labios.

Hablaras de ella... cuando te sientes.
En sentido Peshat, significa que debemos
sacar tiempo para sentarnos y estudiar
Torah. En sentido Sod (oculto y cuarto
nivel de interpretacion de exégesis), se
refiere a que cuando llegue la hora de
nuestra muerte, aun en ese momento
dificil debemos “sentarnos” con palabras
de Tordh en nuestros labios,
anteponiéndolas a los pesares del
momento.

Hablaras de ella... cuando te levantes.
En sentido Peshat, significa que cuando

estamos realizando nuestras tareas
cotidianas, nuestros trabajos diarios,
debemos pensar en Torah, en

mandamientos, en obediencia. En sentido
Sod, tiene que ver con el momento
cuando tenga lugar el “tejiyat hameisim”
(la resurreccion de los muertos), conforme
nos ha sido prometido segun la Epistola a
los Romiyim (Romanos) 8:11 “Y si el
Ruaj del que levanté a Yeshua de los
muertos estd viviendo en ustedes,
entonces el que levantd al Mashiaj
Yeshua de los muertos les dara vida a sus
cuerpos mortales por medio de su RuUaj



que vive dentro de ustedes” (BKIM). Esto
tendra lugar cuando Yeshua regrese de
nuevo. Oremos para que ocurra pronto y
en nuestros dias.

6:10 “Cuando Yahweh tu Elohim te
introduzca en la tierra que jurd a tus
padres Avraham, Yitsjaq y Yaaqov, que te
asignaria, grandes y florecientes ciudades
gue tu no edificaste”. — Otra vez Mosheh
exhortd a Israel a ser fiel al Eterno después
gue entrara en la tierra de Kenaan. La entrada
a la Tierra Prometida seria el cumplimiento de
la promesa que YHVH habia hecho a
Avraham y a su descendencia. Ademas,
Israel recibiria como herencia la abundancia
de la tierra y los bienes de los habitantes de
Kenaan. La lista de bienes que aparece en
Devarim (Deuteronomio) 6:11 corresponde
a las que fueron conquistadas por los
israelitas. En otras listas, Mosheh describe
con més detalle la abundancia de la Tierra

Prometida, como vemos en Devarim
(Deuteronomio) 8:7-11,; Devarim
(Deuteronomio) 11:13-15; Devarim
(Deuteronomio) 33:13-14. Si por un

momento has pensado que las bendiciones
que el Eterno tiene para tu vida estan
agotadas, recuerda lo que el Tanaj ensefia en
Yeshayah (Isaias) 64:4 y en Yeshayah
(Isaias)52:15, que es citado a su vez por Rab
Shadl en: Qorintiyim Alef (1 Corintios) 2:9
Pero como dice el Tanaj: “Ningtn ojo ha visto,
ni oidos han escuchado y el corazén de nadie
se ha imaginado todas las cosas que
YAHWEH ha preparado para aquellos que le
aman” (BKIM).

6:16 “No pongan a prueba a Yahweh su
Elohim como lo hicieron en Masah”. — He
aqui otra ordenanza que denota importancia
por su lenguaje de advertencia, junto con un
elemento comparativo que les ayudara
recordar que esta es una linea que no se
debe cruzar. Pues en Masah [Shemot
(Exodo) 17:1-7 “Brota agua de la roca de
Jorev’], los israelitas buscaron poner al
Eterno a prueba, imponiéndole demandas
gue supuestamente servirian para demostrar
su poder en los términos que ellos proponian,
segun su parecer. Exigieron al Eterno que les
proporcionara agua para beber como una

17

EMC SHALOM INTERNACIONAL

sefial de que El estaba entre ellos y como una
condicion para seguir siéndole leales. Yeshua
ratifica la postura del Padre sobre este punto,
en el momento en el que rehuso en sus dias
ofrecer sefales que le acreditaran ante los
escribas y los fariseos, cuando exigieron ser
satisfechos antes, para ser siervos después.
Matityah (Mateo) 12:39 “El respondié y les
dijo: “Una generacién malvada y adultera
exige una sefal, pero no se le dara ninguna
sefal, sino la sefal del profeta Yonah” (VIN).

6:20 Cuando algun dia tus hijos te
pregunten: “¢Qué significan los
testimonios, los decretos y las reglas que
les ha mandado Yahweh nuestro Elohim?”.
— Los hijos de Israel, como herederos de los
patriarcas, estaban incluidos en la Promesa
del Pacto. Por eso, cada israelita debia ser
instruido por sus padres en la obediencia a la
Torah. La continuidad de la fe dentro de la
comunidad del Pacto y el futuro de la
comunidad de fe dependia de la ensefianza
que los padres impartian a sus hijos. Los
padres debian ensefiar a sus hijos acerca de
las obras salvadoras de YHVH en la
liberacion de sus enemigos y los deberes que
correspondian a cada siervo del Eterno.

Séptima aliy4a, 7:1-11

7:3-4 “No haras alianza matrimonial con
ellas: no les des tus hijas a sus hijos ni
tomes sus hijas para tus hijos. Porque
ellas apartaran de mialos hijos de ustedes
para servir a otras deidades y la ira de
Yahweh se encendera contra ustedes y él
te exterminara prontamente”. - El
contenido de estos versiculos es una
exhortacion a Israel para vivir una vida
separada de los habitantes de la tierra que
iban a conquistar. EI mandamiento expresa
una prohibicion de establecer “compromisos
0 pactos matrimoniales” con los no conversos
(inconversos) al Eterno. YHVH, a través de
esta orden establece una cerca de proteccion,
para luego proceder a preparar al pueblo para
Su encuentro con los kenaanitas y su cultura
urbana. El pueblo que habia salido de
Mitsrayim todavia no estaba preparado para



enfrentar la realidad y la consecuencia de la
relacion politica y religiosa con los habitantes
de Kenaan, como bien la historia nos
demuestra. La primera decision de Israel al
entrar en la tierra de Kenaan era eliminar la
posibilidad de que la religion de los
kenaanitas contaminara su fe en el Eterno,
hecho este que se detenia por medio del
mandato de restriccion antes mencionado.

7:5 “Mas bien, esto es lo que haran con
ellas: derribaran sus altares, demoleran
sus pilares, cortardn sus postes sagrados
y echaran al fuego sus imagenes
esculpidas”. — El caracter totalitario del
mandamiento no daba lugar a excepciones.
Se debia implementar la practica del “herem”
(on) del Strong #2764 que significa:
exterminio, por ser anatema todo cuanto
practicaban los habitantes de esta region.
Esta practica permitia a Israel destruir a sus
enemigos en la guerra y confiscar los bienes
gue no fuesen de uso religioso. Aquellos que
formaran parte de la indumentaria religiosa
debian ser destruidos al instante. Este
aspecto encuentra su punto de razén cuando
con sinceridad reconocemos que: mayor es
la probabilidad de que lo bueno sea
pervertido, a que lo malo sea convertido.

7:8 “Sino que fue porque Yahweh los
amabay cumplié el juramento que les hizo
a sus padres de que Yahweh los libertaria
con mano fuertey los rescataria de la casa
de servidumbre, del poder del Paroh rey de
Mitsrayim [Egipto]”. — El hecho por el cual el
Eterno escogi6 a Israel no fue por su
grandeza, sino porque tomé la decision de
amarlos incondicionalmente. No por sus
méritos, sino por Su inmensa misericordia y
por causa del juramento que habia hecho a
los Patriarcas. Aqui encontramos el amor sin
precedentes que el Eterno tiene hacia el
pueblo que guarda la Torah y vive en Sus
caminos. Como esta escrito en Yojanan Alef
(2 Juan) 4:19 “Nosotros mismos amamos
ahora, porque El nos amé primero” (BKIM).
Por lo que, si quieres ser amado por el Padre,
ya tienes una idea clra de lo que debes hacer.

7:9 “Sabe, pues, que solo Yahweh tu
Elohim es ha’Elohim, el ha’El fiel que

18

EMC SHALOM INTERNACIONAL

mantiene Su Alianza hasta la milésima
generacion de los que lo aman y guardan
sus mandamientos”. — De este versiculo
entendemos algunas verdades importantes:

- Fiel es Elohim. De esa frase no debe
olvidarse nunca nuestra alma. Gracias a
su fidelidad y no la nuestra es que
estamos hoy donde estamos: Qorintiyim
Alef (1 Corintios) 1:9 “Fiel es Elohim, por
medio de quien fueron ustedes llamados a
la comunion de su Hijo Yeshua el Mashiaj,
nuestro Maestro” (VIN).

- Gracias a su fidelidad al Pacto fuimos
[lamados a través de Yeshoa:
Qorintiyim Alef (1 Corintios) 10:13 “No
les ha venido ninguna prueba que no sea
humana; pero Elohim es fiel y no dejara
gue reciban pruebas mayores de las que
pueden soportar, sino que junto con la
prueba daré la salida, para que la puedan
resistir’ (VIN).

- Gracias a su fidelidad no somos
probados mas alla de nuestras fuerzas.
El no nos destruira.

7:10 “Pero que paga instantaneamente
con destruccién a los que lo rechazan,
nunca lento con los que lo rechazan, sino
gque les paga instantaneamente”. — El
Eterno pagara a cada uno segun su proceder
en esta tierra. Los que odian al Eterno
recibiran su merecido mas pronto que tarde:
Tehilim  (Salmo) 62:12 'y  Mishlé
(Proverbios) 24:12. Esto debemos tenerlo
por seguro y por consuelo a nuestro corazén
apesadumbrado por tanta injusticia vivida. En
ocasiones el Todopoderoso retiene el castigo
sobre el malvado por tres motivos:

1. Para darle tiempo para arrepentirse.
Segun aprendemos en Kefa Bet (2
Pedro) 3:9 y Romiyim (Romanos) 2:4.

2. Porque no desestima sus intentos de
buenas obras en este mundo. De esto
nos comenta Tehilim (Salmo) 73 vy
Mishlé (Proverbios) 11:31.

3. Para darle oportunidad de criar hijos
justos. Que no sigan su ejemplo, como



vemos en Yejezqel (Ezequiel) 18:14-17.

El malvado que no es castigado por sus
malas obras en este mundo, ciertamente lo
sera en el mundo venidero, como esta escrito
en Romiyim (Romanos) 2:5 “Pero en tu
dureza y por tu corazon no arrepentido, estas
acumulando para ti mismo ira en el Dia de la
Ira, cuando el justo juicio de YAHWEH sea
revelado” (BKIM).

7:11 “Por lo tanto, observa fielmente la
Torah, las leyes y las reglas, que yo te
mando hoy”. — Los mandamientos dados por
medio de Mosheh no han cambiado para los
descendientes de Israel. Son para hoy, como
estad escrito en Malakhi (Malaquias) 4:4-5
‘Acuérdense de la Torah de mi servidor
Mosheh, a quien le encargué en Jorev leyes
y reglas para todo Yisrael. Miren, yo les
enviaré al profeta Eliyahu antes del terrible y
tremendo dia de Yahweh” (VIN). Las leyes de
Mosheh son para todo Israel, incluso para los
injertados de entre las naciones por medio del
bautismo en el Nombre de Yeshua.

Cuando nos acordamos de la Torah de
Mosheh, nos sera enviado Yeshua, por
Segunda Vez. Si no nos acordamos de la
Tordh de Mosheh no seremos parte de su
grey reinante junto al Mesias, como esta
escrito en Maaseh (Hechos) 3:19-21 “Por lo
tanto, arrepiéntanse [teshuva] y vuélvanse a
YAHWEH, para que sus pecados sean
borrados; para que tiempos de refrigerio
vengan de la presencia del Adon, y pueda
enviar al Mashiaj designado de antemano
para ustedes, a saber, Yeshua. El tiene que
permanecer en el cielo hasta que el tiempo
venga para restaurarlo todo, como YAHWEH
lo dijo hace mucho tiempo cuando hablé por
medio de los profetas Kadoshim” (BKIM).

19

EMC SHALOM INTERNACIONAL

Conclusiones

Resumamos este estudio escritural con estos
Versos:

- Devarim (Deuteronomio) 6:20-25
Cuando algun dia tus hijos te pregunten:
“.Qué significan los testimonios, los
decretos y las reglas que les ha mandado
Yahweh nuestro Elohim?”. Tu les diras a
tus hijos: “Nosotros éramos esclavos del
Paroh en Mitsrayim y Yahweh nos liberto
de Mitsrdyim con mano fuerte. Yahweh
produjo ante nuestros o0jos sefales y
portentos maravillosos y destructivos en
Mitsrayim, contra el Paroh y toda su casa,;
y a nosotros nos libr6 de alla, para
tomarnos y darnos la tierra que prometio
bajo juramento a nuestros padres.
Después Yahweh nos mand6 observar
todas estas leyes, para reverenciar a
Yahweh nuestro Elohim, para nuestro bien
duradero y para nuestra supervivencia,
como es ahora el caso. Sera por lo tanto
para nuestro mérito ante Yahweh nuestro
Elohim que observemos fielmente toda
esta Torah, como nos ha mandado” (VIN).

“Cuando algun dia tus hijos pregunten”
¢Hemos pensado en esto? Los nifios siempre
tienen un interrogante, un ¢por qué? Algun
dia nos van a preguntar el porqué de la
obediencia a los mandamientos. Seria muy
triste que nos pregunten sobre el porqué del
abandono a la Torah o por qué obedecemos
a medias. ¢ Qué vamos a responder? O peor,
., Qué le diremos al Eterno si nho hemos
instruido bien a nuestros hijos?

Recordemos que obedecemos de la mejor y
mas excelente manera posible por varias
razones:

1. Fuimos libertados.

2. Nos entregd la Tierra Prometida: La
Nueva Jerusalén.

3. Se nos entregé al obedecer, un bien
duradero y la supervivencia e incluso la
vida Eterna.

4. Porque es el Unico mérito que podemos
tener ante El. Aunque es EIl quien lo



produce en nosotros.

5. Para dejar este legado a la proxima
generacion: A nuestros hijos.

Esta Parasha contiene los mandamientos
nimero 416 — 427 de los 613:

416. No desear lo que pertenece a nuestro
préjimo, Devarim (Deuteronomio) 5:18

417. Precepto respecto a la Unicidad de
Elohim, Devarim (Deuteronomio) 6:4

418. Precepto de amar a Elohim, Devarim
(Deuteronomio) 6:5

419. Precepto de estudiar Torah, Devarim
(Deuteronomio) 6:7

420. Precepto de recitar el Shema en la
mafiana y en la noche, Devarim
(Deuteronomio) 6:4

421. Precepto de colocarse tefilin en el brazo,
Devarim (Deuteronomio) 6:8

422. Precepto de colocarse tefilin en la
cabeza, Devarim (Deuteronomio) 6:8

423. Precepto de colocar Mezuzéh en la
puerta, Devarim (Deuteronomio) 6:9

424. Prohibicion de probar demasiado a un
verdadero profeta, Devarim (Deuteronomio)
7:16

las siete
Devarim

425. Precepto de aniquilar a
naciones de Kenaan,
(Deuteronomio) 7:2

426. Prohibicibn de conceder gracia a un
id6latra, Devarim (Deuteronomio) 7:2

427. No tomar lazos matrimoniales con
adoradores de idolos, Devarim
(Deuteronomio) 7:3

Fin de |la Parasha.

20

EMC SHALOM INTERNACIONAL

Nuestros comentarios obedecen a la doctrina

establecida en EMC SHALOM
INTERNACIONAL como Ministerio de
Raices Hebreas y son pilares que

defendemos y exponemos en la predicacion
del Unico Evangelio que los primeros
emisarios (shlijim-apdstoles) pregonaron
con un solo proposito: Restaurar el Reino de
Israel. Maaseh (Hechos) 1:6 y dirigido a los
destinatarios  establecidos en laakov
(Santiago) 1:1y Kefa Alef (1 Pedro) 1:1 “LA
CASA PERDIDA DE ISRAEL”.

El mismo Rab Shadul (Shaliaj Pablo) emisario
por excelencia para todos los gentiles, sabia
de antemano que su foco de alcance era
solamente las doce tribus dispersas
llamadas “Ovejas perdidas de la casa de
Israel” [Melo Ha Goyim]: Los justos de las
naciones”, Maaseh (Hechos) 26:7. Es el
cumplimiento de esta misma promesa que
nuestras doce tribus esperan obtener,
resueltamente haciendo sus actos de
adoracion noche y dia; a pesar de esto, jes
en relacién con esta esperanza, su Majestad,
gue hoy soy acusado por los judios!

Este documento es comentado
semanalmente en vivo y en directo en
nuestras clases por internet, cada Shabat de
9:00 a.m. a 12:30 p.m. (Horario Este de EU)
a través de www.zoom.com y el ID para
ingresar al canal de EMC SHALOM
INTERNACIONAL es: ID 4637031177

Nuestro Unico deseo a través de este material
es que tu y los tuyos sean mas que
bendecidos por un entendimiento superior de
las Escrituras; moviéndonos del mensaje
subjetivo de hoy y casi mistico, a lo objetivo
del mensaje, con una mayor certeza
idiomatica y envuelto en su ambiente cultural
respectivo, dandonos asi la mayor solidez
interpretativa de los textos.

Todos los creyentes en el Elohim de la Biblia
tienen un comun denominador y un solo
deseo, el cual es establecer un
“avivamiento” tan poderoso que traiga la
presencia de El Rey de reyes y establezca su
Reino de una vez y para siempre; pero lo


http://www.gotomeeting.com/
http://www.zoom.com/
http://www.gotomeeting.com/

anico que traera esto a la congregacion de los
santos de Israel es “LA HISTORIA BIBLICA”,
el volver al fundamento y a la forma inicial de
la FE HEBREA.

Este documento, asi como la clase de Torah
de cada Shabat, estan orientadas hacia el
conocimiento de la historia espiritual de un
pueblo: “ISRAEL”; asi como a vivir con el
entendimiento de que somos la continuacion
y conclusion de esta hermosa historia de
amor.

Estamos muy agradecidos por sus aportes a
nuestro ministerio. Nos esta permitiendo ir
con mayor excelencia.

https://www.PayPal.me/emcshalom

21

EMC SHALOM INTERNACIONAL
iSHALOM LEKULAM!

Ingresa a nuestro canal de
Telegram (escanea el
cédigo QR)


https://www.paypal.me/emcshalom

