
1 

Ingresa a nuestro canal de 
Telegram (escanea el 

código QR) 

  

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
PARASHÁ 50 KI TAVÓ | DEUTERONOMIO 26:1 - 29:9 

Prohibida toda reproducción lucrativa - Utilizar bajo permiso. 

 

Para más información puede ubicarnos por medio de nuestra página web www.emcshalom.com  
también a través de nuestro canal en YouTube EMC Shalom Internacional 

y puedes escribirnos a nuestro correo emcshalomint@gmail.com

Aliyot de la Toráh: 

1. 26:1-11 
2. 26:12-15 
3. 26:16-19 
4. 27:1-10 
5. 27:11 - 28:6 
6. 28:7 - 28:69 (29:1 V.  

Castellanas) 
7. 29:1 (2 V. Castellanas) -  

29:8 (9 V. Castellanas) 
8. Maftir: 29:6 (7 V. Castellanas) - 8 (9 V. 

Castellanas) 

Haftaráh: Yeshayah (Isaías) 60:1-22 

Brit Hadasháh:  Hitgalut (Revelación) 15:1 - 
16:21 

KI TAVÓ Significa “Cuando llegues”, “Cuando 
entres”. 

 

Primera aliyá, 26:1-11 

26:1-2 “Cuando entres en la tierra que 
Yahweh tu Elohim te está dando como 
herencia y la poseas y te establezcas en 
ella, deberás tomar parte de cada primicia 
del suelo, que coseches de la tierra que 
Yahweh tu Elohim te está dando y deberás 
ponerla en una canasta e ir al lugar donde 
Yahweh tu Elohim escoja poner su 
nombre”. – Una vez establecidos en la tierra, 
el primer acto es hacer una ofrenda a YHVH 
la cual corresponde a los “Primeros Frutos” o 
“Bikurim”. Es decir, tomar los primeros frutos 
de la tierra y presentarlos como ofrenda a 
Elohim. Con este acto se establecen dos 
premisas:  

1. Es un salto de fe y confianza en el Eterno, 
en que Él suplirá todas las necesidades. 
La Escritura dice en Mishlé (Proverbio) 
3:9-10 “Honra a YAHWEH con tus justas 
labores, y con las primicias de tus frutos 
de rectitud. Entonces tus graneros estarán 
llenos de grano, y tus barriles rebozarán 

de vino nuevo” (BKIM).  

2. Se reconoce que toda la Creación 
pertenece al Altísimo y que todo lo que 
consigamos o alcancemos no es por 
nuestra fuerza, sino por Su misericordia. 
Pero aun teniéndolo, continuamos 
reconociendo que todo pertenece a Él. 
Dice en Tehilim (Salmo) 24:1 Alabanza 
de David: “De Yahweh es la tierra y lo que 
contiene, el mundo y los que lo habitan” 
(VIN). 

26:3 “Deberás ir al sacerdote a cargo en 
ese tiempo y decirle: “Reconozco hoy 
delante de Yahweh tu Elohim que he 
entrado en la tierra que Yahweh juró a 
nuestros padres que nos asignaría””. – La 
ofrenda a YAHVEH debe ser un acto de 
agradecimiento sincero en retribución por lo 
que Él nos ha dado. Una ofrenda sin un 
corazón agradecido es vana. Es triste ver 
como a veces el pueblo de YHVH cae en el 
error de hacerlo sin un buen ánimo y actitud. 
Elohim reclamó a nuestros padres este 
asunto en Yeshayah (Isaías) 29:13 “Dice 
Adonay: “Porque este pueblo se me acerca 
con su boca y me honra sólo con sus labios; 
pero su corazón está lejos de mí, y su 
adoración a mí está basada en 
mandamientos de hombres, aprendidos de 
rutina”” (VIN). 

26:5-9 Entonces recitarás lo siguiente 
delante de Yahweh tu Elohim: “Mi padre 
fue un arameo errante, que emigró a 
Mitsráyim con escasas personas y se 
quedó allá; pero allí llegó a ser una nación 
muy grande y numerosa. Los mitsritas nos 
trataron duramente y nos oprimieron; nos 
impusieron trabajos pesados. Nosotros 
clamamos a Yahweh el Elohim de nuestros 
padres y Yahweh escuchó nuestro ruego y 
vio nuestro aprieto, nuestra miseria y 
nuestra opresión. Yahweh nos libertó de 
Mitsráyim con mano fuerte, con brazo 

http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com


EMC SHALOM INTERNACIONAL 

2 

extendido, con temible poder y con 
señales y portentos. Él nos trajo a este 
lugar y nos dio esta tierra, una tierra que 
mana leche y miel”. – La humildad debe ser 
una característica indispensable e infaltable 
en un hijo de YHVH. La Escritura dice en 
Tehilim (Salmo) 138:6 “Aunque YHVH es 
excelso, atiende al humilde, Pero al altivo lo 
reconoce de lejos.” (BTX3). Además, Yeshúa 
nos enseña en Matityah (Mateo) 23:12 
“Porque al que se enaltece lo humillarán, y al 
que se humilla lo enaltecerán” (VIN).  

Es una necesidad imperiosa tener humildad 
en nuestras vidas y para ser humildes no 
podemos olvidar de donde YHVH nos sacó. 
¿Quiénes éramos? ¿Quiénes somos ahora? 
¿Dónde estábamos? ¿Dónde estamos 
ahora? ¿Y todo gracias a quién? Rab Shaúl 
da respuesta a todas estas preguntas en 
Efesiyim (Efesios) 2:11-13;19 “Por lo tanto, 
recuerden el estado en que estaban antes: 
“Ustedes, Gentiles de nacimiento, llamados 
los incircuncisos por aquellos que por una 
simple operación en la carne son llamados 
circuncisos, en aquel tiempo no tenían 
Mashíaj. Estaban apartados de la vida 
nacional de Yisra'el, extranjeros a los Pactos 
que personifican la promesa de YAHWEH. 
Estaban en este mundo sin esperanza y sin 
Elohim. Pero ahora ustedes, que estaban 
muy lejos, han sido acercados por medio del 
derramamiento de la sangre del Mashíaj”; 
“Así que, entonces, ya no son extranjeros ni 
desconocidos. Por el contrario, ustedes son 
conciudadanos con el pueblo de YAHWEH y 
miembros de la misma familia de YAHWEH” 
(BKIM).  

26:11 “Y deberás disfrutar, junto con el 
lewita y el extranjero en tu medio, de toda 
la abundancia que Yahweh tu Elohim te ha 
concedido a ti y a tu familia”. – Cada vez 
que YHVH nos bendice, no lo hace para que 
nos quedemos con la bendición en nuestras 
manos. Él nos bendice para que podamos ser 
de bendición para otros. El acto de separar 
los primeros frutos hacía que el pueblo se 
acordara de los demás. Esto se constituía en 
un motivo de alegría tanto para el pueblo, 
para el levita, como para el extranjero que 
viva en Israel. Este acto nos muestra que 

Elohim no se olvida de nadie. Kefá (Pedro) lo 
comprendió así en Maaseh (Hechos) 10:34-
35 Entonces Kefá se dirigió a ellos: “Ahora 
entiendo que YAHWEH no tiene favoritos, 
sino que el que le teme y hace tsedakáh, ese 
es aceptable ante él, no importa a qué pueblo 
pertenezca” (BKIM). 

 

Segunda aliyá, 26:12-15 

26:12 “Cuando hayas apartado la décima 
parte de tu campo, en el tercer año, el año 
del diezmo, y se lo haya dado al levita, al 
extranjero, al huérfano y a la viuda, para 
que coman hasta saciarse en tus 
poblados”. – En el tercer y sexto año del 
ciclo de siete años hasta el año de descanso 
de Shabat para YAHVEH, cf. Vaykra 
(Levítico) 25:1-17, se hacía una ofrenda 
especial conocido como el “Maaser Aní” 
(Diezmo del pobre), el cual se distribuía entre 
el huérfano, la viuda y el extranjero; además 
del levita. Todos estos debían comer hasta 
saciarse, así que era necesario que hubiese 
suficiente comida para todos. Esto nos 
enseña dos principios fundamentales: 

1. La misericordia de YHVH que no olvida a 
nadie como está escrito en Tehilim 
(Salmo) 146:9 “YAHWEH protege al 
extranjero, El sostiene al huérfano y a la 
viuda; mas el camino de los pecadores Él 
lo remueve” (BKIM).  

2. El amor que debemos tener por todos, en 
especial por estas personas necesitadas. 
La Escritura nos dice en Tehilim (Salmo) 
41:1 “¡Bendito es el hombre que piensa en 
el pobre y el necesitado! En el día malo, 
YAHWEH los salvará” (BKIM).  

26:13-14 Deberás declarar delante de 
Yahweh tu Elohim: “He sacado de la casa 
la porción consagrada y se la he dado al 
lewita, al extranjero, al huérfano y a la 
viuda, tal como me mandaste; no he 
transgredido ni he descuidado ninguno de 
tus mandamientos: no he comido de ello 
mientras estuve de luto; no he sacado 
parte de ello estando impuro, ni he 
depositado nada de ello para los muertos. 



3 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

He obedecido a Yahweh mi Elohim; he 
hecho tal como me mandaste”. – Al hacer 
esta declaración, se convierte en la evidencia 
de nuestra obediencia, puesto que ante 
YHVH admitimos que hemos cumplido con el 
mandato. Esto, a su vez, se convierte en un 
argumento en contra nuestra si no se ha 
hecho adecuadamente o si se ha efectuado, 
pero de forma incorrecta. La manera correcta 
es la perfecta correspondencia del acto físico 
con el deseo del corazón. 

26:15 “Mira desde tu morada sagrada, 
desde el cielo y bendice a tu pueblo Yisrael 
y el suelo que nos has dado, una tierra que 
mana leche y miel, como juraste a 
nuestros padres”. – Como hemos visto 
anteriormente, la obediencia trae bendición. 
Sin embargo, esta declaración es más 
elevada porque persigue la bendición, no solo 
para el que la hace en sí, sino para todo el 
pueblo y para la tierra. Esto nos muestra que 
es también obediencia pedir bendición, orar e 
interceder por los demás. Yeshúa nos enseña 
en Matityah (Mateo) 5:44-45 “Pero Yo les 
digo: “¡Amen a sus enemigos; oren por 
aquellos que los persiguen! Entonces se 
convertirán en hijitos de su Padre en el cielo. 
Pues Él hace brillar el sol sobre buena y mala 
gente por igual, y Él manda la lluvia al justo y 
al injusto por igual” (BKIM). 

 

Tercera aliyá, 26:16-19 

26:17 “Tú has afirmado en este día que 
Yahweh es tu Elohim, que andarás en sus 
caminos, que observarás sus leyes y 
mandamientos y reglas y que lo 
obedecerás”. – Al cumplir con el 
mandamiento de apartar un diezmo para los 
necesitados, renovamos nuestro compromiso 
con YHVH. Este compromiso se basa en la 
obediencia de corazón a todo lo que Elohim 
ha establecido en Su Toráh. Al ser obedientes 
estamos declarando que YHVH es nuestro 
Elohim. Dicho de otra manera, la evidencia de 
que el Eterno es nuestro Elohim es siendo 
obedientes a Él y a Su Toráh. La Escritura nos 
dice en Yojanán Álef (1 Juan) 2:3 “En esto 
sabemos que lo hemos conocido: En que 

guardamos sus mandamientos” (VIN). Lo cual 
concuerda con la enseñanza de Yeshúa 
cuando dijo en Yojanán (Juan) 14:15 “Si me 
aman, guardarán mis mandamientos” (VIN).   

26:18-19 “Y Yahweh afirmó en este día que 
tú eres, como te prometió, Su pueblo 
atesorado, que observará todos Sus 
mandamientos, y que Él te llevará a la fama, 
al renombre y al honor, muy por encima de 
todas las naciones que ha hecho; y que tú 
serás, como te prometió, un pueblo 
consagrado a Yahweh tu Elohim”. – Como 
consecuencia de nuestra obediencia YHVH 
nos afirma como pueblo Suyo. Es 
precisamente esta condición la que nos hace 
sobresalir entre los demás, que nos hace 
diferentes; pero al mismo tiempo nos exige 
una conducta de consagración a YHVH por 
ser Su especial tesoro, cf. Shemot (Éxodo) 
19:5.  

 

Cuarta aliyá, 27:1-10 

27:9-10 Mosheh y los sacerdotes lewíticos 
le hablaron a todo Yisrael diciendo: 
“¡Silencio! ¡Oye Yisrael! Hoy has llegado a 
ser el pueblo de Yahweh tu Elohim: Hazle 
caso a Yahweh tu Elohim y observa sus 
mandamientos y sus leyes, que yo te 
ordeno hoy”. – Es la obediencia a YHVH lo 
que nos hace ser Su pueblo, lo que nos da 
identidad, es lo que nos garantiza tener un 
futuro en la vida eterna, como está escrito en 
Yojanán Álef (1 Juan) 2:17 “Y el mundo está 
pasando, junto con sus deseos. Pero aquel 
que hace la voluntad de YAHWEH 
permanece para siempre” (VIN).  

 

Quinta aliyá, 27:11 - 28:6 

27:26 Maldito el que no apoye los términos 
de esta Toráh ni los observe. Y todo el 
pueblo dirá: ‘Así sea’. – La palabra usada 
para apoyo en hebreo es “cum” (קוּם) del 
Strong #6965 que significa: afirmar, alzar, 
confirmar, cumplir. Por lo anterior se puede 
concluir que la maldición es el resultado 
directo de no cumplir la Toráh.  



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

4 

28:1-2 “Ahora bien, si obedeces a Yahweh 
tu Elohim, para observar fielmente todos 
sus mandamientos que yo te ordeno hoy, 
Yahweh tu Elohim te pondrá muy por 
encima de todas las naciones de la tierra. 
Todas estas bendiciones vendrán sobre ti 
y se realizarán, si le haces caso a la 
palabra de Yahweh tu Elohim”. – Como se 
ha visto muchas veces a lo largo de la 
Escritura, YHVH promete bendiciones a los 
que obedecen la Toráh, confirmando de esta 
manera Su pacto. Estas bendiciones están 
establecidas para todas las áreas de la vida 
del creyente, entendiendo así, que los 
mandamientos, estatutos y decretos abarcan 
cada área de nuestra vida. Tehilim (Salmo) 
19:7-11 “La Torah de Yahweh es perfecta, y 
transforma la vida; los decretos de Yahweh 
son duraderos, y hacen sabio al sencillo. Los 
preceptos de Yahweh son justos, y alegran el 
corazón; la Torah de Yahweh es clara, e 
ilumina los ojos. El respeto de Yahweh es 
puro, y dura para siempre; los juicios de 
Yahweh son verdaderos, del todo justos. Son 
más deseables que el oro, que mucho oro fino, 
y más dulces que la miel, que las gotas del 
panal. Tu servidor les hace caso; en 
Obedecerlos hay grande recompensa.” (VIN). 

28:3-6 “Bendito serás en la ciudad y 
bendito serás en el campo. Bendito será el 
fruto de tu vientre, el fruto de tu suelo y las 
crías de tu ganado, los becerros de tu 
manada y los corderos de tu rebaño. 
Bendita será tu canasta y tu amasador [de 
harina]. Bendito serás en tus entradas y 
bendito serás en tus salidas”. – Este pasaje 
nos muestra que la bendición es individual y 
no dependen de circunstancias externas. 
Podemos ser bendecidos de igual manera 
viviendo en la ciudad o en el campo. Tener 
bendiciones en la economía tanto personal 
como familiar. Es decir, tener la garantía de 
una descendencia, así como la prosperidad 
en la economía de la familia y en todo lo que 
se emprenda. Lo antes explicado concuerda 
con las palabras dadas a Yahoshúa (Josué) 
1:7-8 “Solamente sé fuerte y muy valiente en 
tener cuidado de seguir toda la Torah que 
Moshé mi siervo te ordenó a seguir; no te 
vuelvas de ella ni a la derecha ni a la 

izquierda; entonces tendrás éxito donde 
quiera que vayas. Sí, guarda este libro de la 
Torah en tus labios, y medita en él día y noche, 
para que tengas cuidado de actuar conforme 
a todo lo escrito en él. Entonces tus empresas 
prosperarán, y tú tendrás éxito” (BKIM). 

 

Sexta aliyá, 28:7 - 28:69 (29:1 Versiones 
Castellanas) 

28:7-10 “Yahweh pondrá en fuga a tus 
enemigos que te ataquen; por un solo 
camino marcharán contra ti, pero huirán 
de ti por siete caminos. Yahweh ordenará 
bendiciones para ti sobre tus graneros y 
sobre todas tus empresas: te bendecirá en 
la tierra que te está dando Yahweh tu 
Elohim. Yahweh te establecerá como su 
pueblo consagrado, como te juró, si 
guardas los mandamientos de Yahweh tu 
Elohim y andas en sus caminos. Y todos 
los pueblos de la tierra verán que el 
Nombre de Yahweh se proclama sobre ti y 
te respetarán”. – YHVH establece 
primeramente las bendiciones individuales 
con el entendimiento de que, si los individuos 
prosperan, la nación prosperará. Es por eso 
por lo que se establecen las bendiciones 
nacionales. La base de estas bendiciones es 
“La paz y la tranquilidad ciudadana”. De nada 
aprovecha la prosperidad económica si no 
hay paz, seguridad y tranquilidad. La 
Escritura nos dice en Mishlé (Proverbio) 
17:1 “Mejor un pedazo de pan seco con 
quietud que una casa llena de comida, pero 
también llena de contiendas” (BKIM). Sin 
embargo, la mayor de todas las bendiciones 
es “el respeto y la admiración de los demás”. 
Y eso solo se logra cuando el Nombre de 
YHVH sea proclamado sobre nosotros. Esto 
era lo que Rab Shaúl reclamaba a sus 
contemporáneos en Romiyim (Romanos) 
2:24 “Como dice en el Tanaj: “Es por tu causa 
que el Nombre de Elohim es blasfemado por 
los Goyim”” (BKIM). 

28:15 “Pero si no obedeces a Yahweh tu 
Elohim para observar fielmente todos sus 
mandamientos y leyes que yo te ordeno 
hoy, todas estas maldiciones vendrán 



5 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

sobre ti y se realizarán”. – De manera 
enfática, clara y contundente, lo que desata la 
maldición en la vida es la desobediencia y 
transgresión a la Toráh.   

28:36-37 “Yahweh te dirigirá, con tu rey 
que has puesto sobre ti, a una nación 
desconocida para ti y para tus padres, 
donde servirás a otras deidades, de 
madera y piedra. Serás el asombro, el 
refrán y la burla entre todos los pueblos a 
los que te lleve Yahweh”. – Esta es la 
primera de las dos oportunidades en las que 
se menciona esta maldición y coincide de 
manera directa con las deportaciones que 
sufrieron las dos casas de Israel.  

- La primera deportación causada por el 
Imperio Asirio (Casa de Israel). 

- La segunda deportación causada por el 
Imperio Babilónico (Casa de Iahudáh).  

En ambas deportaciones se cumplió este 

pasaje, en el hecho de que Israel fuera motivo 

de escarnio y burla por parte de los habitantes 

de los lugares a donde fueron enviados. 

28:47-48 “Porque no quisiste servir a 
Yahweh tu Elohim con gozo y alegría por 
la abundancia de todo, tendrás que servir, 
con hambre y sed, desnudo y careciendo 
de todo, a los enemigos que Yahweh 
soltará contra ti. Él pondrá un yugo de 
hierro sobre tu cuello hasta que te haya 
eliminado”. – El detalle importante en servir 
a YHVH está en hacerlo con gozo y alegría. 
De lo contrario no será tomado en cuenta por 
Elohim. Si cumplir la Toráh es para nosotros 
una carga o se hace por obligación, entonces 
no somos parte del pueblo de YHVH. Para 
nosotros cumplir la Toráh debe ser un deleite. 
Dice la Escritura en Tehilim (Salmo) 1:1-2 
“¡Cuán bienaventurado es el varón que no 
anduvo en consejo de malos, Ni se detuvo en 
camino de pecadores, Ni en silla de 
escarnecedores se ha sentado! Sino que en 
la Ley de YHVH está su delicia, Y en Su Ley 
medita de día y de noche.” (BTX3). Además, 
Rab Shaúl nos exhorta en Qolosiyim 
(Colosenses) 3:23-24 “Y todo lo que hagan, 
háganlo de buen ánimo como para Yahweh y 
no para los hombres, sabiendo que de 

Yahweh recibirán la recompensa de la 
herencia. ¡Pues le sirven al Mashíaj 
soberano!” (VIN). En el caso que Israel no 
cumpliera en servir a YHVH, entonces serían 
castigados sirviendo a sus enemigos como 
esclavos, a cambio de nada y en pésimas 
condiciones.  

Esto nos enseña un principio espiritual muy 
importante: “si no servimos a YHVH como Él 
demanda con aptitud, actitud y santidad, 
entonces a quien estaremos sirviendo es al 
adversario, es decir, a ha’Satán.” 

28:64 “Yahweh los esparcirá entre todos 
los pueblos desde un extremo de la tierra 
hasta el otro, y allá les servirán a otras 
deidades, de madera y de piedra, las que 
ni ustedes ni sus ancestros han 
experimentado” – Estaba determinado el 
exilio como el más severo de los castigos 
para el pueblo. Pensemos un momento en las 
implicaciones sociales, religiosas, morales y 
físicas de esta medida para el pueblo:  

1. Comprendía la posibilidad de perder sus 
bienes, propiedades y en algunos casos 
familiares y amigos.  

2. Incluía también la pérdida de toda 
identidad con el Elohim que les había 
mostrado Su poder al sacarlos 
poderosamente de Mitsráyim y que los 
había sustentado completa y 
magníficamente durante cuarenta años en 
el desierto.  

3. Encerraba la pérdida de aquella tierra por 
la cual habían luchado en numerosas 
batallas. Era una pérdida total. Además, 
que eventualmente, servirían a otras 
deidades que no conocían, sumado a todo 
lo que la idolatría implicaba.  

 

Séptima aliyá, 29:1 (2 V. Castellanas) - 29:8 
(9 V. Castellanas) 

29:9(8) “Por lo tanto, observen fielmente 
todos los términos de esta Alianza, para 
que tengan éxito en todo lo que 
emprendan”. – La única manera de 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

6 

prosperar y sobre todo de evitar todos los 
juicios establecidos por parte de YHVH a 
causa de la desobediencia es ser fiel a la 
Toráh. La Toráh es el testigo fiel de nuestro 
Pacto con Elohim. Una vez que entramos a 
ser parte del pueblo del Altísimo 
establecemos directamente un Pacto con Él, 
el cual consiste en cumplir con alegría y gozo 
su Toráh.  

Todas estas bendiciones son resumidas en 
las palabras de Yeshúa cuando dijo en 
Matityah (Mateo) 6:33 “Más bien, busquen 
primeramente el reino de Elohim y su justicia, 
y todas estas cosas se les darán por 
añadidura” (VIN). 

 

Esta Parashá contiene los mandamientos 
606 - 611 de los 613: 

606. Precepto de hacer una declaración 
sobre las primicias (Bikurim), Devarim 
(Deuteronomio) 26:5. 

607. Precepto de hacer una declaración 
sobre el diezmo (Maaser), Devarim 
(Deuteronomio) 26:13. 

608. Precepto de proceder según los modos 
de actuar de Elohim, Devarim (Deuteronomio) 
28:9. 

609. Prohibición de comer del segundo 
diezmo (Maaser Sheni) estando en luto, 
Devarim (Deuteronomio) 26:14. 

610. Prohibición de comer del segundo 
diezmo en estado de impureza, Devarim 
(Deuteronomio) 26:14. 

611. Prohibición de gastar el dinero del 
segundo diezmo en otra cosa que no sea 
comida o bebida, Devarim (Deuteronomio) 
26:14.  

 

 

_______________ 

 

Fin de la Parashá. 

Nuestros comentarios obedecen a la doctrina 
establecida en EMC SHALOM 
INTERNACIONAL como Ministerio de 
Raíces Hebreas y son pilares que 
defendemos y exponemos en la predicación 
del Único Evangelio que los primeros 
emisarios (shlijim-apóstoles) pregonaron 
con un solo propósito: Restaurar el Reino de 
Israel. Maaseh (Hechos) 1:6 y dirigido a los 
destinatarios establecidos en Iaakov 
(Santiago) 1:1 y Kefá Álef (1 Pedro) 1:1 “LA 
CASA PERDIDA DE ISRAEL”. 

El mismo Rab Shaúl (Shaliaj Pablo) emisario 
por excelencia para todos los gentiles, sabía 
de antemano que su foco de alcance era 
solamente las doce tribus dispersas 
llamadas “Ovejas perdidas de la casa de 
Israel” [Melo Ha Goyim]: Los justos de las 
naciones”, Maaseh (Hechos) 26:7. Es el 
cumplimiento de esta misma promesa que 
nuestras doce tribus esperan obtener, 
resueltamente haciendo sus actos de 
adoración noche y día; a pesar de esto, ¡es 
en relación con esta esperanza, su Majestad, 
que hoy soy acusado por los judíos! 

Este documento es comentado 
semanalmente en vivo y en directo en 
nuestras clases por internet, cada Shabat de 
9:00 a.m. a 12:30 p.m. (Horario Este de EU) 
a través de www.zoom.com y el ID para 
ingresar al canal de EMC SHALOM 
INTERNACIONAL es: ID 4637031177  

Nuestro único deseo a través de este material 
es que tú y los tuyos sean más que 
bendecidos por un entendimiento superior de 
las Escrituras; moviéndonos del mensaje 
subjetivo de hoy y casi místico, a lo objetivo 
del mensaje, con una mayor certeza 
idiomática y envuelto en su ambiente cultural 
respectivo, dándonos así la mayor solidez 
interpretativa de los textos. 

Todos los creyentes en el Elohim de la Biblia 
tienen un común denominador y un solo 
deseo, el cual es establecer un 
“avivamiento” tan poderoso que traiga la 
presencia de El Rey de reyes y establezca su 
Reino de una vez y para siempre; pero lo 
único que traerá esto a la congregación de los 

http://www.gotomeeting.com/
http://www.zoom.com/
http://www.gotomeeting.com/


7 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

santos de Israel es “LA HISTORIA BÍBLICA”, 
el volver al fundamento y a la forma inicial de 
la FE HEBREA.  

Este documento, así como la clase de Toráh 
de cada Shabat, están orientadas hacia el 
conocimiento de la historia espiritual de un 
pueblo: “ISRAEL”; así como a vivir con el 
entendimiento de que somos la continuación 
y conclusión de esta hermosa historia de 
amor. 

Estamos muy agradecidos por sus aportes a 
nuestro ministerio. Nos está permitiendo ir 
con mayor excelencia. 

https://www.PayPal.me/emcshalom 

¡SHALOM LEKULAM! 

 

 

 

 

Ingresa a nuestro canal de 
Telegram (escanea el código 

QR) 

 

https://www.paypal.me/emcshalom

