EMC SHALOM INTERNACIONAL
PARASHA 39 JUKAT | NUMEROS 19:1 — 22:1

Prohibida toda reproduccion lucrativa - Utilizar bajo permiso.

Para mas informacién puede ubicarnos por medio de nuestra pagina web www.emcshalom.com
también a través de nuestro canal en YouTube EMC Shalom Internacional
y puedes escribirnos a nuestro correo emcshalomint@gmail.com

Aliyot de la Torah:

19:1 - 17

19:18 — 20:6
20:7-13

20:14-21

20:22 - 21:9
21:10-20

21:21 -22:1

Maftir: 21:34 — 22:12

Telegram (escanea el
cddigo QR)

N~ WNE

Haftarah: Shoftim (Jueces) 11:1-33

Brit Hadashah: Yojanan (Juan) 3:9-21; 4:3-
30y 12:27-50

JUKAT significa “Estatuto de”

Primera aliya, 19:1-17

19:2 “Esta es la ordenanza (Estatuto) de la
Tordh que ha mandado Yahweh: Da
instrucciones al pueblo yisraelita de que te
traigan una vaca roja sin tacha, en la que
no haya defecto y a la que no le hayan
puesto yugo”. — Este versiculo nos presenta
el hecho de que la reglamentacion de la vaca
roja es el juk o la jukda mas importante de la
Tordh. Como hemos expresado con
anterioridad, los mandamientos de caracter
juk, en plural “jukim”, son los mandamientos
que no tienen una explicacion
necesariamente logica o clara en la Torah.
Muchos estudiosos consideraran que el punto
central del Capitulo19 es la “vaca roja” en si,
o la aparicion de otro ejemplo de los
mandamientos jukim. Esto lo descarta la
Escritura cuando mirando atentamente,
notamos que lo verdaderamente relevante es
el “agua lustral o purificante” que se obtiene
mezclando sus cenizas con otras sustancias.
Esta agua era vital para salvaguardar la
pureza ritual del pueblo del Eterno, teniendo
en cuenta que los mandamientos que tienen
el nombre de juk o jukim, estan conectados
de una manera muy especial con el Mesias

Ingresa a nuestro canal de

Yeshua. La Escritura nos dice en Ivrim

(Hebreos) 9:13-14 “13 Porque si la sangre de
cabros y de toros, y la ceniza de la novilla
rociada sobre los contaminados, los
santifican concediéndoles una purificacion
externa, jcudnto mas la sangre del Mashiaj,
guien mediante el espiritu eterno se ofrecié a
si mismo sin mancha a Elohim, limpiara
nuestras conciencias de las obras muertas
para servir al Elohim vivo!” (VIN). Aqui se
establece de manera magistral un vinculo que
denota tipo y antitipo que aporta luz a lo
aparentemente il6gico de este mandamiento
juk.

19:3 “Se la daras a Elazar el sacerdote. La
sacaran del campamento y lainmolaran en
su presencia”. — Se refiere el texto al
segundo al mando segun el orden sacerdotal.
El mismo asume una responsabilidad Unica
puesto que la ejecucion de esta ordenanza
ocasionaba contaminacién temporal, de la
cual el Sumo Sacerdote debia ser protegido.
Como siervos del Eterno hemos sido
llamados a formar un cerco de cuidado
alrededor de nuestros pastores, ya que no es
cualguier cosa la responsabilidad que el
pastorado posee delante del Eterno. Como
estd escrito en Ivrim (Hebreos) 13:17
“Obedezcan a los dirigentes y sométanse a
ellos, porque ellos se mantienen vigilando
sobre sus vidas, como personas que tendran
qgue rendir cuentas. Asi que hagan esta tarea
alegremente  por ellos sin  ninguna
murmuracion, porgue esto no es provechoso”
(BKIM).

19:4 “Elazar el sacerdote tomara un poco
de su sangre con su dedo y larociara siete
veces hacia el frente de la Carpa de
Reunién”. — EIl sacerdote encargado de
sacrificar la ‘vaca roja’ recogia algo de la
sangre en su mano izquierda, sumergia su
indice derecho dentro de ella y salpicaba en
la direccion de la entrada al Templo que se
podia ver desde la montafia donde
permanecia. Esto nos muestra que el lugar


http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com

donde era quemada la ‘vaca roja’ tenia que
estar situado en linea recta, enfrente de la
entrada de Templo. Esta escrito que los
animales siempre tenian que ser sacrificados
“delante del Eterno”, es decir, “al oriente del
Lugar Santo”. Es como si el Eterno estuviera
mirando desde el Lugar Santisimo pasando
por el velo y luego hacia fuera, en direccion al
occidente. En el mismo sentido, también el
sacrificio del Mesias tenia que ser hecho
delante de la entrada del Templo en
lerushalaim, en el Monte de los Olivos y no
detras del Templo. La imagen que proyectaba
la sombra no podia indicar un lugar detras del
Eterno, a espaldas del Templo. Todos los
sacrificios tenian que ser presentados delante
del Eterno, para que fueran agradables, como
esta escrito en Vaikra (Levitico) 1:3 “Si su
ofrenda es una ofrenda quemada de la
manada, hara su ofrenda de un macho sin
tacha. Lo traera a la entrada de la Carpa de
Reunion, para que se acepte en favor suyo
delante de Yahweh” (VIN). También esta
escrito en Vaikra (Levitico) 3:7 “Si ha de
presentar un cordero como su ofrenda, lo
ofrecera delante de Yahweh” (BDLA).
Ademas, se ensefia en Vaikra (Levitico)
6:25 Habla a Aharén y a sus hijos y diles:
"Esta es la Ley de la ofrenda por el pecado: la
ofrenda por el pecado sera ofrecida delante
de Yahweh en el mismo lugar donde la
ofrenda de ascension es ofrecida; es cosa
santisima” (BDLA).

19:5 “Quemaran la vaca ante su vista; su
cuero, su carne, y su sangre se guemaran,
incluso su estiércol”. — Todas las partes de
la victima eran consumidas por fuego excepto
la sangre usada para rociar. Los ingredientes
mezclados con cenizas eran los mismos que
los usados para rociar a los leprosos como
vemos en Vaikra (Levitico) 14:4-7. Esta
agua de la que se habla en el versiculo
anterior era un ‘agua de separacion y
santificacion” a favor del pueblo apartado
para El Eterno. Por otro lado, la vaca era
guemada integramente, lo cual corresponde
a una tipologia de Yeshua HaMashiaj en
cuanto a su entrega total y ministerio de
santificacion y sanidad: Maaseh (Hechos)
3:16 “Y por medio de la fe en Su Nombre, y

EMC SHALOM INTERNACIONAL

éste que ustedes ven y conocen, lo ha
fortalecido Su Nombre; la fe que viene por
medio de Aquél que le ha dado esta perfecta
curacion en presencia de todos ustedes”
(VIN). Es la confianza que proviene de
Yeshua que nos ha dado la seguridad que en
El encontramos perfecta sanidad vy
santificacion: Lucas 1:75 “Siendo Kadosh y
en rectitud ante El, todos nuestros dias”
(BKIM).

19:6 “Y el sacerdote tomara madera de
cedro, hisopo, y tela escarlatay las echara
en el fuego que consume a la vaca”. — Los
tres objetos, madera de cedro, hisopo y lana
carmesi, tenian que ser afadidos para
producir las cenizas que luego serian
mezcladas con el agua para que sirvieran de
purificacion. A manera de Drash (tercer nivel
de interpretacion exegética que corresponde
al comentario de la cita), seria probable que
Yeshua haya sido colgado en un arbol,
posiblemente en una higuera que crecia en el
Monte de los Olivos. Adam y Java tomaron
hojas de higuera en el lugar donde se
introdujo el pecado, cerca del arbol de la
ciencia, el cual se encontraba probablemente
en el Monte de los Olivos, Bereshit
(Génesis) 3:7 “Entonces se les abrieron los
ojos a los dos y percibieron que estaban
desnudos; asi que cosieron hojas de higuera
y se hicieron delantales” (VIN).

Yeshua maldijo una higuera cuando paso por
ese camino al entrar en la ciudad poco antes
de su muerte, Mordekhay (Marcos) 11:21
Entonces Kefa se acordd de aquello y le dijo:
‘Rabi, mira; la higuera que maldijiste se ha
secado” (VIN). Estas cosas podrian indicar
que El haya sido colgado en una higueray los
dos ladrones en el mismo arbol, uno a la
derecha y otro a la izquierda, Lucas 23:33
“Cuando llegaron al lugar que se llama la
Calavera, lo clavaron en el madero alli y
también a los malhechores; uno a la derecha
y el otro a la izquierda” (VIN). Es factible
poder llegar a esta conclusion por el hecho de
gue cuando el soldado romano iba a romper
las piernas a los tres colgados, se fue primero
a uno de los ladrones y luego a otro, y
finalmente llegd a Yeshua; fue alli cuando vio
que ya estaba muerto, Yohanan (Juan)



19:32-33 “Luego los soldados fueron y le
guebraron las piernas al primero, y después
al otro que habia sido ejecutado con él. Pero
cuando llegaron a Yahoshua, como lo vieron
ya muerto, no le quebraron las piernas” (VIN).
Si los tres hubieran estado en una linea con
Yeshua en medio, pierde sentido que el
soldado haya saltado sobre el Maestro para ir
de un ladrén a otro. Lo més probable es que
hayan sido colgados como en un triangulo en
el mismo arbol.

El hisopo se usaba para la purificacion, para
rociar la sangre y el agua. Se us6 antes de la
salida de Mitsrdyim (Egipto) por el pueblo
para untar sobre las puertas. Se uso en la
purificacion de los “leprosos” y aqui se usa
otra vez para la purificacion por la
contaminacion de la muerte. Est4 escrito en
Ivrim (Hebreos) 9:19-22 “Porque habiendo
declarado Mosheh todos los mandamientos
segun la Torah a todo el pueblo, tomé la
sangre de los becerros y de los cabros junto
con agua, lana escarlata e hisopo, y rocio el
libro mismo y también a todo el pueblo,
diciendo: Esta es la sangre de la alianza que
Yahweh ha concertado con ustedes. Y rocio
también con la sangre la Morada y todos los
utensilios del servicio; pues segun la Torah
casi todo se purifica con sangre, y sin
derramamiento de sangre no hay perdon.’
(VIN). El hisopo fue utilizado en relacion con
la muerte del Mesias, haciendo la conexion
asi con la liberacion del pueblo de Mitsrayim
(Egipto). También fue usado para la
purificacion por contaminacion de “tsard”
(v1y), traducido como lepra y que simboliza el
pecado; para la purificacién de la impureza
ritual producida por el contacto con la muerte
y que a la postre, permitio la introducciéon de
los que somos Su pueblo al Pacto Renovado
por la fe en Yeshta. La lana carmesi tiene
correspondencia con la sangre y se relaciona
directamente con la muerte del Mesias
Yeshua.

2

19:7 “El sacerdote lavara sus vestidos y
bafiara su cuerpo en agua; después de eso
el sacerdote podra volver a entrar en el
campamento, pero estara impuro hasta la
tarde”. — La impureza que habia quedado
sobre el Sumo Sacerdote representaba los

EMC SHALOM INTERNACIONAL

pecados que este llevaba ante Elohim. Por
eso era afectado por esta impureza. Nuestro
Sumo Sacerdote Yeshua no solo llevo el
pecado de nosotros a Elohim en El, sino que
fue El mismo el sacrificio; por esta razon, de
la misma manera que se le imputaban los
pecados al animal se le atribuyeron a El.

Se hace referencia a la inmersion en una
Mikvé ya que dice: “sumergira y lavard”. Para
purificarnos de cualquier contaminacion
debemos acudir en Teshuvéh
(arrepentimiento), deseando la limpieza de
Elohim y de esa manera poder ser limpiados
en la Sangre del Cordero Yeshua. Acto
seguido, haciendo Tevilah (inmersioén) poder
guedar limpios delante del Eterno. Al
presentarnos impuros ante el Creador; es
decir, habiendo pecado voluntariamente en
este asunto, se corre el riesgo de ser
apartados o sacados del circulo espiritual con
Israel. Aquellos que por alguna razén no
pueden acceder a sumergirse en una Mikvé
pueden, como alternativa lavarse, ya que se
cuenta con lo principal que es la Sangre del
Cordero Yeshua que nos purifica de todos
nuestros pecados. La Escritura nos dice en
Yojanan Alef (1 Juan) 2:1-3 “Hijitos mios, les
escribo estas cosas para que no pequen. Y si
alguno peca, tenemos un abogado delante
del Padre, a Yeshuta el Mashiaj, el justo. El es
la expiacion por nuestros pecados, y no
solamente por los nuestros, sino también por
los de todo el mundo. En esto sabemos que
lo hemos conocido: en que guardamos sus
mandamientos” (VIN).

19:9 “Un hombre que esté puro recogera
las cenizas de la vaca y las depositara
fuera del campamento en un lugar puro, se
guardard para el agua de purificacion para
la comunidad Vvyisraelita. Es para
purificacion”. — Las cenizas de la ‘vaca roja’
fueron divididas en tres partes:

1. Una parte fue puesta en el Monte de los
Olivos.

2. Otra parte fue colocada en el “Jel”, el area
gue rodeaba el Atrio del Templo.



3. La ultima parte fue dividida entre los 24
grupos de los sacerdotes que servian en el
templo.

Segun la Mishna, la parte de las cenizas que
estaban en el Monte de los Olivos fue
utiizada para consagrar los Sumos
Sacerdotes para poder preparar otras vacas
rojas. Las cenizas que fueron guardadas en
el ‘Jel’ servirian para las generaciones futuras,
segun ordena este versiculo. Las cenizas que
estaban entre los sacerdotes en la tierra de
Israel servian para que pudieran purificarse
los hijos de Israel que estaban en las demas
ciudades.

19:11 “El que toque el cadaver de
cualquier ser humano estara impuro por
siete dias”. — Se llama la atencion a esta ley,
para mostrar los usos para los que el agua de
purificacion era aplicada. ElI caso de una
muerte es el primero. Como en toda familia
gue tenia algun fallecimiento y sus miembros
se contaminaban por dicho evento; asi en una
poblacién inmensa, donde casos de muerte y
otros casos de impureza ocurrian
frecuentemente, el agua de purificacidon
permanecia en constante demanda. Para
proveer la cantidad de mezcla purificadora,
dicen los escritores iahuditas, que una ‘vaca
rojiza’ era sacrificada cada afio y que las
cenizas mezcladas con los ingredientes de
rociar eran repartidas entre todas las
ciudades y aldeas de Israel.

19:12 “Se purificara con ella en el tercer
diay en el séptimo diay entonces quedara
puro”. — La necesidad de purificarse al tercer
dia (en esa agua con cenizas), apunta a que
la impureza incide sobre la parte fisica y la
espiritual del contaminado. Ademas, alude a
la Resurreccion de Yeshua quien al tercer dia
se presentdé como ejemplo de consumacion
plena de esta purificacion; mostrando
ademas como resultado, un cuerpo
glorificado e incorruptible. También
representa el proceso mediante el cual los
fieles seremos transformados, como lo
expresa Rab Shaudl en Qorintiyim Alef (1
Corintios) 15:51-54 “Miren, les digo un
secreto! jNo todos nosotros moriremos! jPero
todos seremos trasformados! Solo tomara un

EMC SHALOM INTERNACIONAL

momento, en un abrir y cerrar de los ojos, al
Shofar final. Porque el Shofar sonara, y los
muertos serdn resucitados para Vvivir
eternamente y nosotros también seremos
transformados. Este material que se
corrompe tiene que ser revestido de
incorrupcion, esto que es mortal tiene que ser
revestido de inmortalidad. Cuando lo que se
corrompe se vista de incorrupcion; y lo que es
mortal se vista de inmortalidad, entonces este
pasaje del Tanaj sera cumplido: La muerte
sera tragada en la victoria™” (BKIM).

Por otro lado, el proceso de la purificacion
ceremonial (por la impureza espiritual
contraida), que se extendia durante siete dias,
habia de mostrar que la santificacion era
progresiva e incompleta. Mientras no se
cumpliera la perfecta voluntad del Eterno
expresada en sus mandamientos, toda
persona que a sabiendas y
presuntuosamente se descuidaba de hacerse
rociar con esta agua, era culpable de una
ofensa que se castigaba con la excomunion.

19:14 “Esta es la ley: Cuando muere una
personaen una carpa, todo el que entre en
la carpa y todo el que esté en la carpa
quedara impuro por siete dias”. — Los
ejemplos  presentados parecen  muy
minuciosos Y triviales, pero al final objetivos.
Son de naturaleza cultural como también
sanitaria. Se promovian al llevar al extremo la
idea de la contaminacion por el contacto con
cadaveres 'y serviria para impedir
eficazmente que aquel pueblo “egipcianizado”
imitara la costumbre supersticiosa de los
mitsritas (egipcios), de tener en sus casas los
restos momificados de sus antepasados. Este
mandamiento aseguraba un entierro rapido
de todos. Asi no solo teniendo los
cementerios a la distancia, sino también
sacando de las moradas de los vivos los
cadaveres de personas que habian muerto
por enfermedades contagiosas y por la
exposicion a los campos abiertos los restos
insepultos de los extrafios y los caidos en
batalla.

19:17 “Se tomara para la persona impura
un poco de las cenizas del fuego de
purificacion y se le afladird agua fresca en



una vasija”. — Veamos este texto en la
version Textual: Bemidbar (NUmeros) 19:17
“Para ese impuro se tomara ceniza de la
ternera quemada en la expiacion, y se echara
en ella aguas vivas en unavasija”(BTX3). Las
Aguas vivas representan a Elohim mismo
como fuente de la purificacién o dador de esa
agua purificadora. Ahora, revisemos lo que
nos muestran estos pasajes: Yirmeyah
(Jeremias) 2:13 “Porque dos males han
hecho mi pueblo: Me abandonaron a mi,
fuente de agua viva, y cavaron para Si
cisternas, cisternas rotas que no retienen el
agua” (BTX3); Yojanan (Juan) 4:10 Yeshua
le respondio: “Si conocieras el don de
Yahweh, y quién es el que te dice: Dame de
beber’, td le hubieras pedido a él, y él te
habria dado agua viva”. (VIN); Yojanan
(Juan) 7:38 “jTodo el que pone su confianza
en mi, como dice el Tanaj, rios de agua viva
fluiran de lo mas profundo de su ser!” (BKIM).
Todos nosotros, al venir a Elohim a través de
Yeshua, somos portadores del agua viva, su
Ruaj. La funcion del Ruaj es purificarnos,
como esta escrito en: Galatiyim (Galatas)
5:16 Por eso digo: “Anden en el espiritu, y asi
jamas satisfaran los malos deseos de la carne”
(VIN); Tito 3:5 “El nos salvo, no por las obras
de justicia que nosotros hubiésemos hecho,
sino segun su misericordia; por medio del
lavamiento de la regeneracion y de la
renovacion del espiritu de santidad” (VIN).
Fuimos salvos por el lavamiento de la
regeneracion y la renovacion en el Ruaj de
Santidad. Ese lavamiento es al que se refiere
las ‘aguas vivas’, que, con la ceniza del
sacrificio, declaran puras nuestras vidas. El
Ruaj y el Sacrificio del Cordero Yeshua
garantizan nuestra santificaciébn continua.
Solo nos queda que hagamos la inmersion
del tercer y del séptimo dia al habernos
contaminado con un muerto.

Segunda Aliya, 19:18 - 20:6

19:19 “La persona pura rociara a la
persona impura en el tercer dia y en el
séptimo dia, purificAndolo asi para el
septimo dia. Ella lavara entonces sus
ropas y se bafiara en agua y al atardecer

EMC SHALOM INTERNACIONAL

quedara limpia”. Sélo una persona
ritualmente limpia podia rociar sobre los otros
para que fueran purificados. De esa manera,
solo los limpios podran asistir a quienes son
llamados por YHVH al arrepentimiento y
obediencia a la Torah. Es imposible que
alguien fuera de esta condicién de pureza,
esté apto para ministrar a los santos segun la
Torah. Aunque las distintas propuestas
religiosas de hoy, amparadas en buenas
intenciones de ayuda social quieran vender lo
contrario, el remanente santo de YHVH debe
tener presente el estado de pureza, actitud y
manera de proceder conforme a la Torah,
siempre.

El Eterno nos recuerda sus intenciones por
medio del profeta Yejezgel (Ezequiel) 36:24-
30 “Porque Yo te recogeré de entre las
naciones, te reuniré de todas las tierras, y te
regresaré a tu propia tierra. Entonces Yo
rociaré agua limpia sobre ti, y t0 estaras
limpio; Yo te lavaré de toda tu inmundicia y de
todos tus idolos. Yo te daré un nuevo corazén
y pondré un nuevo RuUaj dentro de ti; Yo
sacaré tu corazén de piedra de adentro de tu
carne y te daré un corazon de carne. Yo
pondré Mi Rulaj dentro de ti y causaré que
vivas por mi Torah, que camines en mis
ordenanzas y guardes mis juicios y los hagas
[obedezcas]. Moraras en La Tierra que Yo di
a tus padres. Tu seras mi pueblo, y Yo seré tu
Elohim. Yo te salvaré de toda tu inmundicia.
Yo llamaré al grano y lo aumentaré, y no te
enviaré hambruna. Yo multiplicaré el producto
del fruto de tus arboles y aumentaré la
produccion en tus campos, para gque nunca
sufras el reproche de la hambruna entre las
naciones” (BKIM).

19:20 “Si alguien que ha quedado impuro
deja de purificarse, esa persona sera
eliminada de la asamblea, porque ha
contaminado el santuario de Yahweh. No
se le salpicé con el agua de purificacién:
es impura”. — Se subraya la seriedad de este
acto de purificacion, haciendo un énfasis
especial en la necesidad imperativa del que
esta contaminado, de abandonar ese estado.
El pecado nos impurifica y nos convierte en
un agente de corrupcién. Aun cuando
pensemos que solo afecta en el plano



personal, no podemos creamos ese engafno
de Ha’'Satan. Recordemos la exhortacion de
Rab Shaul en Qorintiyim Bet (2 Corintios)
7:1 “Asi que, amados, ya que tenemos estas
promesas, limpiémonos de toda impureza
carnal y espiritual, y consagrémonos
completamente por respeto a Elohim.” (VIN).

19:21-22 “Esa sera para ellos una ley
perpetua. Ademas, el que rocié el agua de
purificacién lavara sus ropas; y todo el
gue toque el agua de purificacion quedara
impuro hasta la tarde. Todo lo que toque
esa persona impura quedara impuro; y la
persona que la toque a ella quedara
impura hasta la tarde”. — El verso aplica
para el que salpica el agua y contamina solo
su ropa. Pero el que toca el agua debe
purificarse, su ser esta contaminado hasta el
anochecer. Aquella persona que rocia el agua
de la purificacion sobre el inmundo también
adquiere un estado de impureza; no como el
inmundo, pero si se contamina. Se nos dice
en la Escritura acerca de Yeshua en
Qorintiyim Bet (2 Corintios) 5:21 “Al que no
conoci6 pecado, por nosotros Elohim lo conto
como pecador, para que en El se nos contara
a nosotros como justos delante de Elohim”
(VIN).

20:1-6 “Los yisraelitas llegaron en grupo al
desierto de Tsin en el primer novilunio y el
pueblo se queddé en Qadesh. Alli murié
Miryam y alli la sepultaron. La comunidad
se quedod sin agua y se reunieron contra
Mosheh y Aharén. El pueblo rifié con
Mosheh y le dijo: “jSi tan siquiera
hubiéramos perecido cuando perecieron
nuestros hermanos a instancias de
Yahweh! ¢Por qué han traido ustedes a la
congregacion de Yahweh a este desierto
para gue nosotros y nuestras bestias
muramos aqui? ¢Por qué nos hicieron
salir de Mitsrayim [Egipto] para traernos a
este lugar tan malo, un lugar sin grano, ni
higos, ni vifias, ni granadas? iNi siquiera
hay agua para beber!” Mosheh y Aharén
se alejaron de la congregacion, fueron ala
entrada de la Carpa de Reunién y cayeron
sobre sus rostros. La Presencia de
Yahweh se les aparecio”. Luego del
transcurso de treinta y siete afios desde la

EMC SHALOM INTERNACIONAL

primera mision espia de Israel a la Tierra
Prometida, segun vimos en Bemidbar
(Numeros) 13-14, y cuarenta afios desde el
exodo de Mitsrayim, la Biblia permanece
virtualmente en silencio acerca de aquellos
treinta y siete aflos de peregrinaje por el
desierto. La generacion de aquellos que
vivieron en Mitsrayim casi estaba extinguida y
la nueva generacién pronto estaria lista para
entrar en la Tierra Prometida. Mosheh,
Aharén, lehoshua (Josué) y Kalev fueron de
los pocos que quedaron de los que salieron
de Mitsrdyim. Una vez mas acamparon en
Qadesh (Cades), el sitio de la primera mision
espia que termin6 en desastre. Ahora
Mosheh esperaba que el pueblo estuviera
listo para un nuevo comienzo. Permanecieron
ahi cuatro meses, hasta el mes quinto cuando
llegaron a la montafia de Hor, donde fallecio
Aharén. Esta localidad de Qadesh estaba
situada en el Desierto de Tsin, lindando con
la tierra de Edom.

La Toradh nos esta brindando dos relatos: la
muerte de Miryam y el acontecimiento cuyo
desenlace terminaria en la muerte de Aharon
y de Mosheh, antes de cruzar el Rio lardén
(Jordan). “...ellos se reunieron contra Mosheh
y Aharén”. Este acto de rebeldia consecutiva,
matizada por etapas de reproche, afioranza
de la condicion de comodidad en la que vivian
bajo el yugo mitsrita (egipcio), la
desconfianza manifiesta en todas sus facetas
y el descontento en general del pueblo llevé a
toda wuna generacibn a creerse o
suficientemente  elevados como para
pretender tachar los mandamientos del
Eterno como irracionales. Esto nos pone en
sintonia con el diagnostico radical con que el
Rab Shadul se dirige a los creyentes en Roma
cuando les dijo en Romiyim (Romanos) 6:23
“Porque la paga del pecado es muerte; pero
el don de Elohim es vida eterna en el Mashiaj
Yeshua, nuestro Maestro.” (VIN).

Tercera aliya, 20:7-13

20:8 “Ta y tu hermano Aharén tomen la
vara y congreguen a la comunidad y ante
sus propios ojos ordénenle a la pefia que



dé su agua. Asi produciras agua para ellos
de la pefia y proveeras bebida para la
congregacion y sus bestias”. — Después de
diferentes lecturas a los posibles motivos de
pecado, asi como la defensa en la actitud de
Mosheh, el pasuk en su “Peshat” (primer nivel
de interpretacion exegética que corresponde
a lo literal), refleja una clara desatencion de
Mosheh a la orden del Eterno: “Hablale a la
roca”, “Ordénenle a Ila pena”. Las
declaraciones de enojo contra la
congregacion de lIsrael, el golpear la roca en
vez de hablarle, el definir si fue con la vara de
Aharén o la de él mismo; fueron condiciones
irrelevantes y subjetivas al hecho primordial
gue nos debe cuestionar y ensefiar a cada
uno:  “MOSHEH NO SIGUIO LAS
INSTRUCCIONES DE YAHVEH?”.

20:10-11 “Mosheh y Aharén convocaron a
la congregacion frente a la pefia; y le
dijeron: “Escuchen rebeldes, ¢sacaremos
agua para ustedes de esta peha?” y
Mosheh alz6 la mano y golped la pefia dos
veces con su vara. Sali6 agua
copiosamente y la comunidad y sus
bestias bebieron”. — Otra vez la inclinacion
del pueblo hacia la desconfianza de la
provision de YHVH para ellos, los pone en el
mismo lugar que en Meribah, que
coincidentemente significa “Contienda”. Aqui
murmuraron contra Mosheh y Aharén
nuevamente. Hablaron con el mismo lenguaje
absurdo y desmedido de sus padres. Esto
agravd su delito porque ya conocian de
antemano la rebelién y la falta de fe de sus
padres. No obstante, se aventuraron en tomar
las mismas actitudes. Debemos tener
presente que a diferencia del evento paralelo
de Shemot (Exodo) 17:6 en el que YHVH
manda explicitamente a Mosheh a “golpear la
pefa”, en este determina “hablarle a la pefia”
y por esto determina la sentencia por la
desobediencia 'y desatencion a Su
instruccion: Bemidbar (Numeros) 20:12.
Mosheh, debe nuevamente mandar en el
nombre de YHVH que salga agua para ellos
de unaroca; como siempre sucedié. El Eterno
desea abastecer a Su pueblo con lo que
necesita. Pero Mosheh y Ahardn actuaron
incorrectamente. Se atribuyeron una buena

EMC SHALOM INTERNACIONAL

parte de la gloria del hecho maravilloso al
declarar: “jEscuchen, rebeldes! ¢Acaso
tenemos que sacarles agua de esta roca?”’,
como si lo hicieran por algun poder o valor
propio; ademas de llamarles como a sus
padres.

La Escritura en su franca exposicion de la
verdad nos muestra ademas los pecados de
estos hombres, como ejemplo de cuanto
dafio nos puede hacer una decision por la
desobediencia al mandamiento. Esto nos
debe hacer reflexionar, en que no tenemos
idea del tamafio de la bendicién que esta en
juego ante el desafio al desobedecer la
palabra de verdad. Estos son los textos que
sefalan el pecado de Mosheh y Aharon, por
el que les toco perecer junto a la generacion
gue no entrd6 en la Tierra Prometida:
Bemidbar (Numeros) 20:2-13; Bemidbar
(Numeros) 20:24; Bemidbar (Numeros)
27:13-14; Devarim (Deuteronomio) 1:37;
Devarim (Deuteronomio) 3:23-28; Devarim
(Deuteronomio) 4:21-22; Devarim
(Deuteronomio) 32:48-52; Devarim
(Deuteronomio) 34:5; Tehilim (Salmo)
106:32-33.

Aprendamos de la exhortacion de Rab Shadul
cuando dijo en Filipiyim (Filipenses) 2:12
"Mis amados amigos, asi como siempre
obedecieron cuando yo estaba con ustedes,
es mucho mas importante que obedezcan
ahora que estoy lejos de ustedes;
permanezcan buscando su salvacion con
temor y temblor” (BKIM). Un lider est4 en la
mira del pueblo. Por eso su error es mucho
mas importante que los errores de los que no
son lideres; porque arrastran a todo un
pueblo. El poder del ejemplo es muy fuerte.
Mosheh no cometio un pecado
aparentemente grave. Pero ante los ojos del
Eterno su desobediencia y arrebato de ira con
palabras hirientes, fueron suficientemente
graves como para prohibirle la entrada a la
herencia. jAprendamos la leccion para ser
cuidadosos como lideres en el cumplimiento
de los mandamientos, para que no perdamos
nuestra herencia!

20:13 “Esas son las aguas de Meribah, que
guiere decir que los yisraelitas rifieron con



Yahweh, mediante las cuales El afirm6 su
santidad”. — Meribah (n2mn) del Strong
#4808 que significa: “querella, provocacion,
contienda”. Meribah fue el lugar en el que el
pueblo contendi6 contra YHVH por causa del
agua; en el que endurecieron sus corazones.
En vez de optar por creer en el Eterno,
murmuraron directamente contra El y contra
Mosheh. Antes habian murmurado contra
Mosheh, pero en esta oportunidad
murmuraron directamente contra YHVH. Esto
es resultado del endurecimiento del corazon.
La falta de gratitud siempre brota de un
corazon duro. Un corazon agradecido es un
corazon sensible. La santidad de YHVH fue
manifestada en Mosheh y Aharon [Vaikra
(Levitico) 10:3], por la sentencia que
recibieron por causa de no haberle obedecido
cuanto estuvieron junto a la pefia. Las aguas
fueron la causa por la que YHVH manifesto
su santidad en Mosheh y Aharén. Esta escrito
en Tehilim (Salmo) 95:7b-11 “Si ois hoy su
v0z, no endurezcais vuestro corazon como en
Meribah, como en los dias de Masa en el
desierto cuando vuestros padres me
probaron, aunque habian visto mi obra. Por
cuarenta aflos me repugné aquella
generacion, y dije: Es un pueblo que se
desvia en su corazén y no conocen mis
caminos. Por tanto, juré en mi ira:
Ciertamente no entraran en mi reposo”
(BDLA).

Un asunto importante a tener en cuenta por
todos los siervos del Eterno es este: Efesiyim
(Efesios) 4:26 “Se pueden enojar, pero no
pequen; no dejen gque se ponga el sol antes
de que se ocupen de su enojo” (BKIM); como
también ensefia el Tehilim (Salmo) 4:4a
“Puedes estar airado, jpero no peques!”
(BKIM). Hay una enseflanza hebrea que es
corroborada por el Pacto Renovado. Es un
mandato jestar Alegres! El enojo es solo falta
de fe. Veamos las ensefianzas de estos
versiculos:  Filipiyim  (Filipenses) 4:4
“iRegocijaos en el Sefior siempre! Otra vez lo
diré:  jRegocijaos!” (BTX3) Efesiyim
(Efesios) 5:20 “‘Dando gracias siempre por
todo al Elohim y Padre, en el nombre de
nuestro Maestro Yeshua el Mashiaj” (VIN).
Todo lo _gue enseiia el Pacto Renovado

EMC SHALOM INTERNACIONAL

estd _en el Primer Pacto: Yirmeyah
(Jeremias) 31:7 Porque asi ha dicho
Yahweh: “Griten de gozo por Yaaqov, clamen
en las encrucijadas de las naciones. Canten
fuerte en alabanza, y digan: ‘jSalva, Yahweh,
a tu pueblo, al remanente de Yisrael!”” (VIN).

Cuarta Aliya, 20:14-21

20:16 “Nosotros clamamos a Yahweh y él
escuchd nuestro ruego y envié a un
mensajero que nos liberté de Mitsrayim.
Ahora estamos en Qadesh, el pueblo en la
frontera de tu territorio”. — Es importante
notar el término “malaj” (R m) dado a un ser
humano, que en este caso especifico es a
Mosheh, quien fue separado, preparado y
enviado como caudillo para la liberacién de
Israel en Mitsrdyim. Asociamos estas
palabras para evidenciar el mismo ejemplo
dado en Hitgalut (Apocalipsis) a los siete
angeles “malajim” de las Siete Asambleas en
los Capitulos 2y 3. La Escritura dice ademas
en Divré Bet (2 Cronicas) 36:16 “Pero ellos
se burlaban de los mensajeros de ha'Elohim
y despreciaban sus mensajes e insultaban a
sus profetas, hasta que la ira de Yahweh
estallé sin remedio contra su pueblo” (VIN).

20:17 “Permitenos, pues, cruzar tu pais.
No pasaremos por campos [sembrados] ni
por viilas y no beberemos agua de tus
pozos. Seguiremos el camino real, sin
doblar ni a la derecha ni a la izquierda
hasta que hayamos cruzado tu territorio”.
— La frase: “Seguiremos el camino real” o
‘lremos por la carretera de los reyes”, se
puede referir a dos situaciones. Una al
camino principal que el mismo rey usa para
su transito. La otra situacion, posiblemente al
camino que indique el rey para que el pueblo
del Eterno transite por él. En ambos casos es
un ejemplo de sujecion; primeramente, al
Eterno y luego a las autoridades que El
mismo establecio. Como nos lo dice el Rab
Shaul en Romiyim (Romanos) 13:1 “Todos
tienen que obedecer las autoridades
gobernantes. Porque no hay autoridad que no
sea de YAHWEH, y las autoridades
existentes han sido puestas por YAHWEH”



(BKIM). El camino mas corto a Kenaan desde
donde estaba acampado Israel, era pasar por
el territorio de Edom. Los embajadores
enviados regresaron con una negativa. Los
edomitas temian que los israelitas los
dafaran. Si este numeroso ejército hubiera
estado bajo otra disciplina que no fuera la de
YHVH, hubiera habido causa para este celo.
Pero Esav (sus descendientes en la
actualidad) odiaban a laakov por la bendicion.
Ahora, cuando la bendicion estaba por ser
heredada, el odio revivi6. No debe
extrafarnos que hombres insensatos nieguen
peticiones razonables y que los que gozamos
del favor de YHVH seamos afrentados por
otros; que celosos, intentan sin éxito ser
obstaculo para detener nuestra bendicion.

20:18 Pero Edom le respondioé: “No
pasaras por nosotros, de lo contrario
iremos contra ti con la espada”. — La
respuesta realmente fue: “No quiero que
pases por mi tierra, y si te atreves a pasar,
saldré ante ti con la misma espada con que
mi antepasado me bendijo”. Bereshit
(Génesis) 27:22 No te imagines que
solamente porque nuestros antepasados
pronunciaron sobre ti la bendicion, y nuestro
padre Yitsjaq escucho y dijo: “La voz es la voz
de laakov” (VIN); Bereshit (Génesis) 27:40
Ahora Elohim escuchard tu voz cuando lo
llames. Porque El también nos bendijo a
nosotros, cuando dijo: “Pero las manos son

”

las manos de Esaw... tu viviras por tu espada’.

(VIN)

20:19 Los yisraelitas les dijeron: “Nos
mantendremos en el camino principal y si
nosotros o nuestro ganado bebemos de tu
agua, pagaremos por ello. S6lo pedimos el
paso a pie, es poca cosa”. — Israel hizo
saber que no era necesario pasar por las
zonas pobladas, sino por las regiones
deshabitadas donde no habia campos ni
vifiedos, para no causar ningun dafio. Pero de
haber alguno, se dejaba establecido el
compromiso de restituir y pagar por ello.

20:20 Pero ellos replicaron: “jPues no
pasaran!” y Edom salié contra ellos con un
gran grupo, fuertemente armados”. — Este
es un conflicto que esta determinado hasta la

EMC SHALOM INTERNACIONAL

venida del Mesias Yeshta. Como esta escrito
en Amoés 1:11 Asi dijo Yahweh: “Por tres
transgresiones de Edom, por cuatro, no lo
revocare: porque persiguioé a su hermano con
la espada y reprimi6 toda piedad, porque su
ira se encendié incesantemente y su furia
ardio sin limites” (VIN). Lo que sembré Esav
contra laakov en sus descendientes
permanece hasta el dia de hoy. Esav habia
recibido de YHVH el Monte Seir, y por eso
Israel no tenia ningun derecho de hacer
guerra contra €l y tomar alguna parte de su
territorio. Como estd4 escrito en Devarim
(Deuteronomio) 2:4-7 “Y encargale al pueblo
lo siguiente: Ustedes van a pasar por el
territorio de sus parientes, los descendientes
de Esaw, que viven en Seir. Aunque ellos
estaran temerosos de ustedes, tengan mucho
cuidado de no provocarlos. Porque yo no les
daré a ustedes de la tierra de ellos ni la huella
de un pie; le he dado la serrania de Seir como
posesion a Esaw. El alimento que coman lo
obtendran de ellos por dinero; hasta el agua
gue beban la procuraran de ellos por dinero”.
Verdaderamente, Yahweh su Elohim los ha
bendecido en todo lo que han emprendido. El
te ha cuidado en tu vagar por este gran
desierto; Yahweh tu Elohim ha estado contigo
estos cuarenta afios; no te ha faltado nada”
(VIN).

Israel fue ordenado a bendecir a su hermano
Esav con la compra de alimentos y bebida,
pero aun asi él no quiso dejarles pasar por su
territorio. Por el odio que tenia, no pudo ser
bendecido por Israel. Este no es el Unico
ejemplo en el cual nuestro pueblo haya
apelado al diadlogo y al acuerdo diplomatico
para la resolucién de conflictos con enemigos
que arrastran viejas rencillas y que no se
conforman a su papel en el gran drama divino.
Vemos como en el libro de Jueces se hace
uso de esta formula. Shofetim (Jueces)
11:12 Yiftaj entonces envido mensajeros al rey
de los amonitas, diciendo: “;Qué tienes
contra mi que has venido a hacer guerra en
mi pais?” (VIN). Lo interesante es cOmo
podemos aprender de esta narrativa que
pone al descubierto la verdadera razén del
acto irracional que acaba con la gestion
diplomatica. Mientras los hijos de Israel no



tuvieron posesion de aquella region, los
amonitas no protestaron. Una vez que
tomaron posesion, entonces vino la protesta.
Lo mismo ocurre en nuestros dias. Jordania
tuvo bajo su control a lerushaldim (Jerusalén)
por muchos afos. Pero nadie levant6 su voz
reclamandola o pidiendo que fuera
denominada una “ciudad internacional” bajo
la custodia del Vaticano. Bastd que los hijos
de Israel la tomaran, para que el mundo
entero comenzara a protestar y a reclamar a
lerushalaim (Jerusalén). Yiftaj (Jefté), el
héroe militar del ejemplo en Jueces, manda a
decir a las autoridades amonitas lo narrado
en Shofetim (Jueces) 11:26 “Mientras
Yisrael ha estado habitando Jeshbon y sus
dependencias, Aroer y sus dependencias, y
todos los poblados a lo largo del Armén por
trescientos afios, ¢,por qué no has tratado de
recobrarlas en todo ese tiempo?” (VIN). No
importa las razones que expongamos, esta es
una batalla que no tiene “razén” alguna y
cuando este tipo de confrontacion se levanta,
la fuerza de la raz6én nunca sera la solucion.
Mientras mas rapido lo comprendamos
menos tiempo perderemos en tratar de
conciliar la carne con el espiritu.

Quinta Aliy4, 20:22 - 21:9

20:24 “Que Aharén sea recogido a su
parentela: no va a entrar a la tierra que le
he asignado al pueblo yisraelita, porque
ustedes desobedecieron mi mandato
acerca de las aguas de Meribah”. — El Rab.
Magriso en el Me’am Lo’es comenta: “La
Torah revela que la muerte de Aharén fue
adelantada. Cuando los israelitas empezaron
a mantener tratos con [los descendientes del]
malvado Esaw, se deterioré su conducta y
como resultado perdieron a este hombre justo
gue vivia entre ellos”. Esto estda en
conformidad con la regla general de que
inevitablemente, como pueblo del Eterno, uno
sufre dafio cuando se asocia con los
malvados. Vemos asi en Melakhim Alef (1
Reyes) 22, que cuando Yehosafat, rey de
Judea, formoO una alianza militar con el rey
Ajav de Israel, Elohim se enojé con él y lo
castig6. Como esta escrito en Divré Bet (2

10

EMC SHALOM INTERNACIONAL

Cronicas) 19:2 “El vidente Yahu hijo de
Janani le salié al encuentro y le dijo al rey
Yahoshafat: “;Se debe ayudar al impio y
hacer amistad con los que aborrecen a
Yahweh? Por eso es que la ira de Yahweh
esta contra ti.” (VIN). Asi mismo, cuando él se
ali6 con Ajazyahu, Elohim destruy6 todo lo
gue habia logrado: Divré Bet (2 Cronicas)
20:37b "Porque te aliaste con Ajazyah,
YAHWEH estd destruyendo tu proyecto”
(BKIM). En conformidad, dice en el v.23: “En
la montafia de Hor”, y ahora en el v.24 “Que
Aharoén sea recogido a su parentela”.

En la Tordh vemos como, al desear el pueblo
pasar los limites de Edom y tener tratos con
ellos como si fuesen amigos, esto produjo la
muerte prematura de Aharon y asi fue como
esa generacion perdi6 una de sus
personalidades mas emblematicas. En
Tehilim (Salmo) 1:1 “Bendecido es el
hombre que no ha caminado en el consejo de
los perversos, y no ha estado en camino de
pecadores ni se ha sentado con los
escarnecedores!” (VIN). Adicionalmente a lo
anterior, en su intento de reconciliacion y
fraternizacion fue rechazado por Edom, al
pedir que los dejaran pasara por su territorio
y luego, por este hecho, avanzando en contra
de ellos, se produjo una profanacion del
Nombre del Eterno en el mundo. Las
naciones no sabian que Elohim les habia
prohibido librar guerra en contra de Esav
(Devarim (Deuteronomio) 23:7) y llegaron a
la conclusion de que los israelitas habian
retrocedido de Edom por temor y cobardia.
Cuando los israelitas arribaron a la montafia
de Hor, Elohim le dijo a Mosheh, dado que
habia llegado el momento que falleciera
Aharén, él debia de decirselo. Por lo general
a los justos se les informa que su fallecimiento
es inminente para que transfieran su
autoridad a sus hijos y los vean ya
establecidos como sus sucesores. Es como si
YHVH no tuviera deseo de hablar con Aharén
de este tema. Por eso le dijo a Moshé que se
lo dijera con tono de consolacion.

20:28 “Mosheh despojé a Aharén de sus
vestimentas y se las puso a su hijo Elazar
y Aharon murié alli en la cumbre del monte.
Cuando Mosheh y Elazar bajaron del



monte”. — De acuerdo con el conocimiento
gqgue hemos recibido de la Torah;
cuestionamientos y respuestas elevadas
vienen a nuestro entendimiento. Este pasaje
nos muestra los milagros ocurridos a la hora
de la muerte de Ahardn: Vaikra (Levitico)
8:7-9 “Le puso la tunica, le ajusté el cinturdn,
lo visti6 con el manto, y le puso el efod,
ciiéndolo con la banda decorada con la que
se lo atd. Le puso el pectoral, y puso dentro
del pectoral el Urim y el Tumim. Y le puso el
turbante en la cabeza; y sobre el turbante, por
el frente, le puso el frontal de oro, la diadema
sagrada —como habia mandado Yahweh a
Moshé” (VIN). Este pasaje nos da un orden
Unico y especifico de como vestir al Kohen
Gadol (Sumo Sacerdote). En este mismo
orden fue vestido Elazar su hijo, quien
continuaria con el ministerio de su padre. Es
decir, fue quitada la tdnica interior primero
“sin quitar el cinturén” y sin remover el efod y
mucho menos el pectoral, elementos que
eran amarrados uno del otro; y en ese mismo
orden vestir a Elazar. Fueron removidas
milagrosamente las prendas interiores antes
gue las exteriores, para mantener este orden
en el momento de la investidura sacerdotal de
Elazar como Kohen Gadol entrante. Antes de
morir, Aharon tuvo el privilegio de ver a sus
hijos con sus vestiduras. Es algo maravilloso
ver a un hijo suceder a su padre en el servicio
a Elohim. Murié entonces Aharén luego que
le impusieron todas las vestiduras. Su alma,
dicen los sabios, partié con el Eterno en ese
momento y sin sufrir. EI Jumash recoge lo que
declara Rabi Guedalia Schorr cuando dice:
“Mientras mas las personas pecan en la vida,
crean un lazo entre su alma y los placeres de
este mundo, mas se les dificulta dejar la
existencia fisica. Pero para personas como
Moshé y Ahardn cuyas almas permanecieron
tan puras como cuando arribaron a este
mundo, no hay esfuerzo, remordimiento, ni
dolor cuando su alma se redne con su origen
divino, y su Creador”.

20:29 “La comunidad entera supo que
Aharon habia exhalado su dltimo aliento.
Toda la casa de Yisrael le hizo duelo por
treinta dias”. — Para Aharon fue una gran
satisfaccion ver que se daba preferencia a su

11

EMC SHALOM INTERNACIONAL

hijo, que le era tan querido, su oficio
preservado y asegurado. Especialmente
vemos aqui una figura del sacerdocio eterno
del Mashiaj Yeshua: Ivrim (Hebreos) 5:6
“Como también dice en otro lugar: “Tu eres
sacerdote para siempre segun el orden de
Malki- Tsédek” (VIN). Un hombre bueno debe
desear, si fuera la voluntad del Eterno, no vivir
mas alla de su vida atil. Pensemos, ahora que
tenemos este conocimiento ¢ Por qué hemos
de desear seguir en este mundo, al contrario,
mientras podamos servir en algo para la
gloria de YHVH vy la exaltaciéon de la verdad
de la Palabra en nuestra generacion?
Rogamos al Abba Kadosh que mientras El
nos deé vida, sea para mantenernos activos en
su servicio. Aparte del servicio al Eterno
nuestra vida no tiene ningun sentido. Como
esta escrito en Tehilim (Salmo) 27:4 “Sélo
una cosa he pedido a YAHWEH; s6lo esto
buscaré de todo corazén: que yo debo morar
en la casa de YAHWEH todos los dias de mi
vida, para contemplar la belleza de YAHWEH
y visitarle en Su Templo” (VIN).

21:1 “Cuando el rey kenaanita de Arad que
habitaba en el Néguev se enter6 de que
Yisrael venia por el camino de los
exploradores, se enfrasc6 en batalla con
Yisrael y tomdé cautivos a algunos de
ellos”. — Después de la muerte Aharén, el
pueblo israelita retomo su marcha hacia Eretz
Israel, lo cual habia sido interrumpido por el
tiempo de luto y la inminente guerra contra
ellos. El avance hacia la Tierra Prometida
siempre trae pérdidas, guerras y conflictos.
Se requiere permanecer fiel, a pesar de las
pérdidas del camino; como nos exhorta
Yojanan (Juan) en Hitgalut (Apocalipsis)
2:10b “Sé fiel hasta la muerte, y yo te daré la
corona de /a vida” (VIN).

21:4 “Salieron del Monte Hor por el camino
del Mar de los Juncos pararodear latierra
de Edom. Pero al pueblo se le inquieté el
animo en el camino”. — Siguiendo la ruta
para rodear a Edom (Bemidbar (Niameros)
20:14-21), el pueblo aparentemente da la
vuelta y va hacia el sur. En el v.4, el Mar Rojo
(Mar de los Juncos o Mar de Caias), en
hebreo “Yam Suf”, pero aqui debe referirse al
Golfo Agaba, un golfo del Mar Rojo. El pueblo



se impacient6 a causa de la ruta dificil y
murmuré una vez mas por la falta de pan y
agua v.4-5. Esta es la dultima ocasion
mencionada en el texto biblico en la que el
pueblo murmura asi, al nivel de lo relatado en
los pasajes de Shemot (Exodo) 16 vy
Bemidbar (NUmeros) 11.

21:5 “Y el pueblo hablé contra Elohim vy
contra Mosheh: “¢Por qué nos hiciste salir
de Mitsrdyim para morir en el desierto? No
hay pan ni agua, y hemos llegado a
aborrecer esta comida miserable”. — Se
impacientd el animo del pueblo y hablaron en
contra de Elohim y en contra de Mosheh.
Describen el mana como “comida miserable o
liviana”. La desprecian tanto que la
consideran aun sin valor. Ya no se quejaron
solamente por causa del camino sino
empezaron a criticar la comida que el Eterno
les estaba dando diariamente. No debemos
olvidar el comentario estadistico que dejamos
en la Parashéa de los espias, Shelaj Leja, en
la que se aclard, que de aquellos 600.000
hombres que salieron de Mitsrdyim y por
sentencia del Eterno, “No entrarian a la tierra
de Israel”. Se calcul6é un promedio de 15.000
muertos por afio. Es importante entender
estas estadisticas que van siendo
equiparadas con el nimero de insurrecciones
(tiempos de quejas y murmuraciones) que el
pueblo fue teniendo en el trascurso de esos
40 afos en el desierto. Fue la forma justa y
justificada de ir eliminando las mentes
contaminadas por el cémodo sabor de la
esclavitud.

21:6 “Yahweh envioé serpientes venenosas
contra el pueblo. Estas mordian a la gente
y muchos de los yisraelitas murieron”. —
Como en las ocasiones anteriores, la actitud
del pueblo provocé la ira del Eterno, quien
manda “serpientes ardientes” entre el pueblo.
Algunas traducciones dicen “venenosas” al
contrario de ardientes. Otros creen que
ardientes se refiere a la inflamacion causada
por la mordedura de las serpientes, las cuales
cobraron la vida de muchos de estos
desagradecidos. Dice un adagio popular: “La
peor de las calamidades le aguarda al
corazon desagradecido”, lo que nos exhorta a
mantener el habito de ser agradecidos y que

12

EMC SHALOM INTERNACIONAL

debe prevalecer en el creyente, pese a lo
cambiante de las circunstancias.
Revistamonos de esta declaracion de Rab
Shaul en 1 Timoteo 1:12 “Y le doy gracias al
gue me ha dado el poder, el Mashiaj Yeshua,
nuestro Adon, porque me considero
suficientemente confiable para ponerme a su
servicio” (BKIM).

21:7 “El pueblo vino a Mosheh y le dijo:
“Nosotros pecamos al hablar contra
Yahweh y contrati. jIntercede con Yahweh
para que nos quite esas serpientes!” Y
Mosheh intercedié por el pueblo”. — Otra
vez Mosheh obré como un intermediario entre
el pueblo y YHVH. El pueblo no or¢ al Eterno,
sino que pidieron que Mosheh orara por ellos.
Esto nos muestra que el pueblo hebreo
necesita un intermediario entre nosotros y
YHVH. Mosheh es una figura de Yeshua
Ha'Mashiaj, Quien que constituye el Unico
camino al Abba para naturales (hebreos) y
extranjeros.

21:8 Entonces Yahweh le dijo a Mosheh:
“Hazte wuna [serpiente] venenosa vy
montala en una asta de bandera. Si
cualquiera que sea mordido la mira, se
recobrard”. — Estos versos pueden sugerir
que aqui se aplica el mismo principio que
opera en los sacrificios y ritos de purificacion.
Al ser derramada, la sangre puede causar la
contaminacion, pero es a la vez el agente
eficaz que hace la expiacién en los sacrificios.
El contacto con un cadaver causa la
contaminacion, pero las cenizas de una ‘vaca
roja’ pueden limpiar de esta contaminacién
segun vimos en Bemidbar (Numeros) 19.
Aqui, los moribundos a causa de la
mordedura de una serpiente podian recibir la
vida por una ‘serpiente de bronce’. Es
significativo, simbdlicamente hablando, que el
cobre se us6 por su color rojizo, que tiene
fuertes asociaciones con la sangre usada
para purificar y hacer expiacion. Sin embargo,
la operacion de la ‘serpiente de bronce’no fue
automatica; tenian que mirarla fijamente para
ser sanados v.7 y 9. Aunque la fe no se
menciona explicitamente aqui, esta presente
de forma implicita. El acto de cumplir los
mandamientos de YHVH demuestra que la
persona tiene fe (observar fielmente), no



basta con una declaracion verbal. Se
requieren de un accionar para poder ser
justificados: Romiyim (Romanos) 2:13
“Porque no son simplemente los oidores de la
Torah a quienes YAHWEH considera justos,
sino son los hacedores de lo que dice la Torah
los que seran justificados ante los ojos de
YAHWEH” (BKIM); Yaaqov (Santiago) 1:22
“Pero sed hacedores de la palabra, y no sélo
oidores, engafiandoos a vosotros mismos”
(RVR60).

21:9 “Mosheh hizo una serpiente de cobre
y la mont6 en una asta de bandera; y
cuando cualquiera era mordido por una
serpiente, miraba la serpiente de cobre y
se recobraba”. ‘Serpiente de Cobre’.
Serpiente, en hebreo “nakjash” (wmni) del
Strong #5175 y Cobre en hebreo “nekjoshet”
(nwn1) del Strong #5178. La raiz de la
palabra Strong #5178 es #5153 que indica
como el #5175 siseo o sonido, que repica o
suena. Esta serpiente fue puesta sobre una
asta, en hebreo “nes” (01) del Strong #5251,
gue significa también sefal; de la raiz hebrea
‘nasas” (003) #5264 que significa brillar
desde lejos. Cuando alguno miraba “nabat”
(v21) Strong #5027 que significa examinar,
mirar intencionalmente, considerar con placer
a; (la serpiente de bronce) puesta como seial,
vivia “kjayai” ('n) Strong #2425 también
revivir, salvar la vida.

Aqui hay un aspecto glorioso y profético:
Yeshayahu (Isaias) 45:22 “Vuélvanse a mi
y sean salvados, todos los que vienen de los
confines de la tierra! Porque yo soy Elohim;
no hay otro” (BKIM). Elohim nos llama a
mirarlo a El desde todos los confines de la
tierra donde estamos dispersos y seremos
salvos. ¢ Miraran? ;Coémo es posible si nadie
le puede ver?; Qorintiyim Bet (2 Corintios)
4:4 “Pues el Elohim de este mundo ha cegado
el entendimiento de los incrédulos, para que
no les ilumine el resplandor de la Buena
Noticia gloriosa del Mashiaj, quien es la
imagen de Elohim” (VIN); Qolosiyim
(Colosenses) 1:15 “El es la imagen del
Elohim invisible, el primogénito de toda la
creacion” (VIN); Yojanan (Juan) 14:9 Yeshua
le dijo: “Tanto tiempo que he estado con
ustedes, Felipe, ¢y no me has conocido? El

EMC SHALOM INTERNACIONAL

gue me ha visto a mi, ha visto al Padre.
¢;Como dices tu: ‘Muéstranos el Padre’?”
(VIN); Zekharyah (Zacarias) 12:10 *“Y
derramaré sobre la casa de David y sobre los
habitantes de Jerusalem espiritu de gracia y
de oracién, y me miraran a mi, a Quien
traspasaron, y llorarAn como se llora por
causa del unigénito, y se afligiran por El como
quien se aflige por el primogénito” (BTX3).
Yeshua fue levantado como la serpiente para
ser visto a lo lejos, en lejanas tierras y al
mirarle, como en el pasado, seremos salvos
porque El es Elohim. Por la fe somos salvos
en Su sacrificio: Yojanan (Juan) 3:14 “Y
como Mosheh levanté la serpiente en el
desierto, asi es necesario que levanten al Hijo
del Hombre” (VIN); Yojanan (Juan) 12:34
Entonces la gente le respondié: “Nosotros
hemos oido que, segun la Torah, el Mashiaj
permanece para siempre. ;Y como es que tu
dices que el Hijo del Hombre tiene que ser
levantado? ¢ Quién es ese Hijo del Hombre?”
(VIN).

Sexta aliya, 21:10-20

21:13 “De alli salieron y acamparon mas
alla del Arnon, es decir, en el desierto que
se extiende desde el territorio de los
emoritas. Porque el Arnén es lafronterade
Moav, entre Moav y los emoritas”. — Ahora
los hijos de Israel entran en territorios nuevos.
Arnén es el rio que constituye la frontera norte
de Moav. Habia sido la frontera en un
principio, ya que después el pueblo de Israel
conquistd ese territorio. Los israelitas no se
metieron hasta ese entonces en el territorio
de Moav porque no recibieron permiso para
ello, como leemos en Devarim
(Deuteronomio) 2:29 y Shoftim (Jueces)
11:17. Pas6 lo mismo con Moav que con
Edom.

21:14 “Por eso el Libro de las Guerras de
Yahweh habla de “A Wahev en Sufah y a
los arroyos: el Arnon”. — Este libro, citado
por la Torah, no aparece mencionado nunca
mas en todo el Tanaj. Ibn Hezra comenta al
respecto que: “Era un libro independiente, en
el cual habrian sido registradas las guerras de



YHVH para sus temerosos. Es probable que
ya existiera desde la época de Avraham, ya
gue muchos libros se han extraviado y no los
tenemos mas, como: Las Palabras de Natan
[Divré Hayamin Bet (2 Cronicas) 9:29]; El
Libro de Hiddoéh [Divré Hayamin Bet (2
Crénicas) 12:15 y 13:22); El Libro de Las
Cronicas de los Reyes de Israel y Los
Poemas del Rey Shlomoh (Salomén) y sus
Proverbios [Melakhim Alef (1 Reyes) 5:12];
otro libro perdido es el que se llamaba Sefer
Haiashar, segun vemos en Yahoshua
(Josué) 10:13 y Shmuel Bet (2 Samuel)
1:18”. Todo esto demuestra que no faltaba
actividad literaria en Israel en la época de
Mosheh y que habia hombres de espiritu e
inspiracion, probablemente “Los narradores”
mencionados en Bemidbar (Niameros) 21:27,
gue contaron los hechos de los cuales fueron
testigos y los escribieron para su generacion
y las generaciones venideras. Como ejemplo
de estos hombres, la Palabra nos exhorta a
gue marguemos nuestra generacion con el
puro mensaje de la Torah vy que
transmitamos un legado de santidad y
obediencia __al _mandamiento _a las
generaciones postreras.

21:16 Y de allia Beer, que es el pozo donde
Yahweh le dijo a Mosheh: “Congrega al
pueblo para darles agua”. — El Rab Magriso
en Me’am Lo es comenta: “Este versiculo no
debe interpretarse como diciendo que los
israelitas llegaron a su pozo a esta altura (del
viaje). ElI pozo los habia estado
acompafiando desde el éxodo, cuando
iniciaron sus viajes, cuarenta afios antes y no
aparecio y recién se nombra en este pasaje al
cabo de cuarenta afos. Vale decir, que las
Escrituras aqui no estan diciendo que los
israelitas viajaron de alli al pozo, sino que una
corriente de sangre fluia desde alli hasta el
pozo, haciendo que tomaran conciencia del
milagro que les estaba haciendo”. Por eso se
pusieron a cantar: Bemidbar (Numeros)
21:17 “Fue entonces que Israel canto esta
canciéon: “Levantate, oh pozo, responde...”
(VIN). Podemos ofrecer otra lectura
alternativa: “Por eso habla en el libro, pues las
guerras son para Dios...” En otras palabras,
Elohim les esta diciendo a los israelitas: “‘No

14

EMC SHALOM INTERNACIONAL

necesitan_ocuparse de la guerra; ocupense
de la Torah y Yo libraré la querra en vuestro
lugar”. Asi también EI Eterno le habia dicho a
David que, si él se ocupaba de la Torah, El le
libraria en la guerra.

21:17-20 “Entonces Yisrael cantd esta
cancion: “Brota, pozo, cantenle. El pozo
gue cavaron los capitanes, que
comenzaron los nobles del pueblo con
mazos, con sus propios bastones”. Y de
Midbar a Matanah, y de Matanah a Najaliel
y de Najaliel a Bamot, y de Bamot, al valle
gue esta en el pais de Moav, en la cumbre
del Pisgah, que mira al desierto”. — Israel
canto “dabar” (haT) del Strong #1696, entono
cantico de celebracion a YHVH. Un verdadero
israelita es uno que canta, o por lo menos
intenta cantar, aunque no tenga buena voz. El
canto es originalmente algo muy positivo para
el ser humano. Sirve para muchas cosas,
entre ellas, desahogarse en momentos de
presion, tanto negativa como positiva,
expresar la alegria y la pena delante del
Eterno y los hombres, exaltar a YHVH. El libro
de los Tehilim (Salmos) contiene canciones
de toda clase que expresan alabanza y
alegria, pero también mucha pena y dolor,
dirigidas principalmente al Eterno. YHVH
quiere que nos expresemos delante de El por
medio de canticos. Asi que, acostumbrate a
cantar delante de Tu Hacedor.

El Rab Magriso en Me’am Lo’es comenta: “Un
pozo cavado por principes” — un pozo cavado
por Moisés y Aardén con sus varas. Ellos
obviamente no habian cavado el pozo, ya que
Elohim lo habia hecho disponible en el
desierto y no habia necesidad de cavarlo ni
de hacer ninguna otra cosa. Lo que la Torah
nos esta diciendo es que el pozo continud
sirviendoles en mérito de Moisés y de Aaron”.
Si vamos a nuestra apreciacibn como
Ministerio de Raices Hebreas, bajo el
principio del Remez (segundo nivel de
interpretacion exegética que corresponde a lo
alegodrico) estd anunciando el cantico del
pozo; él habla alegoricamente de la Torah
misma, la cual es el pozo de donde brotan los
manantiales de la vida. La funcion que el agua
cumple en nosotros corresponde a saciar
nuestra sed y a la vez lavarnos de nuestra



impureza. Las varas de Mosheh y Aharon:
Tehilim (Salmo) 23:4, vara del Legislador y
del Kohen Gadol, referencia directa en
Yeshua quien es el Legislador [Maaseh
(Hechos) 10:42] y el Sumo Sacerdote
establecido para expiar nuestros pecados:
Yohanén (Juan) 3:17, este es “el regalo” en
medio de nuestro desierto, la Torah, la Torah
Viva: Yeshla Ha’Mashiaj. La Roca de
nuestra Salvacion.

Amados hermanos, serian interminables las
aplicaciones alegodricas que podriamos ver en
este pasaje. Lo mas importante es valorar
nuestro pozo y mantenerlo a disponibilidad
mediante  nuestro compromiso a la
obediencia. Que no cambiemos nuestro pozo
de Vida: Yirmeyah (Jeremias) 2:13 "jPorque
mi pueblo ha cometido dos males: jellos me
han abandonado, la fuente de agua viviente,
y han cavado para si mismos cisternas,
cisternas rotas, que no retienen agua!”
(BKIM).

iEL ETERNO NOS LIBRE DE COSA
SEMEJANTE!

Séptima Aliya, 21:21 - 22:1

21:21 “Yisrael entonces envié mensajeros
a Sijon rey de los emoritas, y le dijo”. — En
realidad la tierra de Sihon (Sijén), rey del
Emori, no estaba protegida por ninguna
prohibicién de conquista, como lo estaban las
tierras de los paises hermanos: Hamén y
Moav. Sin embargo, Mosheh envié un
mensaje de paz conciliatorio, sabiendo
posiblemente que no era el momento
historico de conquistar y poblar esos
territorios de Transjordania. La prueba es que,
de no mediar el pedido insistente de las tribus
de Gad y Reuvén y de la media tribu de
Menasheh, esas regiones quedarian
despobladas por los hijos de Israel, puesto
gue Mosheh consideraba las tierras al otro
lado a la ribera occidental del lardén (1)
(Jordan): “Como la buena tierra que fluye
leche y miel”.

21:26 “Ahora bien, Jeshboén era la ciudad
de Sijén rey de los emoritas, quien habia

15

EMC SHALOM INTERNACIONAL

peleado contra un rey anterior de Moav y
le habia quitado toda su tierra hasta el
Arnén”. Este verso constituye una
afirmacion del derecho que Israel tenia de
ocupar el territorio de Sijon, aunque haya
pertenecido originalmente a Moav. Moav
perdi6 su derecho cuando Sijon conquisto
ese lugar.

21:27 Por eso los bardos recitaban:
“Vengan a Jeshbén; firmemente edificada
y bien fundada es la ciudad de Sijén”. — En
el v.26 se da una nota historica que explica
como Sijon antes habia tomado este territorio
del rey de Moav. Esta nota sirve para
introducir el llamado “Céntico de Jeshbdon”en
los Versiculos 27 al 30. Parece que este
canto era una mofa (burla) de los moabitas,
usado por los amorreos para celebrar la
victoria anterior de Sijon. Al conquistar el
reino de Sijén, los israelitas tomaron de los
amorreos también el cantico. (Asi lo
entendieron los rabinos iahuditas. Algunos
eruditos modernos estan también de acuerdo
con esta interpretacion.) El poema es antiguo
y a veces dificil de entender. Parece que el
texto ha sufrido cambios en la trasmision,
especialmente el V.30. Pero el sentido
general del cantico queda claro; (Quemds,
dios principal de Moav, ha abandonado a su
pueblo al conquistador y el resultado ha sido
gran destruccion y la pérdida de territorio e
hijos). El propdsito de incluir el cantico aqui
parece ser, el de establecer el derecho de
Israel a este territorio al este del lardén
(Jordan).

21:33 “Prosiguieron la marcha y subieron
por el camino a Bashan, y el rey Og de
Bashan, con todo su pueblo, salié a Edrei
para enfrascarse en batalla con ellos”. —
Aqui no hubo comitiva de paz pues Og
despach6é su ejército a combatir sin esperar a
negociar la paz. Vemos aqui la frase “No le
temas”, al parecer algo hizo sentir temor al
ejército de Israel. El Tehilim (Salmo) 22:12
ofrece una referencia a Bashan interesante.
Este Tehilim (Salmo) es uno de los que son
considerados como Mesianicos. Habla sobre
el sufrimiento del Mesias Yeshua. Ademas de
ser un Tehilim citado por El, en el madero
mientras moria. El temor de Mosheh viene de



que este Og era descendiente de los
gigantes: Devarim (Deuteronomio) 3:11.
Tenia cuatro metros de altura y su espalda
debi6 tener de ancho unos dos metros. Los
gigantes son el resultado del pecado descrito
en Bereshit (Génesis) 6 “Corrupcion de la
humanidad”. Es probable que esta zona
estuviera infestada de esos espiritus
inmundos. El Tehilim (Salmo) 22 al hablar de
los toros de Bashan, parece no solo reflejar a
los hombres que oprimian al Mashiaj, sino la
opresion espiritual que sufrio para libertarnos.
En nuestras batallas diarias contra el pecado
debemos entender que aquellos que se
levantan en nuestra contra, solo son
manipulados por los espiritus del mal que
tienen sus fortalezas en esa zona y en sus
vidas. Como le dijo YHVH a Mosheh, te
decimos ahora a ti hermano, en el nombre de
Yeshua, jNo temas!: Efesiyim (Efesios)
6:12 “Porque nuestra lucha no es contra
sangre ni carne, sino contra principados,
contra autoridades, contra los gobernantes de
estas tinieblas, contra espiritus de maldad en
los lugares celestiales” (VIN).

21:34 “Pero Yahweh le dijo a Mosheh; “No
le temas, que yo lo pongo a él, a todo su
pueblo y su tierra en tus manos. Le haras
como le hiciste a Sijon rey de los emoritas
gue habitaba en Jeshbén”. — Este rey
amorreo, Og que dominaba el territorio de
Bashan, al este del lardén (Jordan) y al norte
del Jaboc, resiste a Israel infructuosamente,
pero YHVH lo entrega en manos de su pueblo
en la batalla de Endrei confirmando lo antes
dicho a Mosheh: “Yo lo he entregado a ti con
todo su pueblo y su tierra”. El territorio de
estos reinos amorreos no era incluido
originalmente en la Tierra Prometida, porque
la tierra de Kenaan abarcaba el territorio al
oeste del lardén (Jordan). No obstante, las
victorias ganadas al este del lardén dieron
confianza a lIsrael para la campafa de la
conquista de Kenaan. La tierra tomada era
buena y feértil. Las tribus de Reuvén y Gad y
parte de la tribu de Menasheh se asentaron
en estas regiones de Galaad y Bashan, segun
leemos en Bemidbar (NUmeros) 32:1-42 “Yo
lo he entregado...”. El Eterno le transmite a
Mosheh confianza con esta expresion en

16

EMC SHALOM INTERNACIONAL

pasado, la cual denota un hecho consumado,
a pesar de que aun no era la realidad
presente del pueblo, debian vivir por la
promesa como si lo fuese. Esta es una leccion
gue potencia la fe de cada siervo del Eterno,
pues creemos en el que da vida a los muertos
y llama a las cosas que son inexistentes a la
existencia: Romiyim (Romanos) 4:17 “Haras
con él como hiciste con Sijjén”. Esto nos
ensefa que la fe puede ser activada y crecer
por medio de la experiencia. Como lo habian
hecho antes ya no era tan dificil hacerlo de
nuevo, porque la confianza en la ayuda de
YHVH habia aumentado por la experiencia
anterior.

22:1 “Los yisraelitas entonces
prosiguieron la marcha y acamparon en
las estepas de Moav, al otro lado del
Yardén desde Yerikhé”. — Dice el Jumash:
“Esta es la planicie que separa la rivera
oriental del Yardén (Jordan), y aunque
formaba antes parte del reino de Sijén, ain
era llamada Moav, reino al que pertenecia
antes”.

Conclusiones

Pureza es un término que bien puede resumir
esta Parash&. Cada uno de nosotros estamos
llamados a limpiarnos de toda contaminacion:
Qorintiyim Bet (2 Corintios) 7:1 “Asi que,
amados, ya que tenemos estas promesas,
limpiémonos de toda impureza carnal y
espiritual, y consagrémonos completamente
por respeto a Elohim” (VIN). Vamos a analizar
este pasuk.

- Limpiémonos: “kadsarizo” (kaBapiw) del
Strong G2511. Purificar de toda
contaminacion

- Mancha de: molusmoés (PoAuopdg) del
Strong G3436.

- Carne: (odp¢ sarx) del Strong G4561.
Cuerpo.

- Espiritu: (Zameeipn Sapfeire) del Strong
G4551.



Tenemos dos areas para limpiar. Al hacerlo
perfeccionamos nuestra santidad porque
tememos a YHVH. El verso comienza: “Asi
gue, amados, teniendo estas promesas...”
¢Cudles promesas? Qorintiyim Bet (2
Corintios) 6:16-18 ¢Qué acuerdo puede
haber entre el templo de Yahweh y los idolos?
Porque nosotros somos templo de Elohim
vivo, como dijo Yahweh: “Habitaré y andaré
entre ellos. Yo seré su Elohim, y ellos seran
mi pueblo”. “Por eso, jSalgan de en medio de
ellos, y apartense! Dice Yahweh. No toquen
lo inmundo, y yo los recibiré; y seré un Padre
para ustedes, y ustedes seran mis hijos y mis
hijas, dice Yahweh el Omnipotente” (VIN).
Nuestra mente hebrea y profética nos lleva
entonces a: Yeshayahu (Isaias) 52:11
“iApartense! jApartense! iNo toguen nada
inmundo  mientras salen de ella!
iManténganse puros mientras salen de ella,
ustedes los que llevan los utensilios de
Yahweh!” (VIN); Hitgalut (Apocalipsis) 18:4
“Oi otra voz del cielo que decia: “jSalgan de
ella, pueblo mio, para que no participen de
sus pecados y para que no reciban sus
plagas!” (VIN); Vaikra (Levitico) 5:2-5 “O
cuando una persona toque algo impuro, sea
el cadaver de una bestia impura o el cadaver
de ganado impuro o el cadaver de un reptil
impuro, y ocurrié inadvertidamente, y luego,
al estar impuro, se da cuenta de su culpa; o
cuando toca wuna inmundicia humana,
cualquiera de las inmundicias por las que uno
se hace impuro, y, aunque lo sabia, el hecho
se le habia olvidado, pero luego se da cuenta
de su culpa; o cuando una persona exprese
un juramento con propoésito malo o bueno,
cualquier cosa que un hombre exprese en su
juramento, y, aungue él lo sabia, se le habia
olvidado, pero mas tarde se da cuenta de su
culpa en cualquiera de estos asuntos, cuando
se dé cuenta de su culpa en cualquiera de
estos asuntos, confesara aquello en lo que
haya pecado” (VIN).

Después de reconocer nuestro pecado,
debemos buscar ser cubiertos por el sacrificio
de Yeshua, hacer arrepentimiento
(Teshuvah) y volver de los malos caminos al
camino de YHVH. El resultado de no
contaminarnos es tener a Elohim por Padre:

17

EMC SHALOM INTERNACIONAL

Qorintiyim Bet (2Corintios) 6.17-18;
Yirmeyah (Jeremias) 31:1 “En aquel tiempo
-declara Yahweh- yo seré el Elohim de todas
las tribus de Yisrael, y ellos seran mi pueblo”
(VIN). Nos purificamos, pues la santidad
conviene a nuestros hijos: Tehilim (Salmo)
93:5 “Tus decretos son muy firmes; la
santidad, oh Yahweh, es el adorno eterno de
tu casa” (VIN).

Esta Parasha contiene los mandamientos
397 - 399 de los 613:

397. Precepto de la Vaca Bermeja (para
aduma), Bemidbar (NUmeros) 19:2

398. Precepto de la impureza causada por un
cadaver, Bemidbar (NUmeros) 19: 14

399. Precepto del agua mezclada con cenizas
de la Vaca Bermeja que impurifica a un
hombre puro y purifica a un hombre impuro,
Bemidbar (Nameros) 19:19

Fin de la Parasha.

Nuestros comentarios obedecen a la doctrina

establecida en EMC SHALOM
INTERNACIONAL como Ministerio de
Raices Hebreas y son pilares que

defendemos y exponemos en la predicacion
del Unico Evangelio que los primeros
emisarios (shlijim-apdstoles) pregonaron
con un solo proposito: Restaurar el Reino de
Israel. Maaseh (Hechos) 1:6 y dirigido a los
destinatarios  establecidos en laakov
(Santiago) 1:1y Kefa Alef (1 Pedro) 1:1 “LA
CASA PERDIDA DE ISRAEL”.

El mismo Rab Shadul (Shaliaj Pablo) emisario
por excelencia para todos los gentiles, sabia
de antemano que su foco de alcance era
solamente las doce tribus dispersas
llamadas “Ovejas perdidas de la casa de
Israel” [Melo Ha Goyim]: Los justos de las
naciones”, Maaseh (Hechos) 26:7. Es el
cumplimiento de esta misma promesa que
nuestras doce tribus esperan obtener,




resueltamente haciendo sus actos de
adoracion noche y dia; a pesar de esto, jes
en relacién con esta esperanza, su Majestad,
gue hoy soy acusado por los judios!

Este documento es comentado
semanalmente en vivo y en directo en
nuestras clases por internet, cada Shabat de
9:00 a.m. a 12:30 p.m. (Horario Este de EU)
a través de www.zoom.com y el ID para
ingresar al canal de EMC SHALOM
INTERNACIONAL es: ID 4637031177

Nuestro unico deseo a través de este material
es que td y los tuyos sean mas que
bendecidos por un entendimiento superior de
las Escrituras; moviéndonos del mensaje
subjetivo de hoy y casi mistico, a lo objetivo
del mensaje, con una mayor certeza
idiomatica y envuelto en su ambiente cultural
respectivo, dandonos asi la mayor solidez
interpretativa de los textos.

Todos los creyentes en el Elohim de la Biblia
tienen un comdn denominador y un solo
deseo, el cual es establecer un
“avivamiento” tan poderoso que traiga la
presencia de El Rey de reyes y establezca su
Reino de una vez y para siempre; pero lo
anico que traera esto a la congregacion de los
santos de Israel es “LA HISTORIA BIiBLICA”,
el volver al fundamento y a la forma inicial de
la FE HEBREA.

18

EMC SHALOM INTERNACIONAL

Este documento, asi como la clase de Torah
de cada Shabat, estan orientadas hacia el
conocimiento de la historia espiritual de un
pueblo: “ISRAEL”; asi como a vivir con el
entendimiento de que somos la continuacion
y conclusion de esta hermosa historia de
amor.

Estamos muy agradecidos por sus aportes a
nuestro ministerio. Nos esta permitiendo ir
con mayor excelencia.
https://www.PayPal.me/emcshalom

iSHALOM LEKULAM!

Ingresa a nuestro canal de
Telegram (escanea el
cédigo QR)


http://www.gotomeeting.com/
http://www.zoom.com/
http://www.gotomeeting.com/
https://www.paypal.me/emcshalom

