
1 

Ingresa a nuestro canal de 
Telegram (escanea el 

código QR) 

  

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
PARASHÁ 39 JUKAT | NÚMEROS 19:1 – 22:1 

Prohibida toda reproducción lucrativa - Utilizar bajo permiso. 

 

Para más información puede ubicarnos por medio de nuestra página web www.emcshalom.com  
también a través de nuestro canal en YouTube EMC Shalom Internacional 

y puedes escribirnos a nuestro correo emcshalomint@gmail.com

 

Aliyot de la Toráh:  

1. 19:1 – 17 
2. 19:18 – 20:6 
3. 20:7 – 13 
4. 20:14-21 
5. 20:22 – 21:9 
6. 21:10-20 
7. 21:21 – 22:1 
8. Maftir: 21:34 – 22:12 

 
Haftaráh: Shoftim (Jueces) 11:1-33 

Brit Hadasháh: Yojanán (Juan) 3:9-21; 4:3-
30 y 12:27-50 

JUKAT significa “Estatuto de” 

 

Primera aliyá, 19:1-17 

19:2 “Esta es la ordenanza (Estatuto) de la 
Toráh que ha mandado Yahweh: Da 
instrucciones al pueblo yisraelita de que te 
traigan una vaca roja sin tacha, en la que 
no haya defecto y a la que no le hayan 
puesto yugo”. – Este versículo nos presenta 
el hecho de que la reglamentación de la vaca 
roja es el juk o la juká más importante de la 
Toráh. Como hemos expresado con 
anterioridad, los mandamientos de carácter 
juk, en plural “jukim”, son los mandamientos 
que no tienen una explicación 
necesariamente lógica o clara en la Toráh. 
Muchos estudiosos considerarán que el punto 
central del Capítulo19 es la “vaca roja” en sí, 
o la aparición de otro ejemplo de los 
mandamientos jukim. Esto lo descarta la 
Escritura cuando mirando atentamente, 
notamos que lo verdaderamente relevante es 
el “agua lustral o purificante” que se obtiene 
mezclando sus cenizas con otras sustancias. 
Esta agua era vital para salvaguardar la 
pureza ritual del pueblo del Eterno, teniendo 
en cuenta que los mandamientos que tienen 
el nombre de juk o jukim, están conectados 
de una manera muy especial con el Mesías 

Yeshúa. La Escritura nos dice en Ivrim 
(Hebreos) 9:13-14 “13 Porque si la sangre de 
cabros y de toros, y la ceniza de la novilla 
rociada sobre los contaminados, los 
santifican concediéndoles una purificación 
externa, ¡cuánto más la sangre del Mashíaj, 
quien mediante el espíritu eterno se ofreció a 
sí mismo sin mancha a Elohim, limpiará 
nuestras conciencias de las obras muertas 
para servir al Elohim vivo!” (VIN). Aquí se 
establece de manera magistral un vínculo que 
denota tipo y antitipo que aporta luz a lo 
aparentemente ilógico de este mandamiento 
juk. 

19:3 “Se la darás a Elazar el sacerdote. La 
sacarán del campamento y la inmolarán en 
su presencia”. – Se refiere el texto al 
segundo al mando según el orden sacerdotal. 
Él mismo asume una responsabilidad única 
puesto que la ejecución de esta ordenanza 
ocasionaba contaminación temporal, de la 
cual el Sumo Sacerdote debía ser protegido. 
Como siervos del Eterno hemos sido 
llamados a formar un cerco de cuidado 
alrededor de nuestros pastores, ya que no es 
cualquier cosa la responsabilidad que el 
pastorado posee delante del Eterno. Como 
está escrito en Ivrim (Hebreos) 13:17 
“Obedezcan a los dirigentes y sométanse a 
ellos, porque ellos se mantienen vigilando 
sobre sus vidas, como personas que tendrán 
que rendir cuentas. Así que hagan esta tarea 
alegremente por ellos sin ninguna 
murmuración, porque esto no es provechoso” 
(BKIM). 

19:4 “Elazar el sacerdote tomará un poco 
de su sangre con su dedo y la rociará siete 
veces hacia el frente de la Carpa de 
Reunión”. – El sacerdote encargado de 
sacrificar la ‘vaca roja’ recogía algo de la 
sangre en su mano izquierda, sumergía su 
índice derecho dentro de ella y salpicaba en 
la dirección de la entrada al Templo que se 
podía ver desde la montaña donde 
permanecía. Esto nos muestra que el lugar 

http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com


EMC SHALOM INTERNACIONAL 

2 

donde era quemada la ‘vaca roja’ tenía que 
estar situado en línea recta, enfrente de la 
entrada de Templo. Está escrito que los 
animales siempre tenían que ser sacrificados 
“delante del Eterno”, es decir, “al oriente del 
Lugar Santo”. Es como si el Eterno estuviera 
mirando desde el Lugar Santísimo pasando 
por el velo y luego hacia fuera, en dirección al 
occidente. En el mismo sentido, también el 
sacrificio del Mesías tenía que ser hecho 
delante de la entrada del Templo en 
Ierushaláim, en el Monte de los Olivos y no 
detrás del Templo. La imagen que proyectaba 
la sombra no podía indicar un lugar detrás del 
Eterno, a espaldas del Templo. Todos los 
sacrificios tenían que ser presentados delante 
del Eterno, para que fueran agradables, como 
está escrito en Vaikrá (Levítico) 1:3 “Si su 
ofrenda es una ofrenda quemada de la 
manada, hará su ofrenda de un macho sin 
tacha. Lo traerá a la entrada de la Carpa de 
Reunión, para que se acepte en favor suyo 
delante de Yahweh” (VIN). También está 
escrito en Vaikrá (Levítico) 3:7 “Si ha de 
presentar un cordero como su ofrenda, lo 
ofrecerá delante de Yahweh” (BDLA). 
Además, se enseña en Vaikrá (Levítico) 
6:25 Habla a Aharón y a sus hijos y diles: 
"Esta es la Ley de la ofrenda por el pecado: la 
ofrenda por el pecado será ofrecida delante 
de Yahweh en el mismo lugar donde la 
ofrenda de ascensión es ofrecida; es cosa 
santísima” (BDLA). 

19:5 “Quemarán la vaca ante su vista; su 
cuero, su carne, y su sangre se quemarán, 
incluso su estiércol”. – Todas las partes de 
la víctima eran consumidas por fuego excepto 
la sangre usada para rociar. Los ingredientes 
mezclados con cenizas eran los mismos que 
los usados para rociar a los leprosos como 
vemos en Vaikrá (Levítico) 14:4-7. Esta 
agua de la que se habla en el versículo 
anterior era un “agua de separación y 
santificación” a favor del pueblo apartado 
para El Eterno. Por otro lado, la vaca era 
quemada íntegramente, lo cual corresponde 
a una tipología de Yeshúa HaMashiaj en 
cuanto a su entrega total y ministerio de 
santificación y sanidad: Maaseh (Hechos) 
3:16 “Y por medio de la fe en Su Nombre, y 

éste que ustedes ven y conocen, lo ha 
fortalecido Su Nombre; la fe que viene por 
medio de Aquél que le ha dado esta perfecta 
curación en presencia de todos ustedes” 
(VIN). Es la confianza que proviene de 
Yeshúa que nos ha dado la seguridad que en 
Él encontramos perfecta sanidad y 
santificación: Lucas 1:75 “Siendo Kadosh y 
en rectitud ante Él, todos nuestros días” 
(BKIM). 

19:6 “Y el sacerdote tomará madera de 
cedro, hisopo, y tela escarlata y las echará 
en el fuego que consume a la vaca”. – Los 
tres objetos, madera de cedro, hisopo y lana 
carmesí, tenían que ser añadidos para 
producir las cenizas que luego serían 
mezcladas con el agua para que sirvieran de 
purificación. A manera de Drash (tercer nivel 
de interpretación exegética que corresponde 
al comentario de la cita), sería probable que 
Yeshúa haya sido colgado en un árbol, 
posiblemente en una higuera que crecía en el 
Monte de los Olivos. Adam y Javá tomaron 
hojas de higuera en el lugar donde se 
introdujo el pecado, cerca del árbol de la 
ciencia, el cual se encontraba probablemente 
en el Monte de los Olivos, Bereshit 
(Génesis) 3:7 “Entonces se les abrieron los 
ojos a los dos y percibieron que estaban 
desnudos; así que cosieron hojas de higuera 
y se hicieron delantales” (VIN).  

Yeshúa maldijo una higuera cuando pasó por 
ese camino al entrar en la ciudad poco antes 
de su muerte, Mordekhay (Marcos) 11:21 
Entonces Kefá se acordó de aquello y le dijo: 
“Rabí, mira; la higuera que maldijiste se ha 
secado” (VIN). Estas cosas podrían indicar 
que Él haya sido colgado en una higuera y los 
dos ladrones en el mismo árbol, uno a la 
derecha y otro a la izquierda, Lucas 23:33 
“Cuando llegaron al lugar que se llama la 
Calavera, lo clavaron en el madero allí y 
también a los malhechores; uno a la derecha 
y el otro a la izquierda” (VIN). Es factible 
poder llegar a esta conclusión por el hecho de 
que cuando el soldado romano iba a romper 
las piernas a los tres colgados, se fue primero 
a uno de los ladrones y luego a otro, y 
finalmente llegó a Yeshúa; fue allí cuando vio 
que ya estaba muerto, Yohanán (Juan) 



3 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

19:32-33 “Luego los soldados fueron y le 
quebraron las piernas al primero, y después 
al otro que había sido ejecutado con él. Pero 
cuando llegaron a Yahoshúa, como lo vieron 
ya muerto, no le quebraron las piernas” (VIN). 
Si los tres hubieran estado en una línea con 
Yeshúa en medio, pierde sentido que el 
soldado haya saltado sobre el Maestro para ir 
de un ladrón a otro. Lo más probable es que 
hayan sido colgados como en un triángulo en 
el mismo árbol.  

El hisopo se usaba para la purificación, para 
rociar la sangre y el agua. Se usó antes de la 
salida de Mitsráyim (Egipto) por el pueblo 
para untar sobre las puertas. Se usó en la 
purificación de los “leprosos” y aquí se usa 
otra vez para la purificación por la 
contaminación de la muerte. Está escrito en 
Ivrim (Hebreos) 9:19-22 “Porque habiendo 
declarado Mosheh todos los mandamientos 
según la Torah a todo el pueblo, tomó la 
sangre de los becerros y de los cabros junto 
con agua, lana escarlata e hisopo, y roció el 
libro mismo y también a todo el pueblo, 
diciendo: Esta es la sangre de la alianza que 
Yahweh ha concertado con ustedes. Y roció 
también con la sangre la Morada y todos los 
utensilios del servicio; pues según la Torah 
casi todo se purifica con sangre, y sin 
derramamiento de sangre no hay perdón.” 
(VIN). El hisopo fue utilizado en relación con 
la muerte del Mesías, haciendo la conexión 
así con la liberación del pueblo de Mitsráyim 
(Egipto). También fue usado para la 
purificación por contaminación de “tsará” 
 traducido como lepra y que simboliza el ,(צָרַע)
pecado; para la purificación de la impureza 
ritual producida por el contacto con la muerte 
y que a la postre, permitió la introducción de 
los que somos Su pueblo al Pacto Renovado 
por la fe en Yeshúa. La lana carmesí tiene 
correspondencia con la sangre y se relaciona 
directamente con la muerte del Mesías 
Yeshúa. 

19:7 “El sacerdote lavará sus vestidos y 
bañará su cuerpo en agua; después de eso 
el sacerdote podrá volver a entrar en el 
campamento, pero estará impuro hasta la 
tarde”. – La impureza que había quedado 
sobre el Sumo Sacerdote representaba los 

pecados que este llevaba ante Elohim. Por 
eso era afectado por esta impureza. Nuestro 
Sumo Sacerdote Yeshúa no solo llevó el 
pecado de nosotros a Elohim en Él, sino que 
fue Él mismo el sacrificio; por esta razón, de 
la misma manera que se le imputaban los 
pecados al animal se le atribuyeron a Él.  

Se hace referencia a la inmersión en una 
Mikvé ya que dice: “sumergirá y lavará”. Para 
purificarnos de cualquier contaminación 
debemos acudir en Teshuváh 
(arrepentimiento), deseando la limpieza de 
Elohim y de esa manera poder ser limpiados 
en la Sangre del Cordero Yeshúa. Acto 
seguido, haciendo Tevilah (inmersión) poder 
quedar limpios delante del Eterno. Al 
presentarnos impuros ante el Creador; es 
decir, habiendo pecado voluntariamente en 
este asunto, se corre el riesgo de ser 
apartados o sacados del círculo espiritual con 
Israel. Aquellos que por alguna razón no 
pueden acceder a sumergirse en una Mikvé 
pueden, como alternativa lavarse, ya que se 
cuenta con lo principal que es la Sangre del 
Cordero Yeshúa que nos purifica de todos 
nuestros pecados. La Escritura nos dice en 
Yojanan Álef (1 Juan) 2:1-3 “Hijitos míos, les 
escribo estas cosas para que no pequen. Y si 
alguno peca, tenemos un abogado delante 
del Padre, a Yeshúa el Mashíaj, el justo. Él es 
la expiación por nuestros pecados, y no 
solamente por los nuestros, sino también por 
los de todo el mundo. En esto sabemos que 
lo hemos conocido: en que guardamos sus 
mandamientos” (VIN). 

19:9 “Un hombre que esté puro recogerá 
las cenizas de la vaca y las depositará 
fuera del campamento en un lugar puro, se 
guardará para el agua de purificación para 
la comunidad yisraelita. Es para 
purificación”. – Las cenizas de la ‘vaca roja’ 
fueron divididas en tres partes:  

1. Una parte fue puesta en el Monte de los 
Olivos.  

2. Otra parte fue colocada en el “Jel”, el área 
que rodeaba el Atrio del Templo.  



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

4 

3. La última parte fue dividida entre los 24 
grupos de los sacerdotes que servían en el 
templo.  

Según la Mishná, la parte de las cenizas que 
estaban en el Monte de los Olivos fue 
utilizada para consagrar los Sumos 
Sacerdotes para poder preparar otras vacas 
rojas. Las cenizas que fueron guardadas en 
el ‘Jel’ servirían para las generaciones futuras, 
según ordena este versículo. Las cenizas que 
estaban entre los sacerdotes en la tierra de 
Israel servían para que pudieran purificarse 
los hijos de Israel que estaban en las demás 
ciudades. 

19:11 “El que toque el cadáver de 
cualquier ser humano estará impuro por 
siete días”. – Se llama la atención a esta ley, 
para mostrar los usos para los que el agua de 
purificación era aplicada. El caso de una 
muerte es el primero. Como en toda familia 
que tenía algún fallecimiento y sus miembros 
se contaminaban por dicho evento; así en una 
población inmensa, donde casos de muerte y 
otros casos de impureza ocurrían 
frecuentemente, el agua de purificación 
permanecía en constante demanda. Para 
proveer la cantidad de mezcla purificadora, 
dicen los escritores iahuditas, que una ‘vaca 
rojiza’ era sacrificada cada año y que las 
cenizas mezcladas con los ingredientes de 
rociar eran repartidas entre todas las 
ciudades y aldeas de Israel. 

19:12 “Se purificará con ella en el tercer 
día y en el séptimo día y entonces quedará 
puro”. – La necesidad de purificarse al tercer 
día (en esa agua con cenizas), apunta a que 
la impureza incide sobre la parte física y la 
espiritual del contaminado. Además, alude a 
la Resurrección de Yeshúa quien al tercer día 
se presentó como ejemplo de consumación 
plena de esta purificación; mostrando 
además como resultado, un cuerpo 
glorificado e incorruptible. También 
representa el proceso mediante el cual los 
fieles seremos transformados, como lo 
expresa Rab Shaúl en Qorintiyim Álef (1 
Corintios) 15:51-54 “¡Miren, les digo un 
secreto! ¡No todos nosotros moriremos! ¡Pero 
todos seremos trasformados! Sólo tomará un 

momento, en un abrir y cerrar de los ojos, al 
Shofar final. Porque el Shofar sonará, y los 
muertos serán resucitados para vivir 
eternamente y nosotros también seremos 
transformados. Este material que se 
corrompe tiene que ser revestido de 
incorrupción, esto que es mortal tiene que ser 
revestido de inmortalidad. Cuando lo que se 
corrompe se vista de incorrupción; y lo que es 
mortal se vista de inmortalidad, entonces este 
pasaje del Tanaj será cumplido: ‘La muerte 
será tragada en la victoria’” (BKIM).  

Por otro lado, el proceso de la purificación 
ceremonial (por la impureza espiritual 
contraída), que se extendía durante siete días, 
había de mostrar que la santificación era 
progresiva e incompleta. Mientras no se 
cumpliera la perfecta voluntad del Eterno 
expresada en sus mandamientos, toda 
persona que a sabiendas y 
presuntuosamente se descuidaba de hacerse 
rociar con esta agua, era culpable de una 
ofensa que se castigaba con la excomunión. 

19:14 “Esta es la ley: Cuando muere una 
persona en una carpa, todo el que entre en 
la carpa y todo el que esté en la carpa 
quedará impuro por siete días”. – Los 
ejemplos presentados parecen muy 
minuciosos y triviales, pero al final objetivos. 
Son de naturaleza cultural como también 
sanitaria. Se promovían al llevar al extremo la 
idea de la contaminación por el contacto con 
cadáveres y serviría para impedir 
eficazmente que aquel pueblo “egipcianizado” 
imitara la costumbre supersticiosa de los 
mitsritas (egipcios), de tener en sus casas los 
restos momificados de sus antepasados. Este 
mandamiento aseguraba un entierro rápido 
de todos. Así no sólo teniendo los 
cementerios a la distancia, sino también 
sacando de las moradas de los vivos los 
cadáveres de personas que habían muerto 
por enfermedades contagiosas y por la 
exposición a los campos abiertos los restos 
insepultos de los extraños y los caídos en 
batalla. 

19:17 “Se tomará para la persona impura 
un poco de las cenizas del fuego de 
purificación y se le añadirá agua fresca en 



5 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

una vasija”. – Veamos este texto en la 
versión Textual: Bemidbar (Números) 19:17 
“Para ese impuro se tomará ceniza de la 
ternera quemada en la expiación, y se echará 
en ella aguas vivas en una vasija” (BTX3). Las 
Aguas vivas representan a Elohim mismo 
como fuente de la purificación o dador de esa 
agua purificadora. Ahora, revisemos lo que 
nos muestran estos pasajes: Yirmeyah 
(Jeremías) 2:13 “Porque dos males han 
hecho mi pueblo: Me abandonaron a mí, 
fuente de agua viva, y cavaron para sí 
cisternas, cisternas rotas que no retienen el 
agua” (BTX3); Yojanán (Juan) 4:10 Yeshúa 
le respondió: “Si conocieras el don de 
Yahweh, y quién es el que te dice: ‘Dame de 
beber’, tú le hubieras pedido a él, y él te 
habría dado agua viva””. (VIN); Yojanán 
(Juan) 7:38 “¡Todo el que pone su confianza 
en mí, como dice el Tanaj, ríos de agua viva 
fluirán de lo más profundo de su ser!” (BKIM). 
Todos nosotros, al venir a Elohim a través de 
Yeshúa, somos portadores del agua viva, su 
Rúaj. La función del Rúaj es purificarnos, 
como está escrito en: Galatiyim (Gálatas) 
5:16 Por eso digo: “Anden en el espíritu, y así 
jamás satisfarán los malos deseos de la carne” 
(VIN); Tito 3:5 “Él nos salvó, no por las obras 
de justicia que nosotros hubiésemos hecho, 
sino según su misericordia; por medio del 
lavamiento de la regeneración y de la 
renovación del espíritu de santidad” (VIN). 
Fuimos salvos por el lavamiento de la 
regeneración y la renovación en el Rúaj de 
Santidad. Ese lavamiento es al que se refiere 
las ‘aguas vivas’, que, con la ceniza del 
sacrificio, declaran puras nuestras vidas. El 
Rúaj y el Sacrificio del Cordero Yeshúa 
garantizan nuestra santificación continua. 
Solo nos queda que hagamos la inmersión 
del tercer y del séptimo día al habernos 
contaminado con un muerto.  

 

Segunda Aliyá, 19:18 - 20:6 

19:19 “La persona pura rociará a la 
persona impura en el tercer día y en el 
séptimo día, purificándolo así para el 
séptimo día. Ella lavará entonces sus 
ropas y se bañará en agua y al atardecer 

quedará limpia”. – Sólo una persona 
ritualmente limpia podía rociar sobre los otros 
para que fueran purificados. De esa manera, 
solo los limpios podrán asistir a quienes son 
llamados por YHVH al arrepentimiento y 
obediencia a la Toráh. Es imposible que 
alguien fuera de esta condición de pureza, 
esté apto para ministrar a los santos según la 
Toráh. Aunque las distintas propuestas 
religiosas de hoy, amparadas en buenas 
intenciones de ayuda social quieran vender lo 
contrario, el remanente santo de YHVH debe 
tener presente el estado de pureza, actitud y 
manera de proceder conforme a la Torah, 
siempre.  

El Eterno nos recuerda sus intenciones por 
medio del profeta Yejezqel (Ezequiel) 36:24-
30 “Porque Yo te recogeré de entre las 
naciones, te reuniré de todas las tierras, y te 
regresaré a tu propia tierra. Entonces Yo 
rociaré agua limpia sobre ti, y tú estarás 
limpio; Yo te lavaré de toda tu inmundicia y de 
todos tus ídolos. Yo te daré un nuevo corazón 
y pondré un nuevo Rúaj dentro de ti; Yo 
sacaré tu corazón de piedra de adentro de tu 
carne y te daré un corazón de carne. Yo 
pondré Mi Rúaj dentro de ti y causaré que 
vivas por mi Toráh, que camines en mis 
ordenanzas y guardes mis juicios y los hagas 
[obedezcas]. Morarás en La Tierra que Yo di 
a tus padres. Tú serás mi pueblo, y Yo seré tu 
Elohim. Yo te salvaré de toda tu inmundicia. 
Yo llamaré al grano y lo aumentaré, y no te 
enviaré hambruna. Yo multiplicaré el producto 
del fruto de tus árboles y aumentaré la 
producción en tus campos, para que nunca 
sufras el reproche de la hambruna entre las 
naciones” (BKIM). 

19:20 “Si alguien que ha quedado impuro 
deja de purificarse, esa persona será 
eliminada de la asamblea, porque ha 
contaminado el santuario de Yahweh. No 
se le salpicó con el agua de purificación: 
es impura”. – Se subraya la seriedad de este 
acto de purificación, haciendo un énfasis 
especial en la necesidad imperativa del que 
está contaminado, de abandonar ese estado. 
El pecado nos impurifica y nos convierte en 
un agente de corrupción. Aun cuando 
pensemos que solo afecta en el plano 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

6 

personal, no podemos creamos ese engaño 
de Ha’Satán. Recordemos la exhortación de 
Rab Shaúl en Qorintiyim Bet (2 Corintios) 
7:1 “Así que, amados, ya que tenemos estas 
promesas, limpiémonos de toda impureza 
carnal y espiritual, y consagrémonos 
completamente por respeto a Elohim.” (VIN). 

19:21-22 “Esa será para ellos una ley 
perpetua. Además, el que roció el agua de 
purificación lavará sus ropas; y todo el 
que toque el agua de purificación quedará 
impuro hasta la tarde. Todo lo que toque 
esa persona impura quedará impuro; y la 
persona que la toque a ella quedará 
impura hasta la tarde”. – El verso aplica 
para el que salpica el agua y contamina solo 
su ropa. Pero el que toca el agua debe 
purificarse, su ser está contaminado hasta el 
anochecer. Aquella persona que rocía el agua 
de la purificación sobre el inmundo también 
adquiere un estado de impureza; no como el 
inmundo, pero sí se contamina. Se nos dice 
en la Escritura acerca de Yeshúa en 
Qorintiyim Bet (2 Corintios) 5:21 “Al que no 
conoció pecado, por nosotros Elohim lo contó 
como pecador, para que en Él se nos contara 
a nosotros como justos delante de Elohim” 
(VIN). 

20:1-6 “Los yisraelitas llegaron en grupo al 
desierto de Tsin en el primer novilunio y el 
pueblo se quedó en Qadesh. Allí murió 
Miryam y allí la sepultaron. La comunidad 
se quedó sin agua y se reunieron contra 
Mosheh y Aharón. El pueblo riñó con 
Mosheh y le dijo: “¡Si tan siquiera 
hubiéramos perecido cuando perecieron 
nuestros hermanos a instancias de 
Yahweh! ¿Por qué han traído ustedes a la 
congregación de Yahweh a este desierto 
para que nosotros y nuestras bestias 
muramos aquí? ¿Por qué nos hicieron 
salir de Mitsráyim [Egipto] para traernos a 
este lugar tan malo, un lugar sin grano, ni 
higos, ni viñas, ni granadas? ¡Ni siquiera 
hay agua para beber!” Mosheh y Aharón 
se alejaron de la congregación, fueron a la 
entrada de la Carpa de Reunión y cayeron 
sobre sus rostros. La Presencia de 
Yahweh se les apareció”. – Luego del 
transcurso de treinta y siete años desde la 

primera misión espía de Israel a la Tierra 
Prometida, según vimos en Bemidbar 
(Números) 13-14, y cuarenta años desde el 
éxodo de Mitsráyim, la Biblia permanece 
virtualmente en silencio acerca de aquellos 
treinta y siete años de peregrinaje por el 
desierto. La generación de aquellos que 
vivieron en Mitsráyim casi estaba extinguida y 
la nueva generación pronto estaría lista para 
entrar en la Tierra Prometida. Mosheh, 
Aharón, Iehoshúa (Josué) y Kalev fueron de 
los pocos que quedaron de los que salieron 
de Mitsráyim. Una vez más acamparon en 
Qadesh (Cades), el sitio de la primera misión 
espía que terminó en desastre. Ahora 
Mosheh esperaba que el pueblo estuviera 
listo para un nuevo comienzo. Permanecieron 
ahí cuatro meses, hasta el mes quinto cuando 
llegaron a la montaña de Hor, donde falleció 
Aharón. Esta localidad de Qadesh estaba 
situada en el Desierto de Tsin, lindando con 
la tierra de Edom.  

La Toráh nos está brindando dos relatos: la 
muerte de Miryam y el acontecimiento cuyo 
desenlace terminaría en la muerte de Aharón 
y de Mosheh, antes de cruzar el Río Iardén 
(Jordán). “…ellos se reunieron contra Mosheh 
y Aharón”. Este acto de rebeldía consecutiva, 
matizada por etapas de reproche, añoranza 
de la condición de comodidad en la que vivían 
bajo el yugo mitsrita (egipcio), la 
desconfianza manifiesta en todas sus facetas 
y el descontento en general del pueblo llevó a 
toda una generación a creerse lo 
suficientemente elevados como para 
pretender tachar los mandamientos del 
Eterno como irracionales. Esto nos pone en 
sintonía con el diagnóstico radical con que el 
Rab Shaúl se dirige a los creyentes en Roma 
cuando les dijo en Romiyim (Romanos) 6:23 
“Porque la paga del pecado es muerte; pero 
el don de Elohim es vida eterna en el Mashíaj 
Yeshúa, nuestro Maestro.” (VIN).  

 

Tercera aliyá, 20:7-13 

20:8 “Tú y tu hermano Aharón tomen la 
vara y congreguen a la comunidad y ante 
sus propios ojos ordénenle a la peña que 



7 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

dé su agua. Así producirás agua para ellos 
de la peña y proveerás bebida para la 
congregación y sus bestias”. – Después de 
diferentes lecturas a los posibles motivos de 
pecado, así como la defensa en la actitud de 
Mosheh, el pasuk en su “Peshat” (primer nivel 
de interpretación exegética que corresponde 
a lo literal), refleja una clara desatención de 
Mosheh a la orden del Eterno: “Háblale a la 
roca”, “Ordénenle a la peña”. Las 
declaraciones de enojo contra la 
congregación de Israel, el golpear la roca en 
vez de hablarle, el definir si fue con la vara de 
Aharón o la de él mismo; fueron condiciones 
irrelevantes y subjetivas al hecho primordial 
que nos debe cuestionar y enseñar a cada 
uno: “MOSHEH NO SIGUIÓ LAS 
INSTRUCCIONES DE YAHVÉH”.  

20:10-11 “Mosheh y Aharón convocaron a 
la congregación frente a la peña; y le 
dijeron: “Escuchen rebeldes, ¿sacaremos 
agua para ustedes de esta peña?” y 
Mosheh alzó la mano y golpeó la peña dos 
veces con su vara. Salió agua 
copiosamente y la comunidad y sus 
bestias bebieron”. – Otra vez la inclinación 
del pueblo hacia la desconfianza de la 
provisión de YHVH para ellos, los pone en el 
mismo lugar que en Meribah, que 
coincidentemente significa “Contienda”. Aquí 
murmuraron contra Mosheh y Aharón 
nuevamente. Hablaron con el mismo lenguaje 
absurdo y desmedido de sus padres. Esto 
agravó su delito porque ya conocían de 
antemano la rebelión y la falta de fe de sus 
padres. No obstante, se aventuraron en tomar 
las mismas actitudes. Debemos tener 
presente que a diferencia del evento paralelo 
de Shemot (Éxodo) 17:6 en el que YHVH 
manda explícitamente a Mosheh a “golpear la 
peña”, en este determina “hablarle a la peña” 
y por esto determina la sentencia por la 
desobediencia y desatención a Su 
instrucción: Bemidbar (Números) 20:12. 
Mosheh, debe nuevamente mandar en el 
nombre de YHVH que salga agua para ellos 
de una roca; como siempre sucedió. El Eterno 
desea abastecer a Su pueblo con lo que 
necesita. Pero Mosheh y Aharón actuaron 
incorrectamente. Se atribuyeron una buena 

parte de la gloria del hecho maravilloso al 
declarar: “¡Escuchen, rebeldes! ¿Acaso 
tenemos que sacarles agua de esta roca?”, 
como si lo hicieran por algún poder o valor 
propio; además de llamarles como a sus 
padres.  

La Escritura en su franca exposición de la 
verdad nos muestra además los pecados de 
estos hombres, como ejemplo de cuánto 
daño nos puede hacer una decisión por la 
desobediencia al mandamiento. Esto nos 
debe hacer reflexionar, en que no tenemos 
idea del tamaño de la bendición que está en 
juego ante el desafío al desobedecer la 
palabra de verdad. Estos son los textos que 
señalan el pecado de Mosheh y Aharón, por 
el que les tocó perecer junto a la generación 
que no entró en la Tierra Prometida: 
Bemidbar (Números) 20:2-13; Bemidbar 
(Números) 20:24; Bemidbar (Números) 
27:13-14; Devarim (Deuteronomio) 1:37; 
Devarim (Deuteronomio) 3:23-28; Devarim 
(Deuteronomio) 4:21-22; Devarim 
(Deuteronomio) 32:48-52; Devarim 
(Deuteronomio) 34:5; Tehilim (Salmo) 
106:32-33.  

Aprendamos de la exhortación de Rab Shaúl 
cuando dijo en Filipiyim (Filipenses) 2:12 
´Mis amados amigos, así como siempre 
obedecieron cuando yo estaba con ustedes, 
es mucho más importante que obedezcan 
ahora que estoy lejos de ustedes; 
permanezcan buscando su salvación con 
temor y temblor” (BKIM). Un líder está en la 
mira del pueblo. Por eso su error es mucho 
más importante que los errores de los que no 
son líderes; porque arrastran a todo un 
pueblo. El poder del ejemplo es muy fuerte. 
Mosheh no cometió un pecado 
aparentemente grave. Pero ante los ojos del 
Eterno su desobediencia y arrebato de ira con 
palabras hirientes, fueron suficientemente 
graves como para prohibirle la entrada a la 
herencia. ¡Aprendamos la lección para ser 
cuidadosos como líderes en el cumplimiento 
de los mandamientos, para que no perdamos 
nuestra herencia! 

20:13 “Esas son las aguas de Meribah, que 
quiere decir que los yisraelitas riñeron con 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

8 

Yahweh, mediante las cuales Él afirmó su 
santidad”. – Meribah (מְרִיבָה) del Strong 
#4808 que significa: “querella, provocación, 
contienda”. Meribah fue el lugar en el que el 
pueblo contendió contra YHVH por causa del 
agua; en el que endurecieron sus corazones. 
En vez de optar por creer en el Eterno, 
murmuraron directamente contra Él y contra 
Mosheh. Antes habían murmurado contra 
Mosheh, pero en esta oportunidad 
murmuraron directamente contra YHVH. Esto 
es resultado del endurecimiento del corazón. 
La falta de gratitud siempre brota de un 
corazón duro. Un corazón agradecido es un 
corazón sensible. La santidad de YHVH fue 
manifestada en Mosheh y Aharón [Vaikrá 
(Levítico) 10:3], por la sentencia que 
recibieron por causa de no haberle obedecido 
cuanto estuvieron junto a la peña. Las aguas 
fueron la causa por la que YHVH manifestó 
su santidad en Mosheh y Aharón. Está escrito 
en Tehilim (Salmo) 95:7b-11 “Si oís hoy su 
voz, no endurezcáis vuestro corazón como en 
Meribah, como en los días de Masa en el 
desierto cuando vuestros padres me 
probaron, aunque habían visto mi obra. Por 
cuarenta años me repugnó aquella 
generación, y dije: Es un pueblo que se 
desvía en su corazón y no conocen mis 
caminos. Por tanto, juré en mi ira: 
Ciertamente no entrarán en mi reposo” 
(BDLA).  

Un asunto importante a tener en cuenta por 
todos los siervos del Eterno es este: Efesiyim 
(Efesios) 4:26 “Se pueden enojar, pero no 
pequen; no dejen que se ponga el sol antes 
de que se ocupen de su enojo” (BKIM); como 
también enseña el Tehilim (Salmo) 4:4a 
“Puedes estar airado, ¡pero no peques!” 
(BKIM). Hay una enseñanza hebrea que es 
corroborada por el Pacto Renovado. Es un 
mandato ¡estar Alegres! El enojo es solo falta 
de fe. Veamos las enseñanzas de estos 
versículos: Filipiyim (Filipenses) 4:4 
“¡Regocijaos en el Señor siempre! Otra vez lo 
diré: ¡Regocijaos!” (BTX3) Efesiyim 
(Efesios) 5:20 “Dando gracias siempre por 
todo al Elohim y Padre, en el nombre de 
nuestro Maestro Yeshúa el Mashíaj” (VIN). 
Todo lo que enseña el Pacto Renovado 

está en el Primer Pacto: Yirmeyah 
(Jeremías) 31:7 Porque así ha dicho 
Yahweh: “Griten de gozo por Yaaqov, clamen 
en las encrucijadas de las naciones. Canten 
fuerte en alabanza, y digan: ‘¡Salva, Yahweh, 
a tu pueblo, al remanente de Yisrael!’” (VIN). 

 

Cuarta Aliyá, 20:14-21  

20:16 “Nosotros clamamos a Yahweh y él 
escuchó nuestro ruego y envió a un 
mensajero que nos libertó de Mitsráyim. 
Ahora estamos en Qadesh, el pueblo en la 
frontera de tu territorio”. – Es importante 
notar el término “malaj” (ְמַלְאָך) dado a un ser 
humano, que en este caso específico es a 
Mosheh, quien fue separado, preparado y 
enviado como caudillo para la liberación de 
Israel en Mitsráyim. Asociamos estas 
palabras para evidenciar el mismo ejemplo 
dado en Hitgalut (Apocalipsis) a los siete 
ángeles “malajim” de las Siete Asambleas en 
los Capítulos 2 y 3. La Escritura dice además 
en Divré Bet (2 Crónicas) 36:16 “Pero ellos 
se burlaban de los mensajeros de ha'Elohim 
y despreciaban sus mensajes e insultaban a 
sus profetas, hasta que la ira de Yahweh 
estalló sin remedio contra su pueblo” (VIN). 

20:17 “Permítenos, pues, cruzar tu país. 
No pasaremos por campos [sembrados] ni 
por viñas y no beberemos agua de tus 
pozos. Seguiremos el camino real, sin 
doblar ni a la derecha ni a la izquierda 
hasta que hayamos cruzado tu territorio”. 
– La frase: “Seguiremos el camino real” o 
“Iremos por la carretera de los reyes”, se 
puede referir a dos situaciones. Una al 
camino principal que el mismo rey usa para 
su tránsito. La otra situación, posiblemente al 
camino que indique el rey para que el pueblo 
del Eterno transite por él. En ambos casos es 
un ejemplo de sujeción; primeramente, al 
Eterno y luego a las autoridades que Él 
mismo estableció. Como nos lo dice el Rab 
Shaúl en Romiyim (Romanos) 13:1 “Todos 
tienen que obedecer las autoridades 
gobernantes. Porque no hay autoridad que no 
sea de YAHWEH, y las autoridades 
existentes han sido puestas por YAHWEH” 



9 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

(BKIM). El camino más corto a Kenaan desde 
donde estaba acampado Israel, era pasar por 
el territorio de Edom. Los embajadores 
enviados regresaron con una negativa. Los 
edomitas temían que los israelitas los 
dañaran. Si este numeroso ejército hubiera 
estado bajo otra disciplina que no fuera la de 
YHVH, hubiera habido causa para este celo. 
Pero Esav (sus descendientes en la 
actualidad) odiaban a Iaakov por la bendición. 
Ahora, cuando la bendición estaba por ser 
heredada, el odio revivió. No debe 
extrañarnos que hombres insensatos nieguen 
peticiones razonables y que los que gozamos 
del favor de YHVH seamos afrentados por 
otros; que celosos, intentan sin éxito ser 
obstáculo para detener nuestra bendición. 

20:18 Pero Edom le respondió: “No 
pasarás por nosotros, de lo contrario 
iremos contra ti con la espada”. – La 
respuesta realmente fue: “No quiero que 
pases por mi tierra, y si te atreves a pasar, 
saldré ante ti con la misma espada con que 
mi antepasado me bendijo”. Bereshit 
(Génesis) 27:22 No te imagines que 
solamente porque nuestros antepasados 
pronunciaron sobre ti la bendición, y nuestro 
padre Yitsjaq escucho y dijo: “La voz es la voz 
de Iaakov” (VIN); Bereshit (Génesis) 27:40 
Ahora Elohim escuchará tu voz cuando lo 
llames. Porque Él también nos bendijo a 
nosotros, cuando dijo: “Pero las manos son 
las manos de Esaw… tu vivirás por tu espada”. 
(VIN)  

20:19 Los yisraelitas les dijeron: “Nos 
mantendremos en el camino principal y si 
nosotros o nuestro ganado bebemos de tu 
agua, pagaremos por ello. Sólo pedimos el 
paso a pie, es poca cosa”. – Israel hizo 
saber que no era necesario pasar por las 
zonas pobladas, sino por las regiones 
deshabitadas donde no había campos ni 
viñedos, para no causar ningún daño. Pero de 
haber alguno, se dejaba establecido el 
compromiso de restituir y pagar por ello. 

20:20 Pero ellos replicaron: “¡Pues no 
pasarán!” y Edom salió contra ellos con un 
gran grupo, fuertemente armados”. – Este 
es un conflicto que está determinado hasta la 

venida del Mesías Yeshúa. Como está escrito 
en Amós 1:11 Así dijo Yahweh: “Por tres 
transgresiones de Edom, por cuatro, no lo 
revocaré: porque persiguió a su hermano con 
la espada y reprimió toda piedad, porque su 
ira se encendió incesantemente y su furia 
ardió sin límites” (VIN). Lo que sembró Esav 
contra Iaakov en sus descendientes 
permanece hasta el día de hoy. Esav había 
recibido de YHVH el Monte Seír, y por eso 
Israel no tenía ningún derecho de hacer 
guerra contra él y tomar alguna parte de su 
territorio. Como está escrito en Devarim 
(Deuteronomio) 2:4-7 “Y encárgale al pueblo 
lo siguiente: Ustedes van a pasar por el 
territorio de sus parientes, los descendientes 
de Esaw, que viven en Seír. Aunque ellos 
estarán temerosos de ustedes, tengan mucho 
cuidado de no provocarlos. Porque yo no les 
daré a ustedes de la tierra de ellos ni la huella 
de un pie; le he dado la serranía de Seír como 
posesión a Esaw. El alimento que coman lo 
obtendrán de ellos por dinero; hasta el agua 
que beban la procurarán de ellos por dinero”. 
Verdaderamente, Yahweh su Elohim los ha 
bendecido en todo lo que han emprendido. Él 
te ha cuidado en tu vagar por este gran 
desierto; Yahweh tu Elohim ha estado contigo 
estos cuarenta años; no te ha faltado nada” 
(VIN). 

Israel fue ordenado a bendecir a su hermano 
Esav con la compra de alimentos y bebida, 
pero aun así él no quiso dejarles pasar por su 
territorio. Por el odio que tenía, no pudo ser 
bendecido por Israel. Este no es el único 
ejemplo en el cual nuestro pueblo haya 
apelado al diálogo y al acuerdo diplomático 
para la resolución de conflictos con enemigos 
que arrastran viejas rencillas y que no se 
conforman a su papel en el gran drama divino. 
Vemos como en el libro de Jueces se hace 
uso de esta fórmula. Shofetim (Jueces) 
11:12 Yiftaj entonces envió mensajeros al rey 
de los amonitas, diciendo: “¿Qué tienes 
contra mí que has venido a hacer guerra en 
mi país?” (VIN). Lo interesante es cómo 
podemos aprender de esta narrativa que 
pone al descubierto la verdadera razón del 
acto irracional que acaba con la gestión 
diplomática. Mientras los hijos de Israel no 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

10 

tuvieron posesión de aquella región, los 
amonitas no protestaron. Una vez que 
tomaron posesión, entonces vino la protesta. 
Lo mismo ocurre en nuestros días. Jordania 
tuvo bajo su control a Ierushaláim (Jerusalén) 
por muchos años. Pero nadie levantó su voz 
reclamándola o pidiendo que fuera 
denominada una “ciudad internacional” bajo 
la custodia del Vaticano. Bastó que los hijos 
de Israel la tomaran, para que el mundo 
entero comenzara a protestar y a reclamar a 
Ierushaláim (Jerusalén). Yiftaj (Jefté), el 
héroe militar del ejemplo en Jueces, manda a 
decir a las autoridades amonitas lo narrado 
en Shofetim (Jueces) 11:26 “Mientras 
Yisrael ha estado habitando Jeshbón y sus 
dependencias, Aroer y sus dependencias, y 
todos los poblados a lo largo del Armón por 
trescientos años, ¿por qué no has tratado de 
recobrarlas en todo ese tiempo?” (VIN). No 
importa las razones que expongamos, esta es 
una batalla que no tiene “razón” alguna y 
cuando este tipo de confrontación se levanta, 
la fuerza de la razón nunca será la solución. 
Mientras más rápido lo comprendamos 
menos tiempo perderemos en tratar de 
conciliar la carne con el espíritu. 

 

Quinta Aliyá, 20:22 - 21:9 

20:24 “Que Aharón sea recogido a su 
parentela: no va a entrar a la tierra que le 
he asignado al pueblo yisraelita, porque 
ustedes desobedecieron mi mandato 
acerca de las aguas de Meribah”. – El Rab. 
Magriso en el Me’am Lo’es comenta: “La 
Torah revela que la muerte de Aharón fue 
adelantada. Cuando los israelitas empezaron 
a mantener tratos con [los descendientes del] 
malvado Esaw, se deterioró su conducta y 
como resultado perdieron a este hombre justo 
que vivía entre ellos”.  Esto está en 
conformidad con la regla general de que 
inevitablemente, como pueblo del Eterno, uno 
sufre daño cuando se asocia con los 
malvados. Vemos así en Melakhim Álef (1 
Reyes) 22, que cuando Yehosafat, rey de 
Judea, formó una alianza militar con el rey 
Ajav de Israel, Elohim se enojó con él y lo 
castigó. Como está escrito en Divré Bet (2 

Crónicas) 19:2 “El vidente Yahú hijo de 
Janani le salió al encuentro y le dijo al rey 
Yahoshafat: “¿Se debe ayudar al impío y 
hacer amistad con los que aborrecen a 
Yahweh? Por eso es que la ira de Yahweh 
está contra ti.” (VIN). Así mismo, cuando él se 
alió con Ajazyahu, Elohim destruyó todo lo 
que había logrado: Divré Bet (2 Crónicas) 
20:37b "Porque te aliaste con Ajazyah, 
YAHWEH está destruyendo tu proyecto” 
(BKIM). En conformidad, dice en el v.23: “En 
la montaña de Hor”, y ahora en el v.24 “Que 
Aharón sea recogido a su parentela”.  

En la Toráh vemos como, al desear el pueblo 
pasar los límites de Edom y tener tratos con 
ellos como si fuesen amigos, esto produjo la 
muerte prematura de Aharón y así fue como 
esa generación perdió una de sus 
personalidades más emblemáticas. En 
Tehilim (Salmo) 1:1 “¡Bendecido es el 
hombre que no ha caminado en el consejo de 
los perversos, y no ha estado en camino de 
pecadores ni se ha sentado con los 
escarnecedores!” (VIN). Adicionalmente a lo 
anterior, en su intento de reconciliación y 
fraternización fue rechazado por Edom, al 
pedir que los dejaran pasara por su territorio 
y luego, por este hecho, avanzando en contra 
de ellos, se produjo una profanación del 
Nombre del Eterno en el mundo. Las 
naciones no sabían que Elohim les había 
prohibido librar guerra en contra de Esav 
(Devarim (Deuteronomio) 23:7) y llegaron a 
la conclusión de que los israelitas habían 
retrocedido de Edom por temor y cobardía. 
Cuando los israelitas arribaron a la montaña 
de Hor, Elohim le dijo a Mosheh, dado que 
había llegado el momento que falleciera 
Aharón, él debía de decírselo. Por lo general 
a los justos se les informa que su fallecimiento 
es inminente para que transfieran su 
autoridad a sus hijos y los vean ya 
establecidos como sus sucesores. Es como si 
YHVH no tuviera deseo de hablar con Aharón 
de este tema. Por eso le dijo a Moshé que se 
lo dijera con tono de consolación. 

20:28 “Mosheh despojó a Aharón de sus 
vestimentas y se las puso a su hijo Elazar 
y Aharón murió allí en la cumbre del monte. 
Cuando Mosheh y Elazar bajaron del 



11 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

monte”. – De acuerdo con el conocimiento 
que hemos recibido de la Toráh; 
cuestionamientos y respuestas elevadas 
vienen a nuestro entendímiento. Este pasaje 
nos muestra los milagros ocurridos a la hora 
de la muerte de Aharón: Vaikrá (Levítico) 
8:7-9 “Le puso la túnica, le ajustó el cinturón, 
lo vistió con el manto, y le puso el efod, 
ciñéndolo con la banda decorada con la que 
se lo ató. Le puso el pectoral, y puso dentro 
del pectoral el Urim y el Tumim. Y le puso el 
turbante en la cabeza; y sobre el turbante, por 
el frente, le puso el frontal de oro, la diadema 
sagrada –como había mandado Yahweh a 
Moshé” (VIN). Este pasaje nos da un orden 
único y especifico de cómo vestir al Kohen 
Gadol (Sumo Sacerdote). En este mismo 
orden fue vestido Elazar su hijo, quien 
continuaría con el ministerio de su padre. Es 
decir, fue quitada la túnica interior primero 
“sin quitar el cinturón” y sin remover el efod y 
mucho menos el pectoral, elementos que 
eran amarrados uno del otro; y en ese mismo 
orden vestir a Elazar. Fueron removidas 
milagrosamente las prendas interiores antes 
que las exteriores, para mantener este orden 
en el momento de la investidura sacerdotal de 
Elazar como Kohen Gadol entrante. Antes de 
morir, Aharón tuvo el privilegio de ver a sus 
hijos con sus vestiduras. Es algo maravilloso 
ver a un hijo suceder a su padre en el servicio 
a Elohim. Murió entonces Aharón luego que 
le impusieron todas las vestiduras. Su alma, 
dicen los sabios, partió con el Eterno en ese 
momento y sin sufrir. El Jumash recoge lo que 
declara Rabí Guedaliá Schorr cuando dice: 
“Mientras más las personas pecan en la vida, 
crean un lazo entre su alma y los placeres de 
este mundo, más se les dificulta dejar la 
existencia física. Pero para personas como 
Moshé y Aharón cuyas almas permanecieron 
tan puras como cuando arribaron a este 
mundo, no hay esfuerzo, remordimiento, ni 
dolor cuando su alma se reúne con su origen 
divino, y su Creador”.  

20:29 “La comunidad entera supo que 
Aharón había exhalado su último aliento. 
Toda la casa de Yisrael le hizo duelo por 
treinta días”. – Para Aharón fue una gran 
satisfacción ver que se daba preferencia a su 

hijo, que le era tan querido, su oficio 
preservado y asegurado. Especialmente 
vemos aquí una figura del sacerdocio eterno 
del Mashíaj Yeshúa: Ivrim (Hebreos) 5:6 
“Como también dice en otro lugar: “Tú eres 
sacerdote para siempre según el orden de 
Malki- Tsédek” (VIN). Un hombre bueno debe 
desear, si fuera la voluntad del Eterno, no vivir 
más allá de su vida útil. Pensemos, ahora que 
tenemos este conocimiento ¿Por qué hemos 
de desear seguir en este mundo, al contrario, 
mientras podamos servir en algo para la 
gloria de YHVH y la exaltación de la verdad 
de la Palabra en nuestra generación? 
Rogamos al Abba Kadosh que mientras Él 
nos dé vida, sea para mantenernos activos en 
su servicio. Aparte del servicio al Eterno 
nuestra vida no tiene ningún sentido. Como 
está escrito en Tehilim (Salmo) 27:4 “Sólo 
una cosa he pedido a YAHWEH; sólo esto 
buscaré de todo corazón: que yo debo morar 
en la casa de YAHWEH todos los días de mi 
vida, para contemplar la belleza de YAHWEH 
y visitarle en Su Templo” (VIN). 

21:1 “Cuando el rey kenaanita de Arad que 
habitaba en el Néguev se enteró de que 
Yisrael venía por el camino de los 
exploradores, se enfrascó en batalla con 
Yisrael y tomó cautivos a algunos de 
ellos”. – Después de la muerte Aharón, el 
pueblo israelita retomó su marcha hacia Éretz 
Israel, lo cual había sido interrumpido por el 
tiempo de luto y la inminente guerra contra 
ellos. El avance hacia la Tierra Prometida 
siempre trae pérdidas, guerras y conflictos. 
Se requiere permanecer fiel, a pesar de las 
pérdidas del camino; como nos exhorta 
Yojanán (Juan) en Hitgalut (Apocalipsis) 
2:10b “Sé fiel hasta la muerte, y yo te daré la 
corona de la vida” (VIN). 

21:4 “Salieron del Monte Hor por el camino 
del Mar de los Juncos para rodear la tierra 
de Edom. Pero al pueblo se le inquietó el 
ánimo en el camino”. – Siguiendo la ruta 
para rodear a Edom (Bemidbar (Números) 
20:14-21), el pueblo aparentemente da la 
vuelta y va hacia el sur. En el v.4, el Mar Rojo 
(Mar de los Juncos o Mar de Cañas), en 
hebreo “Yam Suf”, pero aquí debe referirse al 
Golfo Aqaba, un golfo del Mar Rojo. El pueblo 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

12 

se impacientó a causa de la ruta difícil y 
murmuró una vez más por la falta de pan y 
agua v.4-5. Esta es la última ocasión 
mencionada en el texto bíblico en la que el 
pueblo murmura así, al nivel de lo relatado en 
los pasajes de Shemot (Éxodo) 16 y 
Bemidbar (Números) 11. 

21:5 “Y el pueblo habló contra Elohim y 
contra Mosheh: “¿Por qué nos hiciste salir 
de Mitsráyim para morir en el desierto? No 
hay pan ni agua, y hemos llegado a 
aborrecer esta comida miserable”. – Se 
impacientó el ánimo del pueblo y hablaron en 
contra de Elohim y en contra de Mosheh. 
Describen el maná como “comida miserable o 
liviana”. La desprecian tanto que la 
consideran aún sin valor. Ya no se quejaron 
solamente por causa del camino sino 
empezaron a criticar la comida que el Eterno 
les estaba dando diariamente. No debemos 
olvidar el comentario estadístico que dejamos 
en la Parashá de los espías, Shelaj Leja, en 
la que se aclaró, que de aquellos 600.000 
hombres que salieron de Mitsráyim y por 
sentencia del Eterno, “No entrarían a la tierra 
de Israel”. Se calculó un promedio de 15.000 
muertos por año. Es importante entender 
estas estadísticas que van siendo 
equiparadas con el número de insurrecciones 
(tiempos de quejas y murmuraciones) que el 
pueblo fue teniendo en el trascurso de esos 
40 años en el desierto. Fue la forma justa y 
justificada de ir eliminando las mentes 
contaminadas por el cómodo sabor de la 
esclavitud.  

21:6 “Yahweh envió serpientes venenosas 
contra el pueblo. Estas mordían a la gente 
y muchos de los yisraelitas murieron”. – 
Como en las ocasiones anteriores, la actitud 
del pueblo provocó la ira del Eterno, quien 
manda “serpientes ardientes” entre el pueblo. 
Algunas traducciones dicen “venenosas” al 
contrario de ardientes. Otros creen que 
ardientes se refiere a la inflamación causada 
por la mordedura de las serpientes, las cuales 
cobraron la vida de muchos de estos 
desagradecidos. Dice un adagio popular: “La 
peor de las calamidades le aguarda al 
corazón desagradecido”, lo que nos exhorta a 
mantener el hábito de ser agradecidos y que 

debe prevalecer en el creyente, pese a lo 
cambiante de las circunstancias. 
Revistámonos de esta declaración de Rab 
Shaúl en 1 Timoteo 1:12 “Y le doy gracias al 
que me ha dado el poder, el Mashíaj Yeshúa, 
nuestro Adón, porque me consideró 
suficientemente confiable para ponerme a su 
servicio” (BKIM). 

21:7 “El pueblo vino a Mosheh y le dijo: 
“Nosotros pecamos al hablar contra 
Yahweh y contra ti. ¡Intercede con Yahweh 
para que nos quite esas serpientes!” Y 
Mosheh intercedió por el pueblo”. – Otra 
vez Mosheh obró como un intermediario entre 
el pueblo y YHVH. El pueblo no oró al Eterno, 
sino que pidieron que Mosheh orara por ellos. 
Esto nos muestra que el pueblo hebreo 
necesita un intermediario entre nosotros y 
YHVH. Mosheh es una figura de Yeshúa 
Ha’Mashíaj, Quien que constituye el único 
camino al Abba para naturales (hebreos) y 
extranjeros. 

21:8 Entonces Yahweh le dijo a Mosheh: 
“Hazte una [serpiente] venenosa y 
móntala en una asta de bandera. Si 
cualquiera que sea mordido la mira, se 
recobrará”. – Estos versos pueden sugerir 
que aquí se aplica el mismo principio que 
opera en los sacrificios y ritos de purificación. 
Al ser derramada, la sangre puede causar la 
contaminación, pero es a la vez el agente 
eficaz que hace la expiación en los sacrificios. 
El contacto con un cadáver causa la 
contaminación, pero las cenizas de una ‘vaca 
roja’ pueden limpiar de esta contaminación 
según vimos en Bemidbar (Números) 19. 
Aquí, los moribundos a causa de la 
mordedura de una serpiente podían recibir la 
vida por una ‘serpiente de bronce’. Es 
significativo, simbólicamente hablando, que el 
cobre se usó por su color rojizo, que tiene 
fuertes asociaciones con la sangre usada 
para purificar y hacer expiación. Sin embargo, 
la operación de la ‘serpiente de bronce’ no fue 
automática; tenían que mirarla fijamente para 
ser sanados v.7 y 9. Aunque la fe no se 
menciona explícitamente aquí, está presente 
de forma implícita. El acto de cumplir los 
mandamientos de YHVH demuestra que la 
persona tiene fe (observar fielmente), no 



13 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

basta con una declaración verbal. Se 
requieren de un accionar para poder ser 
justificados: Romiyim (Romanos) 2:13 
“Porque no son simplemente los oidores de la 
Toráh a quienes YAHWEH considera justos, 
sino son los hacedores de lo que dice la Toráh 
los que serán justificados ante los ojos de 
YAHWEH” (BKIM); Yaaqov (Santiago) 1:22 
“Pero sed hacedores de la palabra, y no sólo 
oidores, engañándoos a vosotros mismos” 
(RVR60). 

21:9 “Mosheh hizo una serpiente de cobre 
y la montó en una asta de bandera; y 
cuando cualquiera era mordido por una 
serpiente, miraba la serpiente de cobre y 
se recobraba”. – ‘Serpiente de Cobre’. 
Serpiente, en hebreo “nakjásh” (ׁנָחָש) del 
Strong #5175 y Cobre en hebreo “nekjóshet” 
ת)  del Strong #5178. La raíz de la (נְחשֶׁ
palabra Strong #5178 es #5153 que indica 
como el #5175 siseo o sonido, que repica o 
suena. Esta serpiente fue puesta sobre una 
asta, en hebreo “nes” (נֵס) del Strong #5251, 
que significa también señal; de la raíz hebrea 
“nasás” (נָסַס) #5264 que significa brillar 
desde lejos. Cuando alguno miraba “nabát” 
 ,Strong #5027 que significa examinar (נָבַט)
mirar intencionalmente, considerar con placer 
a; (la serpiente de bronce) puesta como señal, 
vivía “kjayaí” (חָיַי) Strong #2425 también 
revivir, salvar la vida.  

Aquí hay un aspecto glorioso y profético: 
Yeshayahu (Isaías) 45:22 “¡Vuélvanse a mí 
y sean salvados, todos los que vienen de los 
confines de la tierra! Porque yo soy Elohim; 
no hay otro” (BKIM). Elohim nos llama a 
mirarlo a Él desde todos los confines de la 
tierra donde estamos dispersos y seremos 
salvos. ¿Mirarán? ¿Cómo es posible si nadie 
le puede ver?; Qorintiyim Bet (2 Corintios) 
4:4 “Pues el Elohim de este mundo ha cegado 
el entendimiento de los incrédulos, para que 
no les ilumine el resplandor de la Buena 
Noticia gloriosa del Mashíaj, quien es la 
imagen de Elohim” (VIN); Qolosiyim 
(Colosenses) 1:15 “Él es la imagen del 
Elohim invisible, el primogénito de toda la 
creación” (VIN); Yojanán (Juan) 14:9 Yeshúa 
le dijo: “Tanto tiempo que he estado con 
ustedes, Felipe, ¿y no me has conocido? El 

que me ha visto a mí, ha visto al Padre. 
¿Cómo dices tú: ‘Muéstranos el Padre’?” 
(VIN); Zekharyah (Zacarías) 12:10 “Y 
derramaré sobre la casa de David y sobre los 
habitantes de Jerusalem espíritu de gracia y 
de oración, y me mirarán a mí, a Quien 
traspasaron, y llorarán como se llora por 
causa del unigénito, y se afligirán por Él como 
quien se aflige por el primogénito” (BTX3). 
Yeshúa fue levantado como la serpiente para 
ser visto a lo lejos, en lejanas tierras y al 
mirarle, como en el pasado, seremos salvos 
porque Él es Elohim. Por la fe somos salvos 
en Su sacrificio: Yojanán (Juan) 3:14 “Y 
como Mosheh levantó la serpiente en el 
desierto, así es necesario que levanten al Hijo 
del Hombre” (VIN); Yojanán (Juan) 12:34 
Entonces la gente le respondió: “Nosotros 
hemos oído que, según la Torah, el Mashíaj 
permanece para siempre. ¿Y cómo es que tú 
dices que el Hijo del Hombre tiene que ser 
levantado? ¿Quién es ese Hijo del Hombre?” 
(VIN). 

 

Sexta aliyá, 21:10-20 

21:13 “De allí salieron y acamparon más 
allá del Arnón, es decir, en el desierto que 
se extiende desde el territorio de los 
emoritas. Porque el Arnón es la frontera de 
Moav, entre Moav y los emoritas”. – Ahora 
los hijos de Israel entran en territorios nuevos. 
Arnón es el río que constituye la frontera norte 
de Moav. Había sido la frontera en un 
principio, ya que después el pueblo de Israel 
conquistó ese territorio. Los israelitas no se 
metieron hasta ese entonces en el territorio 
de Moav porque no recibieron permiso para 
ello, como leemos en Devarim 
(Deuteronomio) 2:29 y Shoftim (Jueces) 
11:17. Pasó lo mismo con Moav que con 
Edom. 

21:14 “Por eso el Libro de las Guerras de 
Yahweh habla de “A Wahev en Sufah y a 
los arroyos: el Arnón”. – Este libro, citado 
por la Toráh, no aparece mencionado nunca 
más en todo el Tanaj. Ibn Hezra comenta al 
respecto que: “Era un libro independiente, en 
el cual habrían sido registradas las guerras de 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

14 

YHVH para sus temerosos. Es probable que 
ya existiera desde la época de Avraham, ya 
que muchos libros se han extraviado y no los 
tenemos más, como: Las Palabras de Natán 
[Divré Hayamin Bet (2 Crónicas) 9:29]; El 
Libro de Hiddóh [Divré Hayamin Bet (2 
Crónicas) 12:15 y 13:22); El Libro de Las 
Crónicas de los Reyes de Israel y Los 
Poemas del Rey Shlomoh (Salomón) y sus 
Proverbios [Melakhim Álef (1 Reyes) 5:12]; 
otro libro perdido es el que se llamaba Sefer 
Haiashár, según vemos en Yahoshúa 
(Josué) 10:13 y Shmuel Bet (2 Samuel) 
1:18”. Todo esto demuestra que no faltaba 
actividad literaria en Israel en la época de 
Mosheh y que había hombres de espíritu e 
inspiración, probablemente “Los narradores” 
mencionados en Bemidbar (Números) 21:27, 
que contaron los hechos de los cuales fueron 
testigos y los escribieron para su generación 
y las generaciones venideras. Como ejemplo 
de estos hombres, la Palabra nos exhorta a 
que marquemos nuestra generación con el 
puro mensaje de la Toráh y que 
transmitamos un legado de santidad y 
obediencia al mandamiento a las 
generaciones postreras. 

21:16 Y de allí a Beer, que es el pozo donde 
Yahweh le dijo a Mosheh: “Congrega al 
pueblo para darles agua”. – El Rab Magriso 
en Me’am Lo´es comenta: “Este versículo no 
debe interpretarse como diciendo que los 
israelitas llegaron a su pozo a esta altura (del 
viaje). El pozo los había estado 
acompañando desde el éxodo, cuando 
iniciaron sus viajes, cuarenta años antes y no 
apareció y recién se nombra en este pasaje al 
cabo de cuarenta años. Vale decir, que las 
Escrituras aquí no están diciendo que los 
israelitas viajaron de allí al pozo, sino que una 
corriente de sangre fluía desde allí hasta el 
pozo, haciendo que tomaran conciencia del 
milagro que les estaba haciendo”. Por eso se 
pusieron a cantar: Bemidbar (Números) 
21:17 “Fue entonces que Israel cantó esta 
canción: “Levántate, oh pozo, responde…” 
(VIN). Podemos ofrecer otra lectura 
alternativa: “Por eso habla en el libro, pues las 
guerras son para Dios…” En otras palabras, 
Elohim les está diciendo a los israelitas: “No 

necesitan ocuparse de la guerra; ocúpense 
de la Toráh y Yo libraré la guerra en vuestro 
lugar”. Así también El Eterno le había dicho a 
David que, si él se ocupaba de la Toráh, Él le 
libraría en la guerra. 

21:17-20 “Entonces Yisrael cantó esta 
canción: “Brota, pozo, cántenle. El pozo 
que cavaron los capitanes, que 
comenzaron los nobles del pueblo con 
mazos, con sus propios bastones”. Y de 
Midbar a Matanah, y de Matanah a Najaliel 
y de Najaliel a Bamot, y de Bamot, al valle 
que está en el país de Moav, en la cumbre 
del Pisgah, que mira al desierto”. – Israel 
cantó “dabár” (דָבַר) del Strong #1696, entonó 
cántico de celebración a YHVH. Un verdadero 
israelita es uno que canta, o por lo menos 
intenta cantar, aunque no tenga buena voz. El 
canto es originalmente algo muy positivo para 
el ser humano. Sirve para muchas cosas, 
entre ellas, desahogarse en momentos de 
presión, tanto negativa como positiva, 
expresar la alegría y la pena delante del 
Eterno y los hombres, exaltar a YHVH. El libro 
de los Tehilim (Salmos) contiene canciones 
de toda clase que expresan alabanza y 
alegría, pero también mucha pena y dolor, 
dirigidas principalmente al Eterno. YHVH 
quiere que nos expresemos delante de Él por 
medio de cánticos. Así que, acostúmbrate a 
cantar delante de Tu Hacedor.  

El Rab Magriso en Me’am Lo’es comenta: “Un 
pozo cavado por príncipes” – un pozo cavado 
por Moisés y Aarón con sus varas. Ellos 
obviamente no habían cavado el pozo, ya que 
Elohim lo había hecho disponible en el 
desierto y no había necesidad de cavarlo ni 
de hacer ninguna otra cosa. Lo que la Torah 
nos está diciendo es que el pozo continuó 
sirviéndoles en mérito de Moisés y de Aarón”. 
Si vamos a nuestra apreciación como 
Ministerio de Raíces Hebreas, bajo el 
principio del Remez (segundo nivel de 
interpretación exegética que corresponde a lo 
alegórico) está anunciando el cantico del 
pozo; él habla alegóricamente de la Toráh 
misma, la cual es el pozo de donde brotan los 
manantiales de la vida. La función que el agua 
cumple en nosotros corresponde a saciar 
nuestra sed y a la vez lavarnos de nuestra 



15 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

impureza. Las varas de Mosheh y Aharón: 
Tehilim (Salmo) 23:4, vara del Legislador y 
del Kohen Gadol, referencia directa en 
Yeshúa quien es el Legislador [Maaseh 
(Hechos) 10:42] y el Sumo Sacerdote 
establecido para expiar nuestros pecados: 
Yohanán (Juan) 3:17, este es “el regalo” en 
medio de nuestro desierto, la Toráh, la Toráh 
Viva: Yeshúa Ha’Mashíaj. La Roca de 
nuestra Salvación.  

Amados hermanos, serian interminables las 
aplicaciones alegóricas que podríamos ver en 
este pasaje. Lo más importante es valorar 
nuestro pozo y mantenerlo a disponibilidad 
mediante nuestro compromiso a la 
obediencia. Que no cambiemos nuestro pozo 
de Vida: Yirmeyah (Jeremías) 2:13 "¡Porque 
mi pueblo ha cometido dos males: ¡ellos me 
han abandonado, la fuente de agua viviente, 
y han cavado para sí mismos cisternas, 
cisternas rotas, que no retienen agua!” 
(BKIM). 

¡EL ETERNO NOS LIBRE DE COSA 
SEMEJANTE! 

 

Séptima Aliyá, 21:21 - 22:1 

21:21 “Yisrael entonces envió mensajeros 
a Sijón rey de los emoritas, y le dijo”. – En 
realidad la tierra de Sihón (Sijón), rey del 
Emori, no estaba protegida por ninguna 
prohibición de conquista, como lo estaban las 
tierras de los países hermanos: Hamón y 
Moav. Sin embargo, Mosheh envió un 
mensaje de paz conciliatorio, sabiendo 
posiblemente que no era el momento 
histórico de conquistar y poblar esos 
territorios de Transjordania. La prueba es que, 
de no mediar el pedido insistente de las tribus 
de Gad y Reuvén y de la media tribu de 
Menasheh, esas regiones quedarían 
despobladas por los hijos de Israel, puesto 
que Mosheh consideraba las tierras al otro 
lado a la ribera occidental del Iardén (יַרְדֵן) 
(Jordán): “Como la buena tierra que fluye 
leche y miel”. 

21:26 “Ahora bien, Jeshbón era la ciudad 
de Sijón rey de los emoritas, quien había 

peleado contra un rey anterior de Moav y 
le había quitado toda su tierra hasta el 
Arnón”. – Este verso constituye una 
afirmación del derecho que Israel tenía de 
ocupar el territorio de Sijón, aunque haya 
pertenecido originalmente a Moav. Moav 
perdió su derecho cuando Sijón conquistó 
ese lugar. 

21:27 Por eso los bardos recitaban: 
“Vengan a Jeshbón; firmemente edificada 
y bien fundada es la ciudad de Sijón”. – En 
el v.26 se da una nota histórica que explica 
cómo Sijón antes había tomado este territorio 
del rey de Moav. Esta nota sirve para 
introducir el llamado “Cántico de Jeshbón” en 
los Versículos 27 al 30. Parece que este 
canto era una mofa (burla) de los moabitas, 
usado por los amorreos para celebrar la 
victoria anterior de Sijón. Al conquistar el 
reino de Sijón, los israelitas tomaron de los 
amorreos también el cántico. (Así lo 
entendieron los rabinos iahuditas. Algunos 
eruditos modernos están también de acuerdo 
con esta interpretación.) El poema es antiguo 
y a veces difícil de entender. Parece que el 
texto ha sufrido cambios en la trasmisión, 
especialmente el V.30. Pero el sentido 
general del cántico queda claro; (Quemós, 
dios principal de Moav, ha abandonado a su 
pueblo al conquistador y el resultado ha sido 
gran destrucción y la pérdida de territorio e 
hijos). El propósito de incluir el cántico aquí 
parece ser, el de establecer el derecho de 
Israel a este territorio al este del Iardén 
(Jordán). 

21:33 “Prosiguieron la marcha y subieron 
por el camino a Bashán, y el rey Og de 
Bashán, con todo su pueblo, salió a Edrei 
para enfrascarse en batalla con ellos”. – 
Aquí no hubo comitiva de paz pues Og 
despachó su ejército a combatir sin esperar a 
negociar la paz. Vemos aquí la frase “No le 
temas”, al parecer algo hizo sentir temor al 
ejército de Israel. El Tehilim (Salmo) 22:12 
ofrece una referencia a Bashán interesante. 
Este Tehilim (Salmo) es uno de los que son 
considerados como Mesiánicos. Habla sobre 
el sufrimiento del Mesías Yeshúa. Además de 
ser un Tehilim citado por Él, en el madero 
mientras moría. El temor de Mosheh viene de 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

16 

que este Og era descendiente de los 
gigantes: Devarim (Deuteronomio) 3:11. 
Tenía cuatro metros de altura y su espalda 
debió tener de ancho unos dos metros. Los 
gigantes son el resultado del pecado descrito 
en Bereshit (Génesis) 6 “Corrupción de la 
humanidad”. Es probable que esta zona 
estuviera infestada de esos espíritus 
inmundos. El Tehilim (Salmo) 22 al hablar de 
los toros de Bashán, parece no solo reflejar a 
los hombres que oprimían al Mashiaj, sino la 
opresión espiritual que sufrió para libertarnos. 
En nuestras batallas diarias contra el pecado 
debemos entender que aquellos que se 
levantan en nuestra contra, solo son 
manipulados por los espíritus del mal que 
tienen sus fortalezas en esa zona y en sus 
vidas. Como le dijo YHVH a Mosheh, te 
decimos ahora a ti hermano, en el nombre de 
Yeshúa, ¡No temas!: Efesiyim (Efesios) 
6:12 “Porque nuestra lucha no es contra 
sangre ni carne, sino contra principados, 
contra autoridades, contra los gobernantes de 
estas tinieblas, contra espíritus de maldad en 
los lugares celestiales” (VIN). 

21:34 “Pero Yahweh le dijo a Mosheh; “No 
le temas, que yo lo pongo a él, a todo su 
pueblo y su tierra en tus manos. Le harás 
como le hiciste a Sijón rey de los emoritas 
que habitaba en Jeshbón”. – Este rey 
amorreo, Og que dominaba el territorio de 
Bashán, al este del Iardén (Jordán) y al norte 
del Jaboc, resiste a Israel infructuosamente, 
pero YHVH lo entrega en manos de su pueblo 
en la batalla de Endrei confirmando lo antes 
dicho a Mosheh: “Yo lo he entregado a ti con 
todo su pueblo y su tierra”. El territorio de 
estos reinos amorreos no era incluido 
originalmente en la Tierra Prometida, porque 
la tierra de Kenaan abarcaba el territorio al 
oeste del Iardén (Jordán). No obstante, las 
victorias ganadas al este del Iardén dieron 
confianza a Israel para la campaña de la 
conquista de Kenaan. La tierra tomada era 
buena y fértil. Las tribus de Reuvén y Gad y 
parte de la tribu de Menasheh se asentaron 
en estas regiones de Galaad y Bashán, según 
leemos en Bemidbar (Números) 32:1-42 “Yo 
lo he entregado…”. El Eterno le transmite a 
Mosheh confianza con esta expresión en 

pasado, la cual denota un hecho consumado, 
a pesar de que aún no era la realidad 
presente del pueblo, debían vivir por la 
promesa como si lo fuese. Esta es una lección 
que potencia la fe de cada siervo del Eterno, 
pues creemos en el que da vida a los muertos 
y llama a las cosas que son inexistentes a la 
existencia: Romiyim (Romanos) 4:17 “Harás 
con él como hiciste con Sijón”. Esto nos 
enseña que la fe puede ser activada y crecer 
por medio de la experiencia. Como lo habían 
hecho antes ya no era tan difícil hacerlo de 
nuevo, porque la confianza en la ayuda de 
YHVH había aumentado por la experiencia 
anterior. 

22:1 “Los yisraelitas entonces 
prosiguieron la marcha y acamparon en 
las estepas de Moav, al otro lado del 
Yardén desde Yerikhó”. – Dice el Jumash: 
“Esta es la planicie que separa la rivera 
oriental del Yardén (Jordán), y aunque 
formaba antes parte del reino de Sijón, aún 
era llamada Moav, reino al que pertenecía 
antes”. 

 

Conclusiones 

Pureza es un término que bien puede resumir 
esta Parashá. Cada uno de nosotros estamos 
llamados a limpiarnos de toda contaminación: 
Qorintiyim Bet (2 Corintios) 7:1 “Así que, 
amados, ya que tenemos estas promesas, 
limpiémonos de toda impureza carnal y 
espiritual, y consagrémonos completamente 
por respeto a Elohim” (VIN). Vamos a analizar 
este pasuk.  

- Limpiémonos: “kadsarízo” (καθαρίζω) del 
Strong G2511. Purificar de toda 
contaminación  

- Mancha de: molusmós (μολυσμός) del 
Strong G3436.  

- Carne: (σάρξ sárx) del Strong G4561. 
Cuerpo. 

- Espíritu: (Σαπφείρη Sapfeíre) del Strong 
G4551. 



17 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

Tenemos dos áreas para limpiar. Al hacerlo 
perfeccionamos nuestra santidad porque 
tememos a YHVH. El verso comienza: “Así 
que, amados, teniendo estas promesas…” 
¿cuáles promesas? Qorintiyim Bet (2 
Corintios) 6:16-18 ¿Qué acuerdo puede 
haber entre el templo de Yahweh y los ídolos? 
Porque nosotros somos templo de Elohim 
vivo, como dijo Yahweh: “Habitaré y andaré 
entre ellos. Yo seré su Elohim, y ellos serán 
mi pueblo”. “Por eso, ¡Salgan de en medio de 
ellos, y apártense! Dice Yahweh. No toquen 
lo inmundo, y yo los recibiré; y seré un Padre 
para ustedes, y ustedes serán mis hijos y mis 
hijas, dice Yahweh el Omnipotente” (VIN). 
Nuestra mente hebrea y profética nos lleva 
entonces a: Yeshayahu (Isaías) 52:11 
“¡Apártense! ¡Apártense! ¡No toquen nada 
inmundo mientras salen de ella! 
¡Manténganse puros mientras salen de ella, 
ustedes los que llevan los utensilios de 
Yahweh!” (VIN); Hitgalut (Apocalipsis) 18:4 
“Oí otra voz del cielo que decía: “¡Salgan de 
ella, pueblo mío, para que no participen de 
sus pecados y para que no reciban sus 
plagas!” (VIN); Vaikrá (Levítico) 5:2-5 “O 
cuando una persona toque algo impuro, sea 
el cadáver de una bestia impura o el cadáver 
de ganado impuro o el cadáver de un reptil 
impuro, y ocurrió inadvertidamente, y luego, 
al estar impuro, se da cuenta de su culpa; o 
cuando toca una inmundicia humana, 
cualquiera de las inmundicias por las que uno 
se hace impuro, y, aunque lo sabía, el hecho 
se le había olvidado, pero luego se da cuenta 
de su culpa; o cuando una persona exprese 
un juramento con propósito malo o bueno, 
cualquier cosa que un hombre exprese en su 
juramento, y, aunque él lo sabía, se le había 
olvidado, pero más tarde se da cuenta de su 
culpa en cualquiera de estos asuntos, cuando 
se dé cuenta de su culpa en cualquiera de 
estos asuntos, confesará aquello en lo que 
haya pecado” (VIN).  

Después de reconocer nuestro pecado, 
debemos buscar ser cubiertos por el sacrificio 
de Yeshúa, hacer arrepentimiento 
(Teshuvah) y volver de los malos caminos al 
camino de YHVH. El resultado de no 
contaminarnos es tener a Elohim por Padre: 

Qorintiyim Bet (2Corintios) 6.17-18; 
Yirmeyah (Jeremías) 31:1 “En aquel tiempo 
-declara Yahweh- yo seré el Elohim de todas 
las tribus de Yisrael, y ellos serán mi pueblo” 
(VIN). Nos purificamos, pues la santidad 
conviene a nuestros hijos: Tehilim (Salmo) 
93:5 “Tus decretos son muy firmes; la 
santidad, oh Yahweh, es el adorno eterno de 
tu casa” (VIN). 

 

Esta Parashá contiene los mandamientos 
397 - 399 de los 613: 

397. Precepto de la Vaca Bermeja (pará 
adumá), Bemidbar (Números) 19:2 

398. Precepto de la impureza causada por un 
cadáver, Bemidbar (Números) 19: 14 

399. Precepto del agua mezclada con cenizas 
de la Vaca Bermeja que impurifica a un 
hombre puro y purifica a un hombre impuro, 
Bemidbar (Números) 19:19 

 
__________________ 
 
Fin de la Parashá. 
 
Nuestros comentarios obedecen a la doctrina 
establecida en EMC SHALOM 
INTERNACIONAL como Ministerio de 
Raíces Hebreas y son pilares que 
defendemos y exponemos en la predicación 
del Único Evangelio que los primeros 
emisarios (shlijim-apóstoles) pregonaron 
con un solo propósito: Restaurar el Reino de 
Israel. Maaseh (Hechos) 1:6 y dirigido a los 
destinatarios establecidos en Iaakov 
(Santiago) 1:1 y Kefá Álef (1 Pedro) 1:1 “LA 
CASA PERDIDA DE ISRAEL”. 
 
El mismo Rab Shaúl (Shaliaj Pablo) emisario 
por excelencia para todos los gentiles, sabía 
de antemano que su foco de alcance era 
solamente las doce tribus dispersas 
llamadas “Ovejas perdidas de la casa de 
Israel” [Melo Ha Goyim]: Los justos de las 
naciones”, Maaseh (Hechos) 26:7. Es el 
cumplimiento de esta misma promesa que 
nuestras doce tribus esperan obtener, 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

18 

resueltamente haciendo sus actos de 
adoración noche y día; a pesar de esto, ¡es 
en relación con esta esperanza, su Majestad, 
que hoy soy acusado por los judíos! 
 
Este documento es comentado 
semanalmente en vivo y en directo en 
nuestras clases por internet, cada Shabat de 
9:00 a.m. a 12:30 p.m. (Horario Este de EU) 
a través de www.zoom.com y el ID para 
ingresar al canal de EMC SHALOM 
INTERNACIONAL es: ID 4637031177  
 
Nuestro único deseo a través de este material 
es que tú y los tuyos sean más que 
bendecidos por un entendimiento superior de 
las Escrituras; moviéndonos del mensaje 
subjetivo de hoy y casi místico, a lo objetivo 
del mensaje, con una mayor certeza 
idiomática y envuelto en su ambiente cultural 
respectivo, dándonos así la mayor solidez 
interpretativa de los textos. 
 
Todos los creyentes en el Elohim de la Biblia 
tienen un común denominador y un solo 
deseo, el cual es establecer un 
“avivamiento” tan poderoso que traiga la 
presencia de El Rey de reyes y establezca su 
Reino de una vez y para siempre; pero lo 
único que traerá esto a la congregación de los 
santos de Israel es “LA HISTORIA BÍBLICA”, 
el volver al fundamento y a la forma inicial de 
la FE HEBREA.  
 

Este documento, así como la clase de Toráh 
de cada Shabat, están orientadas hacia el 
conocimiento de la historia espiritual de un 
pueblo: “ISRAEL”; así como a vivir con el 
entendimiento de que somos la continuación 
y conclusión de esta hermosa historia de 
amor.  
 
Estamos muy agradecidos por sus aportes a 
nuestro ministerio. Nos está permitiendo ir 
con mayor excelencia. 
https://www.PayPal.me/emcshalom  
 
 

¡SHALOM LEKULAM! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ingresa a nuestro canal de 
Telegram (escanea el 

código QR) 

  

http://www.gotomeeting.com/
http://www.zoom.com/
http://www.gotomeeting.com/
https://www.paypal.me/emcshalom

