
EMC SHALOM INTERNACIONAL 
PARASHAH 09 VAYESHEV | GÊNESIS 37:1 – 40:23 
Proibida toda reprodução lucrativa – utilizar sobre permissão 

Para mais informações pode nos localizar por meio de nossa página web www.emcshalom.com 
Também através de nosso canal no Youtube EMC Shalom Internacional e nos escrever no nosso correio: 

emcshalomint@gmail.com 

Aliot da Torah:   

1. 37:1-11  
2. 37:12-22  
3. 37:23-36 
4. 38:1-30 
5. 39:1-6 
6. 39:7-23 
7. 40:1-23 
8. Maftir: 40:20-23 

 
Haftarah: Amós 2:6 - 3:8 

Brit HaJadashah: Matitiahu (Mateus) 1:18-
25 

Leituras adicionais do Brit HaJadashah: 
Maaseh (Atos) 7:9-16 

VAYESHEV significa: “E se estabeleceu”. 

Nosso principal objetivo, e também nosso 
propósito, é ensinar cada leitor das parashot 
a encontrar cada elemento profético que lhes 
permita ver o Messias Yeshua e todo o seu 
plano de redenção anunciado na Torah, de 
Bereshit (Gênesis) a Devarim 
(Deuteronômio). Descobriremos uma 
riqueza profética inimaginável para todos 
aqueles que têm a oportunidade de investigar 
o plano de YHVH, descobrindo em cada 
detalhe o que está oculto em sua Santa e 
Bendita Palavra. Esta parashah contém um 
desdobramento profético que ampliará a 
compreensão do estudante da Torah de uma 
maneira maravilhosa, o que pode ser 
percebido no desenrolar de cada um dos 
eventos descritos e discutidos aqui, a ponto 
de deixá-los maravilhados; assim, eles 
poderão reconhecer claramente a beleza e a 
precisão da Redenção de YHVH para o Seu 
povo sob o ministério do Messias Yeshua. 

 

Primeira aliah, 37: 1-11 

37:1 “E Yaakov habitou na terra das 
peregrinações de seu pai, na terra de 

Kenaan.” – Esta passagem deixa um leve 
tom de ironia em sua mensagem: “Yaakov se 
estabeleceu onde seu pai residia como 
estrangeiro”. Cada palavra do Eterno tem um 
propósito: despertar em Seu povo a 
capacidade de análise e aprendizado 
profundo, buscando em cada um uma 
demonstração de entendimento para lhes dar 
a compreensão correta e verdadeira, e assim 
dar sentido ao nosso próprio 
desenvolvimento. É uma alegria 
compreender as coisas e perceber detalhes 
que à primeira vista não mostram nada de 
transcendental, mas este detalhe é relevante, 
pois Yaakov estava adotando uma atitude 
diferente da de seu pai ao querer se 
estabelecer, buscando seu bem-estar 
pessoal e familiar, sem perceber que a 
promessa herdada que o envolvia ia além de 
suas próprias expectativas de bem-estar. Não 
era o propósito do Eterno que ele mudasse 
seu status, isto é, que deixasse de viver como 
peregrino naquela terra, pois não apenas 
essa promessa abrangia os patriarcas de 
Israel até o estabelecimento da nação, mas 
essa nação ainda não havia sido estabelecida 
de acordo com os parâmetros divinos dados 
na promessa recebida por Avraham; mas 
está próximo, e até que aconteça, cada um de 
nós deve aprender a viver como um peregrino 
onde quer que estejamos. Kefa Álef (1 
Pedro) 2:11 “Amados, peço-vos, como a 
peregrinos e forasteiros, que vos abstenhais 
das concupiscências carnais, que combatem 
contra a alma”. 
 
37:2a “E estas são as gerações de Yaakov: 
Sendo Yosef de dezessete anos...” – A 
história de Yaakov, que recebeu o nome 
Israel como uma bênção, assume forma 
profética em Yosef, seu décimo primeiro 
descendente direto, filho de sua amada Rajel, 
para moldar a história e preservar em seus 
detalhes e eventos, os desenhos e 
simbolismos mais evidentes que a Torah nos 
dá do plano mais crucial de toda a Escritura: 

Entra no canal de 
Telegram (escaneia 

o código QR) 

  

http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com


2 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

“A REDENÇÃO DE ISRAEL”. Como crentes 
no Messias Yeshua, o Messias de Israel, 
devemos mergulhar nesta história familiar e 
permitir que nossas mentes, guiadas pelo 
Espírito da Verdade, nos mostrem os 
aspectos mais sublimes do Plano Redentor. 
Nos capítulos seguintes, veremos como 
Yosef e Yehudah assumem o protagonismo 
entre todos os filhos de Israel; os 
descendentes de Yosef representados em 
Efraim como possuidores do direito de 
primogenitura. Yirmeiahu (Jeremias) 31:9 
“Virão com choro, e com súplicas os levarei; 
guiá-los-ei aos ribeiros de águas, por 
caminho direito, no qual não tropeçarão, 
porque sou um pai para Israel, e Efraim é o 
meu primogênito.” Divre Haiamin Álef (1 
Crônicas) 5:1-2, “Quanto aos filhos de 
Reúven, o primogênito de Israel (pois ele era 
o primogênito; mas porque profanara a cama 
de seu pai, deu-se a sua primogenitura aos 
filhos de Yosef, filho de Israel; de modo que 
não foi contado, na genealogia da 
primogenitura, porque Yehudah foi poderoso 
entre seus irmãos, e dele veio o soberano; 
porém a primogenitura foi de Yosef).” 
Bereshit (Gênesis) 49:10,” O cetro não se 
arredará de Yehudah, nem o legislador dentre 
seus pés, até que venha Shiloh; e a ele se 
congregarão os povos.” Hoje, desafiamos a 
compreensão de muitos pregadores que 
tentam explicar com certeza a origem das 
Tribos Perdidas de Israel, apresentando 
informações e revelações que só fazem 
sentido dentro das Raízes Hebraicas da Fé. 
Nossa Escola de Desenvolvimento 
Doutrinário defende todas as profecias e 
demonstra que o conceito da CASA DE 
EFRAIM E DA CASA DE YEHUDA ainda é 
válido e se cumpre plenamente até a vinda do 
Messias Yeshua. 
 
37:3 “E Israel amava Yosef mais que todos 

os seus filhos, porque era filho da sua 

velhice; e fez-lhe uma túnica de várias 

cores.” – Podemos discernir muitas razões 

pelas quais Yaakov amava Yosef mais do que 

o resto de seus filhos? No entanto, um 

detalhe que vemos quando chegamos à 

Torah é que os patriarcas em geral, e Yaakov 

neste caso, eram homens sábios (anciãos) e 

que o dom profético estava estabelecido 

neles pelo Eterno. Bereshit (Gênesis) 20:7 

“Agora, pois restitui a mulher ao seu marido, 

porque profeta é e rogará por ti, para que 

vivas.” A palavra hebraica para profeta é 

“navi” (נָבִיא) do Strong #5030, que significa: 

homem inspirado, derivado da raiz (נָבָא) do 

Strong #5012, e se refere ao ato de profetizar, 

falar ou cantar por inspiração, na pregação ou 

em um simples discurso. Isso significa que a 

missão de tornar YHVH como o seu Único 

Elohim era uma tarefa constante dos 

patriarcas e até mesmo de toda a semente 

incorruptível da qual as Escrituras falam.  

Kefa Álef (1 Pedro) 1:23 “sendo de novo 

gerados, não de semente corruptível, mas da 

incorruptível, pela palavra de YHVH, viva e 

que permanece para sempre.” Esta é a 

característica mais elevada de sermos 

possuidores da semente incorruptível; que a 

Palavra do Eterno YHVH permanece para 

sempre em nós. Este dom profético em 

Yaakov nos permitiria discernir que Yosef 

veio com um propósito maior do que qualquer 

um de seus irmãos, pois nele estava a 

semente para a multidão de nações: Bereshit 

(Gênesis) 48:18-19 “E Yosef disse a seu pai: 

Não assim, meu pai, porque este é o 

primogênito; põe a tua mão direita sobre a 

sua cabeça. Mas seu pai recusou e disse: Eu 

sei, filho meu, eu o sei; também ele será um 

povo e também ele será grande contudo, o 

seu irmão menor será maior que ele, e sua 

semente será uma multidão de nações.” A 

importância do propósito de vida de Yosef 

também foi moldada por um profundo amor 

de seu pai. Um amor que permaneceria 

constante, independentemente dos eventos 

difíceis, e que permaneceria intacto até o seu 

retorno. Assim como nós, descendentes de 

Efraim, estamos convencidos hoje de que o 

amor infinito de nosso Pai, YHVH, estará 

conosco até a restauração de todas as coisas 

e nosso retorno para casa. Um ato de grande 



3 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

importância é o presente da túnica 

ornamental (outras versões dizem uma túnica 

de muitas cores), que Yosef usava como sinal 

da preferência de seu pai sobre todos os seus 

outros irmãos, e que foi o detalhe final que 

transbordaria a taça da ira e da rejeição de 

todos os seus irmãos, que o viam como um 

indivíduo desprezível, digno de morte. 

37:4 “Vendo, pois, seus irmãos que seu 

pai o amava mais do que todos seus 

irmãos, aborreceram-no e não podiam 

falar com ele pacificamente.” – 

Acreditamos que Yaakov cometeu o erro de 

demonstrar mais amor por esse filho do que 

pelos outros. Não vemos nada de errado com 

o presente em si, visto que sua obediência foi 

maior do que a de seus irmãos; ele o merecia. 

O problema reside no fato de que esse 

presente não se baseia em uma recompensa 

pela obediência, mas sim no tratamento 

especial que seu pai lhe dispensou. Efésios 

6:4a, “E vós, pais, não provoqueis à ira a 

vossos filhos”. Em grego diz “parorgizo” 

(παροργίζω) do Strong #3949, que significa: 

enfurecer-se, ficar furioso, arder de raiva 

contra eles. Em outras palavras, não os trate 

da mesma forma que eles o tratam, mas sim, 

devemos nutri-los, em grego “ektréfo” 

(ἐκτρέφω) do Strong #1625, que significa: 

amadurecer, nutrir, treinar, sustentar. No 

lugar de ficarmos com raiva, devemos 

responder com afeto, cuidado e educação 

parental, e ensiná-los a oferecer amor. A 

punição não deve ser motivada pela raiva, 

mas pelo amor. A disciplina que busca o 

Senhor em grego “Paideia” (παιδεία) do 

Strong #3809, que significa: tutela, educação 

e correção. Ou seja, deve trazer instrução e 

amor.  Além do exposto acima, deve trazer 

admoestação de Elohim, em grego 

“Noutdsesia” (νουθεσία) do Strong #3559, 

que significa: repreensão ou advertência 

suave, acima de tudo, punição. Deve haver um 

aviso que diga à criança por que ela será 

disciplinada. E assim ela saberá o motivo de 

sua desobediência. Este aviso é de YHVH. Ela 

deve ser ensinada que é a Elohim a quem ela 

desobedece e que as leis que ela quebra são 

Dele. Ao mostrar-lhe a lei que ele infringe, ele 

aprende a obedecê-la. Por outro lado, 

devemos recompensá-lo quando ele obedece 

e, da mesma forma, fazer o mesmo com todos 

os nossos filhos. Um presente material não é 

necessário. Pelo contrário, um abraço, um 

beijo, um carinho ou palavras de aprovação 

são muito mais importantes. A passagem 

anterior deve nos encorajar, como pais, a 

prestar mais atenção em como exercemos 

nosso papel parental na vida de nossos filhos. 

As Escrituras são abundantes em 

ensinamentos sobre a educação de nossos 

filhos, mas ainda não podemos presumir que, 

simplesmente por pertencermos a uma 

congregação, ela seja obrigada a educar 

nossos filhos desamparados. É importante 

que cada um de nós assuma a 

responsabilidade pelo valioso investimento 

que faremos no desenvolvimento integral de 

nossos filhos e que, como resultado, vejamos 

crescer indivíduos potencialmente capazes de 

mudar esta geração, a nação e até mesmo o 

mundo inteiro. Retomando o significado 

profético da passagem, esse ódio entre irmãos 

é o que nos permite avançar no 

desenvolvimento da compreensão bíblica da 

nação de Israel. Destacaremos cada um 

desses pontos de conflito, que permanecem 

relevantes hoje. E eles são, sem dúvida, a 

confirmação dos eventos esperados antes da 

vinda do Messias neste tempo. 

37:7 “Eis que estávamos atando molhos no 

meio do campo, e eis que o meu molho se 

levantava e também ficava em pé; e eis que 

os vossos molhos o rodeavam e se 

inclinavam ao meu molho.” – A 

compreensão profética desenvolve-se 

homoteticamente, isto é, à medida que 

avançamos no conhecimento bíblico e mais 



4 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

especificamente da Torah, veremos 

passagens aplicáveis à vida do Messias e ao 

Seu Ministério de Redenção. Aqui, 

inicialmente, podíamos apenas inferir a futura 

exaltação de Yosef no Egito, e como ele 

ascenderia a um nível de sucesso e poder tal 

que todos os seus irmãos se curvariam diante 

dele. No entanto, este cenário vai além do 

fato de ele ser o salvador de sua família no 

Egito, visto que este Yosef é uma sombra e 

figura daquele que salvaria o Seu povo do 

pecado, e como aqueles feixes (de trigo ou 

cevada), o Messias Yeshua seria erguido na 

cruz para trazer salvação a todos os Seus 

filhos. Yojanan (João) 14:18).” Não vos 

deixarei órfãos, voltarei para vos outros”. E 

assim com toda família de Israel. Efésios 

2:19, “Assim que já não sois estrangeiros, 

nem forasteiros, mas concidadãos dos santos, 

e da família de YHVH.” Esta é a própria casa 

de Efraim, o primogênito por benção de 

Yaakov, que o adotou como seu próprio 

primogênito em Bereshit (Gênesis) 48, e 

isso também é confirmado na voz do profeta 

Yirmeiahu (Jeremias) 31:9 “Virão com choro, 

e com súplicas os levarei; guiá-los-ei aos 

ribeiros de águas, por caminho direito, no 

qual não tropeçarão, porque sou um pai para 

Israel, e Efraim é o meu primogênito.”  E 

assim nos salvando da morte espiritual por 

estarmos imersos na aridez da Palavra e sem 

o Espírito de YHVH em nós, separados de 

nossa verdadeira cidadania. Aquele lugar de 

honra como Sua nação foi perdido por causa 

do nosso pecado, e fomos dispersos entre 

todas as nações da terra. 

37:8b “Por isso, tanto mais o aborreciam 
por seus sonhos e por suas palavras.” – 
Yeshua também foi odiado entre seus irmãos 
por causa das suas palavras. Yojanan (João) 
15:22-25) “Se eu não viera, nem lhes houvera 
falado, não teriam pecado, mas agora não 
têm desculpa do seu pecado. Aquele que me 
odeia, odeia também a meu Pai. Se eu entre 
eles não fizesse tais obras, quais nenhum 

outro tem feito, não teriam pecado; mas 
agora, viram-nas e me odiaram a mim e a 
meu Pai. Mas é para que se cumpra a palavra 
que está escrita na sua Lei: Odiaram-me. 
Sem causa.”  
 
37:9b “E eis que o sol, e a lua, e onze 
estrelas se inclinavam a mim.” - Esta é uma 
visão profética do Reino Milenar, na qual o sol 
se curva diante de Yosef, uma figura do 
Messias, destaca o fato de que a luz que 
brilhará na Segunda Vinda será Dele, não do 
sol. O sol cederá sua luz para dar lugar a um 
esplendor superior. Hitgalut (Apocalipse) 
22:5.” E ali não haverá mais noite, e não 
necessitarão de lâmpada nem de luz do sol, 
porque Elohim os ilumina; e reinarão para 
todo o sempre.” O sol estava posto para 
governar o dia, e a lua para governar a noite: 
 Bereshit (Genesis) 1:16, “¹⁶ E fez Elohim os 
dois grandes luminares: o luminar maior para 
governar o dia, e o luminar menor para 
governar a noite; e fez as estrelas.” O fim dos 
tempos será anunciado por momentos em 
que a lua e o sol perderão sua luz, ou melhor, 
seu poder. Yejezqel (Ezequiel) 32:7, “E, 
apagando-te eu, cobrirei os céus, e 
enegrecerei as suas estrelas; ao sol 
encobrirei com uma nuvem, e a lua não fará 
resplandecer a sua luz.” Yoel (Joel) 2:10, “¹⁰ 
Diante dele tremerá a terra, abalar-se-ão os 
céus; o sol e a lua se enegrecerão, e as 
estrelas retirarão o seu resplendor.”  
Matitiahu (Mateus) 24:9. “então vos hão de 
entregar para serdes atormentados, e matar-
vos-ão; e sereis odiados de toda as nações 
por causa do meu nome.” As estrelas 
representam os filhos de Israel que se 
prostrarão como os irmãos de José diante do 
Messias no dia final. Filipenses 2:10. “¹⁰ Para 
que ao nome de Yeshua se dobre todo o 
joelho dos que estão nos céus, e na terra, e 
debaixo da terra,” O sol e a lua representam 
os pais de Yosef: Israel e Rajel. Ninguém é 
maior que o Messias. Yojanan (João) 8:53- 
58. “Eu venho do alto.” Esses versículos vão 
ainda mais para o futuro, pois Rajel não se 
curvará diante de Yosef porque ele já morreu. 
Há um alto grau de conteúdo profético em 
toda a história de Yosef. 
 



5 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

37:11 “Seus irmãos, pois, o invejavam...” – 
Este texto foi tomado na versão Kadosh, para 
fazer o respectivo paralelo profético, na 
mesma versão com o pensamento de Pilatos. 
Matitiahu (Mateus) 28:17) ““Porque ele 
entendeu que lhe fora entregue por ciúme” 
(BKIM) 
 
 
Segunda aliah, 37:12-22 
 
Nesta aliah, Yosef tem uma missão, uma 
jornada e um propósito, que apresentaremos 
como uma curta viagem de redenção. Yosef 
deixa um lugar e segue viagem até encontrar 
os seus irmãos para lhes trazer paz. 
(Shalom). Apreciaremos os paralelos 
incríveis com o Messias Yeshua e seu Plano 
de Redenção.  
 
37:13b “Vem, e enviar-te-ei a eles. E ele lhe 
disse: Eis-me aqui.” – Iniciamos esta 
fascinante jornada pelo Vale de Hebron, 
quando seu pai Yaakov o envia para onde 
seus irmãos estão com os rebanhos.  Hebron 
em hebraico (חֶבְרוֹן) do Strong #2275, que 
significa: “Sede da Associação”. Este lugar 
representa uma parceria e um propósito, 
comum entre duas partes: o dono dos 
rebanhos e seu herdeiro. 

37:14 “E ele lhe disse: Ora, vai, e vê como 
estão os teus irmãos e como está o 
rebanho, e traze-me resposta. Assim, o 
envio do Vale de Hebron, e Yosef veio a 
Siquém.” – Nesta passagem, ressaltaremos 
os conceitos: “como estão e como você está 
se sentindo?” Essas palavras estão 
diretamente associadas ao bem-estar e 
pertencem à palavra hebraica “Shalom” 
לוֹם)  no Strong #7965. Yosef deixa Hebron (שָׁ
em busca do Shalom de seus irmãos e dos 
rebanhos. Essa jornada revela explicitamente 
três lugares: “Hebron, Siquém e Dotã”. No 
entanto, ao examinarmos o significado 
implícito da jornada, entendemos que entre 
esses locais existem mais cidades com uma 
rica história messiânica profética que vale a 
pena mencionar. De Hebron a Dotã, temos a 
seguinte jornada: 
 

1. Hebron: (חֶבְרוֹן) del Strong #2275, Sede 
da Associação. Lugar de onde o seu pai o 
envia. 

2. Bet Lejem: ( ית םלֶחֶ    בֵּ ) Casa do pão, lugar 
de nascimento de Yeshua. 

3. Yerushalaim: ( םִַיְרוּשָלַ  ) do Strong #3389, 
(duplo, raramente, fundado em paz 
“Shalom” 

4. Betel: (ל ית־אֵּ  do Strong #1008, (Casa (בֵּ
de Elohim, Porta do céu) 

5. Shilo: (שילֹה) do Strong #7887, (tranquilo, 
apelido dado ao Mashiaj) 

6. Shejem: (שְכֶם) do Strong #7927 (costas, 
entre os ombros para carregar) 

7. Dotã: (תָן  ,do Strong #1886 (dual (דֹּ
incerto). 

 

Cada um é especificado abaixo: 

1. Ao sair de Hebron; sede da associação, 
de onde seu pai o envia com um propósito 
especifico, e seu primeiro ponto de 
chegada, por assim dizer, e sem qualquer 
intenção de forçar os passos proféticos, 
simplesmente observando a grandeza e a 
importância de cada elemento que a 
Torah nos mostra como uma sombra e 
figura do que está por vir. 
 

2. Ele chega em Bet Lehem: Casa do Pão, 
nada menos que o lugar onde “o Verbo se 
fez carne” Yojanan (João) 1:14); “Elohim 
se manifesto em carne”.   1 Timóteo 3:16, 
em tempos em que todo judeu devia estar 
em sua terra para ser contado no censo 
Hillel (Lucas) 2:4). “Assim que Yosef, 
como era da linhagem e da casa de David, 
subiu do povoado de Netzaret em Galil, 
para o povoado de David, chamado Beit-
Lejem, em Yehudah.” 

 
3. Logo passa por Yerushalaim: onde o 

Messias Yeshua cumpre os parâmetros 
da Torah que o confirmam como um judeu 
observante desde a infância, apresentado 
no Templo como a Torah indica, é claro, 
após ter sido circuncidado no oitavo dia. 
Yerushalaim é o local de peregrinação 
para todo israelita cumpridor da Torah. 
Yojanan (João) 1:11). “Veio para o que 
era seu, e os seus não O receberam”. 



6 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

 
4. Nesta jornada, a próxima parada é Betel, 

Casa de Elohim, “E tabernaculizou entre 
nós”, estas palavras são retiradas da 
versão Textual (BTX) em Yojanan (João) 
1:14. Aqui se entende as palavras do 
Rabino Shaul em Colossenses 2:9. 
“Porque N’ele habita corporalmente toda 
plenitude de que YHVH é”. E não só este 
simbolismo, vemos. Betel é a “Porta do 
Céu”, e Ele Mesmo Yeshua disse: 
Yojanan (João) 10:9), “Eu sou a porta; se 
alguém entra por meio de mim, salvar-se-
á, e entrará, e sairá, e achara pastagens.” 
Yosef, em sua jornada, passa por esta 
porta em busca dos rebanhos. 

 
5. Chegando a Shilo; “Pacífico, uma das 

qualidades, mais especiais do Messias”. A 
concordância do Strong, além deste 
significado, nos leva a Shiloh (שָלָה) do 
Strong #7951, que significa: seguro, 
bem-sucedido, prosperar. Isso demonstra, 
sem dúvida, a riqueza profética da Torah 
e da vida de Yosef a respeito do nosso 
Messias Yeshua. Yeshaiahu (Isaías) 
52:13 “Eis que o meu servo operará com 
prudência; será engrandecido, e elevado, 
e mui sublime.” Enquanto a versão VIN 
compartilha isso desta forma: Yeshaiahu 
(Isaías) 52:13 “Eis que o meu servo 
prosperará, será exaltado e elevado a 
grandes alturas” (VIN). Onde esse 
momento de sucesso se manifestaria e 
como? O próximo passo no destino de 
Yosef em seu caminho na busca de seus 
Irmãos, lançará mais luz sobre isso. 

 

6. Quando chegou a Shejem. - Terras 
específicas de Manasseh, nas montanhas 
de Efraim, na época de Yeshua. “Galileia 
dos gentios”. Este nome significa: entre os 
ombros, lugar de carga, costas.  Bendito 
seja o Elohim Eterno de Israel que nos 
tirou das “coincidências” e nos trouxe à 
firmeza da Sua Verdade (EMET - 
TORAH).  Este é o lugar das duas 
montanhas: Gerizim e Eval (Devarim 
(Deuteronômio) 11:29-32), “Exortação à 
Obediência”. Este trecho faz alusão aos 
próprios ombros de Yeshua, onde nossas 

transgressões contra a Torah, todos os 
nossos pecados, foram carregados; isto é 
muito poderoso, amados irmãos. Sobre 
Seus ombros, em Suas costas, repousaria 
o sucesso de Sua missão. Yeshaiahu 
(Isaías) 53:4-5 “Verdadeiramente, Ele 
tomou sobre si as nossas enfermidades, e 
as nossas dores levou sobre si; e nós o 
reputamos por aflito, ferido de Elohim e 
oprimido. Mas ele foi ferido pelas nossas 
transgressões e moído pelas nossas 
iniquidades; o castigo que nos traz a paz 
estava sobre ele, e, pelas suas pisaduras, 
fomos sarados.” A VIN diz: Yojanan 
(João) 19:17 “E, levando-o às costas a 
sua cruz, saiu para o lugar chamado 
Calvário, que em hebraico se chama 
Gólgota”. (VIN) Este foi o evento doloroso 
para o seu êxito em nos libertar de todos 
os nossos pecados. A partir deste 
momento, a nossa vitória sobre o pecado 
foi estabelecida, com o objetivo de 
continuar a jornada traçada por Yosef, 
filho de Yaakov, vivido e confirmado na 
carne de Yeshua, e agora delegado com 
toda a Sua autoridade a cada um de nós, 
para irmos em busca de nossos irmãos. A 
Yosef, na sua busca e cumprimento da 
sua missão de encontrar os seus irmãos, 
encontrou um homem que sabia onde 
estavam e o guiou até aquele lugar. Este 
personagem desconhecido na história 
alude ao profeta Elias, Yeshaiahu 
(Isaías) 40:3 “A voz que clama no deserto: 
Preparai o caminho de YHVH; endireitai 
no ermo vereda ao nosso Elohim.” O 
evangelho de Yojanan (João) apresenta 
um evento em que essa mesma 
desinformação causa desconforto nos 
círculos religiosos da época de Yeshua 
em relação a Yojanan, o imersor. Yojanan 
(João) 1:23 “Ele respondeu com as 
palavras de Yeshaiahu ao profeta: “Disse: 
Eu sou a voz do que clama no deserto: 
Endireitai o caminho de YHVH, como 
disse o profeta Isaías.” Toda essa 
compreensão profética fecha o espectro 
de busca por “todos os pecadores 
perdidos” que a tecnologia moderna tenta 
aplicar à missão de Yeshua, O Messias. 
Enquanto Yosef buscava exclusivamente 



7 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

seus irmãos e os rebanhos de seu pai, 
Yeshua faz a mesma observação a 
respeito dos detalhes do plano. Matitiahu 
(Mateus) 15:24 “E ele, respondendo, 
disse: Eu não fui enviado senão as 
ovelhas perdidas da casa de Israel.” 

 
37:16a “E ele disse: Procuro meus 
irmãos;” – Está na boca dos talmidim 
(discípulos) de Yeshua: Maaseh (Atos) 1:6 
“Aqueles, pois, que se haviam reunido 
perguntaram-lhe, dizendo: Adon, restaurarás 
tu neste tempo o reino de Israel?” Todo este 
plano bíblico foi baseado desde o princípio 
neste objetivo. Após a partida de Yeshua para 
aos céus (shamaim), seus talmidim tinham o 
conceito claro em seus corações. Yaakov 
(Tiago) 1:1 “De: Yaakov, servo de YHVH e do 
Adon Yeshua HaMashiaj, as doze tribos que 
estão em Galut (Diáspora): Shalom! Kefa 
Álef (1 Pedro) 1:1 “De: Kefa, um emissário 
de Yeshua HaMashiaj, A: O povo escolhido 
de YHVH, que vive como estrangeiro na 
Galut; em Ponto, Galut-Yah, Capadócia, e na 
província da Asia e Bitina.” Tudo sempre 
girou em torno da restauração da condição 
dos irmãos, os filhos de Israel. 
 
37:17 “E disse aquele homem: Foram-se 
daqui, porque ouvi-lhes dizer: vamos a 
Dotã, Yosef, pois, seguiu seus irmãos e 
achou-os em Dotã.” – A busca do Messias 
Yeshua por cada um de seus irmãos de Israel 
continua através de nós, esta é a verdadeira 
GRANDE COMISSÂO. 
 
7. Dotã: Última parada nesta jornada. Um 

lugar incerto; só podemos comparar este 
lugar à jornada de toda a humanidade e à 
‘incerteza’ de suas mentes, distantes da 
verdade de YHVH, onde a Palavra se 
cumpre. Yeshaiahu (Isaías) 5:20 “Aí dos 
que ao mal chamam bem, e ao bem, mal! 
Que fazem da escuridade luz, e da luz 
escuridade, e fazem do amargo doce, e do 
doce, amargo.” Estas são as mentes 
duplas de Dotã.  

 
37:18 “E viram-no de longe e, antes que 
chegasse a eles, conspiraram contra ele, 
para o matarem.” – O mesmo sucedeu com 

Yeshua. Matitiahu (Mateus) 26:4 “E 
consultaram-se mutuamente para prenderem 
Yeshua com dolo e o matarem”. Ele também 
com grande decepção, declarou aos líderes 
religiosos seu pecado constante, que até o 
dia de hoje é vigente. Matitiahu (Mateus) 
23:37 “Yerushalaim, Yerushalayim, que 
matas os profetas e apedrejas os que te são 
enviados! Quantas vezes quis eu ajuntar os 
teus filhos, como uma galinha ajunta os seus 
pintos debaixo das asas, e tu não quiseste!” 
 
 
Terceira aliah, 37:23-26 
 
37:23 “E aconteceu que, chegando Yosef 
a seus irmãos, tiraram a Yosef a sua 
túnica, a túnica de várias cores que trazia.” 
- Esta túnica representa realeza e autoridade, 
e muitos comentários giram em torno destas 
duas características. No entanto, hoje   
queremos convidá-lo a considerar algo mais 
que a realeza e autoridade nesta túnica 
colorida. O fato de esta característica, tão 
incomum para esta época, e a importância 
dada à variedade de cores, que nos leva a 
pensar nos símbolos nacionais que definem o 
emblema por excelência de cada nação do 
mundo, e sua bandeira, que é um símbolo de 
seu governo e autoridade territorial. Nesta 
túnica, vemos também a representação de 
TODAS AS NAÇÕES DA TERRA. Hitgalut 
(Apocalipse) 7:9 “Depois destas coisas, 
olhei, e eis aqui uma multidão, a qual ninguém 
podia contar, de todas as nações, e tribos, 
e povos, e línguas, que estavam diante do 
trono e perante o Cordeiro, trajando vestes 
brancas e com palmas nas suas mãos.” 
 
37:24 “E tomaram-no e lançaram-no na 
cova; porém a cova estava vazia, não 
havia água nela.” – Cisterna, em hebraico 
“bor” (בּוֹר) do Strong #953, que também 
significa: prisão, sepultura, abismo. Mais uma 
vez vemos o paralelo com os eventos 
vivenciados por nosso Messias Yeshua, 
quando foi feito prisioneiro, traído por um de 
seus discípulos. Seus irmãos judeus o 
entregaram a estrangeiros, e ele sofreu até a 
morte antes de ser sepultado. 
  



8 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

37:25a “Depois, assentaram-se a comer ...”  
Seus irmãos o jogam na cisterna (poço) e 
sentam-se para comer. Quando Yeshua é 
retirado da cruz, já morto, ele é sepultado 
imediatamente para que seus irmãos, os 
judeus, possam ir para suas casas para 
comer a Páscoa (a ceia de Pesaj): Yojanan 
(João) 18:28 “depois, levaram Yeshua da 
casa de Caifás para a audiência. E era pela 
manhã cedo. E não entraram na audiência 
para não se contaminarem e poderem comer 
o Pesaj (Páscoa).” 
 
37:26-27a “Então, Judá disse aos irmãos: 
Que proveito haverá em que matemos a 
nosso irmão e escondamos a sua morte? 
Vinde, e vendamo-lo a estes ismaelitas; e 
não seja nossa mão sobre ele.” Dessa 
mesma forma e com o mesmo nome foi o 
processo da venda de Yeshua, o nome de 
Yehuda (traduzido como Judas), foi quem O 
vendeu. Matitiahu (Mateus) 26:14 “Então, 
um dos doze, chamado Judas Iscariotes, foi 
ter com os príncipes dos sacerdotes e disse: 
Que me queres dar, e eu te entregarei? E eles 
lhe pesaram trinta moedas de prata.” 
 
37:31 “Então, tomaram a túnica de Yosef, 
e mataram um cabrito, e tingiram a túnica 
no sangue.” – Neste momento, a história de 
Yosef assume seu significado mais relevante 
em termos de seu paralelo com Yeshua.  
EMC SHALOM INTERNATIONAL recebeu 
essa revelação quando, em uma das imagens 
do vídeo do Pastor Jim Staley, "Crise de 
Identidade", a imagem do Messias foi 
mostrada vestindo uma túnica bordada com 
as bandeiras de muitas nações. 
Automaticamente associamos esta imagem à 
túnica de Yosef e, ali, compreendemos que 
os irmãos de Yosef, ao sacrificarem aquele 
bode, mencionado na Torah, para todas as 
ofertas de expiação pelo pecado, e que este 
Princípio da Redenção é ainda mais elevado 
na Festa de Yom Kippur, quando este Bode 
morre para cobrir os pecados de todo Israel. 
Vemos o ato profético mais revelador a 
respeito do que seria a Redenção do Messias 
Yeshua para todas as nações: Yojanan 
(João) 1:29... “Eis o Cordeiro de YHVH, que 
tira o pecado do mundo.” Os irmãos de José 

sacrificam este bode e derramam seu sangue 
sobre o Manto de Muitas Cores (os 
estandartes das nações); ali vemos não 
apenas o sacrifício substituto de um inocente, 
mas que esta vestimenta ensanguentada é 
colocada nas mãos de seu pai Jacó, que 
chora amargamente por sua perda. 
 
 
Quarta aliah, 38:1-30 
 
38:1-2 “E aconteceu, no mesmo tempo, 
que Yehudah desceu de entre seus irmãos 
e entrou na casa de um varão de Adulão, 
cujo nome era Hira. E viu Yehudah ali a 
filha de um varão cananeu, cujo nome era 
Sua; e tomou-a e entrou a ela.” - Yehudah 
tropeça nesse processo de buscar uma 
esposa fora das filhas de Israel, e veremos 
como esse desrespeito à ordem estabelecida 
por YHVH, de proteger a linhagem da casa de 
Yaakov e não se unir em jugo desigual com 
mulheres estrangeiras, inicia um processo de 
consequências duras e tristes. 
 
38:7-10 “Er, porém, o primogênito de 
Yehudah, era mau aos olhos de YHVH, 
pelo que YHVH o matou. Então, disse 
Yehudah a Onã: Entra à mulher do teu 
irmão, e casa-te com ela, e suscita 
semente a teu irmão. Onã, porém, soube 
que essa semente não havia de ser para 
ele; e aconteceu que, quando entrava à 
mulher de seu irmão, derramava-a na 
terra, para não dar semente a seu irmão. E 
o que fazia era mau aos olhos de YHVH, 
pelo que também o matou.” – Segundo 
Rashí: “Er fez isso para que Tamar não 
perdesse sua beleza. Além disso, vemos o 
egoísmo de Onã em não dar um nome aos 
filhos de seu irmão, perdendo assim o seu 
próprio nome. Isso provocou a ira de YHVH, 
e ele os matou.” Aqui notamos como as leis 
do casamento levirato foram estabelecidas 
antes da entrega da Torah Escrita, uma 
observação interessante que confirma que a 
“INSTRUÇÃO” de YHVH, em primeira 
instância, foi verbal e veio muito antes do 
Sinai. Devarim (Deuteronômio) 25:5-6 
“Quando alguns irmãos morarem juntos, e 
algum deles morrer e não tiver filho, então, a 



9 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

mulher do defunto não se casará com homem 
estranho de fora; seu cunhado entrará a ela, 
e a tomara por mulher, e fara a obrigação de 
cunhado para com ela. E será que o 
primogênito que ela der a luz estará em nome 
de seu irmão defunto, para que o nome se 
não apague em Israel”. Outro detalhe 
importante é mencionar as consequências 
que Yehudah teve que experimentar em 
primeira mão, a dor da perda que causou a 
seu pai ao tomar a iniciativa de vender seu 
irmão Yosef. Ele sofreu as consequências em 
dobro: as mortes de Er e Onã. Mas prestemos 
atenção, pois desses eventos emergem 
coisas ainda maiores, que nos darão uma 
clareza excepcional a respeito das origens do 
Messias Yeshua, Rei e Sumo Sacerdote de 
Israel. 
 
38:18 “Então, ele disse: Que penhor é que 
te darei? E ela disse: O teu selo, e o teu 
lenço, e o cajado que está na tua mão. O 
que ele lhe deu, e entrou a ela; e ela 
concebeu dele. “– Após Yehudah não ter 
cumprido sua promessa a Tamar de lhe 
entregar seu filho Shelá, Tamar decidiu 
enganá-lo e disfarçou-se de prostituta, 
despertando o desejo sexual de Yehudah. 
Como garantia de pagamento, ela exigiu 
objetos de grande valor dele. Estes eram: 
 
1. O selo: Este objeto representa a pessoa. 

Quer dizer, é uma evidência inconfundível 
de propriedade. Em nossa época, seria o 
nosso documento de identidade. 

2. O cordão: O texto sugere que era o fecho 
do selo. 

3. O bastão: Este é o símbolo de autoridade. 
O cetro de seu futuro reinado. Bereshit 
(Gênesis) 49:10 “O cetro não se arredará 
de Yehudah, nem o legislador dentre seus 
pés, até que venha Siló; e a ele se 
congregarão os povos.” 

38:24 “E aconteceu que, quase três meses 
depois, deram aviso a Yehudah, dizendo: 
Tamar, tua nora, adulterou e eis que esta 
pejada do adultério. Então disse Yehudah: 
Tirai-a fora para que seja queimada.” –  
Yehudah, como juiz de sua tribo, decidiu 

proferir uma sentença de morte. Ele ordenou 
que ela fosse queimada. Curiosamente, 
“porque somente a filha de um sacerdote que 
se prostituiu recebe a ordem de ser 
queimada”. As Escrituras dizem em: Vaikra 
(Levítico) 21:9 “Quando a filha do sacerdote 
se contamina por prostituição, é o seu pai 
quem está contaminado; então, a lançavam 
no fogo”. Se a sentença foi queimá-la, é 
porque ela descendia de uma linhagem 
sacerdotal. Essa sanção abre uma via 
interessante para investigação; visto que a 
Torah e o restante das Escrituras não 
mencionam a linhagem de Tamar, isso 
sugere uma investigação mais aprofundada. 
De acordo com o Livro de Yashar: “Tamar era 
filha de Elão, filho de Shem, filho de Noaj. 
Visto que Shem era um sacerdote com o título 
de Malki-Tzedek, a sentença pela fornicação 
cometida por Tamar foi de acordo com a lei 
de Israel”. (Livro de Yashar, Capítulo 45:23). 
Este comentário oferece uma ideia mais clara 
de porque não apenas Er e Onã, filhos de 
Yehudah, morreram, mas, ainda mais 
estranhamente, por que YHVH permitiu que 
Tamar enganasse seu sogro. Aqui podemos 
ver o cuidado especial tomado na linhagem 
do Messias; isso torna mais claro de onde 
veio a linhagem sacerdotal de Yeshua. 
Estamos mais do que felizes em apresentar 
este ponto, visto que a cristandade ao longo 
dos séculos abandonou o versículo: Ivrim 
(Hebreus) 7:3 “Sem pai, sem mãe, sem 
genealogia, não tendo princípio de dias nem 
fim de vida, mas, sendo feito semelhante ao 
Filho de Elohim, permanece sacerdote para 
sempre”. Este versículo nos apresenta uma 
questão referente à sua genealogia e à 
origem de seu ofício sacerdotal, não por 
sangue. Esta passagem do Livro de Yashar, 
Capítulo 45:23, revela maravilhosamente em 
que ventre a informação genética foi 
combinada: “Sacerdote por meio de Tamar 
e Rei por meio de Yehudah”. 
Verdadeiramente poderoso! “Rei Eterno e 
Sumo Sacerdote para sempre”. 
 
38:25 “E, tirando-a fora, ela mandou dizer 
ao sogro: Do homem de quem são estas 
coisas eu concebi. E ela disse mais: 
Conhece, peço-te, de quem é este selo, e 



10 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

estes lenços, e este cajado.” – Se 
continuarmos na mesma linha de raciocínio, 
Tamar não era uma mulher qualquer. Ela era 
da linhagem sacerdotal de Shem (Malki-
Tzedek), instruída por seu pai, de quem todos 
os patriarcas receberam sabedoria sobre 
YHVH. Este sacerdote realizou o trabalho de 
um Mestre e isso é confirmado pelas 
Escrituras: Ivrim (Hebreus) 7:1-4. “Porque 
este Malki-Tzedek, Rei de Shalem e 
sacerdote do Elohim Há Elyon, que saiu ao 
encontro de Avraham quando ele regressava 
da matança dos reis, e o abençoou; a quem 
também Avraham deu o dízimo de tudo, 
(sendo primeiramente, por interpretação do 
seu nome, rei de justiça e depois também rei 
de Shalem, que é rei da paz; sem pai, sem 
mãe, sem genealogia, não tendo princípio de 
dias nem fim de vida, mas feito semelhante 
ao Filho de YHVH, permanece Kohen para 
sempre. Considerai, pois, quão grande era 
este, a quem até o Patriarca Avraham deu o 
dízimo dentre os melhores despojos.” 
Lembremos que, após suas perdas 
inesperadas e viuvez prematura, Yehudah a 
envia de volta para seu pai: Bereshit 
(Gênesis) 38:11 “Então, disse Yehudah a 
Tamar, sua nora: Fica-te viúva na casa de teu 
pai, até que Sela, meu filho, seja grande. 
Porquanto disse: Para que, porventura, não 
morra também este, como seus irmãos. 
Assim, foi-se Tamar e ficou-se na casa de seu 
pai.”   
 
38:26 “E conheceu-os Yehudah e disse: 
Mais justa é ela do que eu, porquanto não 
a tenho dado Shelá, meu filho. E nunca 
mais aconteceu.” -  Yehudah reconheceu 
sua falha, admitindo que não lhe havia dado 
seu terceiro filho, como havia prometido. Foi 
precisamente essa união que deu origem à 
genealogia de Yeshua. Matitiahu (Mateus) 
1:3 E Yehudah gerou, de Tamar, a Perez e a 
Zerá; e Perez gerou a Esrom; e Esrom gerou 
a Arão;” Através de FARES: Bereshit 
(Gênesis) 38, é uma digressão (uma figura 
de linguagem que consiste em mudar 
temporariamente de um tópico para outro), 
sabemos que pode haver muitas razões para 
essa mudança abrupta na história de Yosef, 
porém, baseando-nos no princípio 

fundamental de buscar o Messias, versículo 
por versículo, na Torah, esta passagem de 
Tamar é um elo fundamental 
cronologicamente, na conquista da ‘Semente 
Incorruptível da qual o Messias Yeshua 
viria’. 
 
 
Quinta aliah, 39:1-6 
 
39:4 “Yosef achou graça a seus olhos e 
servia-o; e ele o pôs sobre a sua casa e 
entregou na sua mão tudo o que tinha.” –  
Quando somos fiéis a YHVH, seguindo Suas 
instruções, Ele nos torna bem-sucedidos. 
Potifar reconheceu que tudo o que Yosef 
tocava prosperava. Isso levou Potifar a 
nomeá-lo administrador de todos os seus 
bens. Essa bênção também é para você: 
Devarim (Deuteronômio) 30:9 “E YHVH, teu 
Elohim, te dará abundância em toda obra das 
tuas mãos, no fruto do teu ventre, e no fruto 
da tua terra para o bem; porquanto YHVH 
tornará a alegrar-se em ti para o bem, como 
se alegrou em teus pais.” 
 
39:5” E aconteceu que, desde que o 
pusera sobre sua casa e sobre tudo o que 
tinha, YHVH o abençoou a casa do egípcio 
por amor a Yosef; e a benção de YHVH foi 
sobre tudo o que tinha, na casa e no 
campo.” – YHVH fez Potifar prosperar por 
causa de Yosef. Isso nos mostra que, como 
servos do Eterno, devemos nos esforçar para 
fazer um trabalho excelente, pois o fazemos 
como se fosse para o Altíssimo, pois as 
Escrituras dizem: Yirmeiahu (Jeremias) 29:7 
“Procurem o bem-estar da cidade a qual está 
exilado; e roguem por ela a YHVH; porque na 
sua prosperidade prosperam vocês”. E o Rabi 
Shaul nos exorta: Colossenses 3:23-24 “E 
tudo o que façam, façam de bom animo como 
que para YHVH e não para os homens, 
sabendo que de YHVH receberam a 
recompensa e a herança. Pois servem ao 
Mashiaj Soberano!” 
 
39:6 “E deixou tudo o que tinha na mão de 
Yosef, de maneira que de nada sabia do 
que estava com ele, a não ser o pão que 
comia. E Yosef era formoso de aparência 



11 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

e formoso à vista.” – Um servo fiel de YHVH 
é sempre digno de confiança. Potifar 
percebeu isso claramente. Tanto que confiou 
todos os seus bens a Yosef. A presença e a 
administração de Yosef permitiram que 
Potifar vivesse tranquilo e despreocupado em 
relação à sua família; ele sabia que tudo 
estava em boas mãos. Alguém que é infiel a 
YHVH jamais será digno de confiança. É 
sempre a fidelidade que o Altíssimo 
recompensa. A Palavra nos ensina: 
Matitiahu (Mateus) 25:23 “Disse-lhe YHVH: 
Bem esta, bom e fiel servo. Sobre o pouco 
foste fiel, sobre o muito te colocarei; entra no 
gozo do teu YHVH.” 
 
 
Sexta aliah, 39:7-23 
 
39:9 “Ninguém há maior do que eu nesta 
casa, e nenhuma coisa me vedou, senão a 
ti, porquanto és sua mulher, como, pois, 
faria eu tamanho mal e pecaria contra 
Elohim?” – Se pudéssemos definir o caráter 
de Yosef em uma única palavra, sem dúvida 
essa palavra seria: "integridade". A 
integridade de Yosef era tão grande que ele 
podia fugir da tentação, não importando o 
custo, sendo fiel a YHVH; ele, por sua vez, 
seria fiel ao seu mestre. Esse princípio não 
funciona ao contrário. Nosso foco principal de 
integridade deve ser YHVH em primeiro lugar. 
E essa integridade será a ferramenta mais 
eficaz para vencer as tentações. Filipenses 
4:13 “Posso todas as coisas naquele que me 
fortalece.” 
 
39:17 “Então, falou-lhe conforme as 
mesmas palavras, dizendo: veio a mim o 
servo hebreu, que nos trouxeste para 
escarnecer de mim.” – Ao longo das 
Escrituras, vemos que a única maneira pela 
qual os inimigos tentaram derrotar os homens 
de YHVH foi por meio da calúnia. Por 
exemplo, Daniel, Yosef e outros. Yeshua nos 
diz: Matitiahu (Mateus) 5:11-12 “Felizes 
vocês quando te insultarem e te perseguirem, 
e disserem todo tipo de mal contra vocês por 
minha causa, mentindo. Regozijem-se e 
alegrem-se, porque sua recompensa é 
grande no céu; pois assim perseguiram os 

profetas que vieram antes de vocês.” 
  
39:20-23 “E o senhor de Yosef o tomou e o 
entregou na casa do cárcere, no lugar 
onde os presos do rei estavam presos; 
assim, esteve ali na casa do cárcere. 
YHVH, porém, estava com Yosef, e 
estendeu sobre ele a sua benignidade, e 
deu-lhe graça aos olhos do carcereiro. E o 
carcereiro- mor entregou na mão de Yosef, 
todos os presos que estavam na casa do 
cárcere; e ele fazia tudo o que se fazia ali. 
E o carcereiro-mor não teve cuidado de 
nenhuma coisa que estava na mão dele, 
porquanto YHVH estava com ele; e tudo o 
que ele fazia YHVH o prosperava” – Mesmo 
tendo ido para a prisão, YHVH, estava com 
ele. Isso pode ser interpretado de formas 
diferentes.  
 
1. YHVH o abençoou porque sabia que sua 

condenação havia sido injusta. 
 

2. O propósito de YHVH ao levá-lo à prisão 
era moldá-lo, refiná-lo e aprimorar nele 
todas as características que o levariam a 
cumprir, com total perfeição, o propósito 
para o qual Yosef havia sido designado. 
 

Nada do que vivenciamos é estranho a 
YHVH; pelo contrário, em Sua infinita 
sabedoria, na multifacetada variedade de Sua 
graça e na inefável criatividade que O 
caracteriza, Ele nos usa para nos tornar 
instrumentos perfeitos para a Sua obra. 
Filipenses 1:6 “Tendo por certo isto mesmo: 
que aquele que em vós começou a boa obra 
a aperfeiçoara até ao Dia de Yeshua 
HaMashiaj”. Mesmo nos lugares mais 
inesperados e difíceis, o Eterno estende a 
Sua mão e nos tornamos pessoas vitoriosas. 
Rabi Shaul diz: 2 Coríntios 3:5 “Não que 
sejamos suficientes em nós mesmos, como 
pensar que algo provém de nós, mas que 
nossa suficiência vem de Elohim.” Por isso, 
Yosef era o administrador e homem de 
confiança do carcereiro: Yaakov (Santiago) 
1:17 “Toda boa dadiva e todo dom perfeito 
vem do alto, descendo do Pai das luzes, em 
quem não há mudança, nem sombra de 
variação.” 



12 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

Sétima aliah, 40:1-19 
 
40:6-7 “E veio Yosef a eles pela manhã e 
olhou para eles, e eis que estavam 
turbados. Então, perguntou aos eunucos 
do Faraó, que com ele estavam no cárcere 
da casa do seu senhor, dizendo: Porque 
estão, hoje, tristes os vossos 
semblantes?” – Vemos em Yosef amor 
pelos outros. Nele não havia raízes de 
amargura, apesar de tudo o que passou. 
Assim devemos ser nós, servos de YHVH: 
devemos cuidar uns dos outros e amá-los 
incondicionalmente. Matitiahu (Mateus) 
5:44-46 “eu, porém, vos digo: Amai a vossos 
inimigos, bendizei os que vos maldizem, fazei 
bem aos que vos odeiam e orai pelos que vos 
maltratam e vos perseguem, para que sejais 
filhos do Pai que está nos céus; porque faz 
que o sol se levante sobre maus e bons e a 
chuva desça sobre justos e injustos. Pois, se 
amardes os que vos amam, que galardão 
tereis? Não fazem os publicanos também o 
mesmo?”. 
 
40:8 “E eles lhes disseram: Temos 
sonhado um sonho, e ninguém há que o 
intérprete. E Yosef disse-lhes: Não são de 
Elohim as interpretações? Contai-me, 
peço-vos.” – Yosef tinha consciência de que 
possuía o dom de interpretar sonhos. Essa é 
uma característica latente em todos aqueles 
que possuem o chamado profético; não 
podemos esquecer que os patriarcas eram 
profetas de YHVH. Mas Yosef era tão humilde 
que declarou que a interpretação de sonhos 
pertence somente a YHVH, ou seja, que seu 
dom era uma dádiva de YHVH e que ele 
estava a Seu serviço. Portanto, a glória é 
sempre de YHVH. 
 
40:14, “Porém lembra-te de mim, quando 
te for bem; e rogo-te que uses comigo de 
compaixão, e que faças menção de mim a 
Faraó, e faze-me sair desta casa;” – Os 
comentários gerais entre muitos é que Yosef 
confiou em suas habilidades e não na 
vontade de YHVH. E é aceitável submeter a 
outros critérios este pensamento, visto que 
concordamos: 
 

1. Que Yosef era um homem formado por 
YHVH para Seus propósitos.  
 

2. Que seus dons proféticos foram 
aprimorados a ponto de interpretar 
milimetricamente o caso do copeiro e do 
padeiro.  

 
3. Além disso, foi o acontecimento do sonho 

do Faraó que determinou a necessidade 
de Yosef diante do Faraó e não a 
necessidade de Yosef sair e muito menos 
o apoio do copeiro.  
 

Ele esperava “ser mencionado diante do 
Faraó”, assim como aguardava o momento 
em que os sonhos que o levaram para o Egito 
se cumprissem. Se Yosef tinha o dom de 
interpretar sonhos 'satisfatoriamente', não 
seria possível que ele estivesse esperando a 
realização de seus sonhos? Claro que sim: 
Hillel (Lucas) 13:34a “Yerushalaim, 
Yerushalaim, que mata os profetas, e 
apedrejas os que te são enviados!” Esta é 
uma característica dos profetas.” 
 
40:20-22 "E aconteceu ao terceiro dia, o 
dia do nascimento de Faraó, que fez um 
banquete a todos os seus servos; e 
levantou a cabeça do copeiro-mor, e a 
cabeça do padeiro-mor, no meio dos seus 
servos. E fez tornar o copeiro-mor ao seu 
ofício de copeiro, e este deu o copo na 
mão de Faraó, mas ao padeiro-mor 
enforcou, como Yosef havia interpretado.” 
– A prova de que a profecia vem de YHVH, é 
que se cumpra. Pois a Escritura disse: 
Devarim (Deuteronômio) 18:22 “Se o 
profeta fala em nome de YHVH e a profecia 
não se cumpre, essa profecia não era a 
palavra de YHVH; o profeta a expressou 
presunçosamente. Não tem temor”. Isso foi a 
prova de que YHVH havia dado a 
interpretação dos sonhos a Yosef. Pois tudo 
aconteceu exatamente como ele (Yosef) 
havia dito. 
 
 
 
 
 



13 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

Conclusão 
 
Não importa onde estejamos, a promessa de 
sermos uma bênção se cumprirá em nós. Os 
justos prosperam no deserto assim como 
prosperam no campo fértil. Mesmo que isso 
provoque inveja em nossos inimigos, YHVH 
nos fará prosperar. Estamos destinados a 
emergir vitoriosos de todas as calamidades 
que assolam a Terra. Era necessário que, 
como Yosef, o Messias fosse entregue aos 
gentios e a seus irmãos, para que os 

propósitos do Eterno pudessem ser 
cumpridos. Compreenda que até mesmo os 
momentos de nossas vidas repletos de 
sofrimento, traição, dor e abandono são 
usados por YHVH para nos conduzir à 
posição que Ele deseja para nós. Romanos) 
8:28 “E sabemos que toda as coisas 
contribuem juntamente para o bem daqueles 
que amam a Elohim, daqueles que são 
chamados segundo o seu propósito”.  
 

 
 
 

PARALELO ENTRE 
“YOSEF E YESHUA” 

 
Filho amado do pai (Yaakov) ----------------------------------------------------- Yeshua filho amado do Pai. 
Sonhou que era Rei -------------------------------------------- Yeshua veio dizendo que era Rei de Israel. 
Amou seus Irmãos ------------------------------------------------ Yeshua veio salvar a Israel, seus irmãos. 
Menosprezado e invejado ---------------------------------- Yeshua foi invejado por seus irmãos Judeus. 
Foi vendido --------------------------------------------------------- Yeshua vendido por Yehudah de Queriot. 
Foi golpeado por seus irmãos -------------- Yeshua golpeado com o consentimento de seus irmãos. 
Foi dado por morto ------------------------------------------------------- Yeshua também foi dado por morto. 
Foi proibido falar do seu nome ---------------------------- Yeshua proibido mencionar até o dia de hoje. 
Foi levado e entregue ao Egito ----------------- Yeshua foi entregue por seus irmãos Judeus a Roma. 
Foi tentado pela carne ------------------------------------ Yeshua foi tentado em tudo, e venceu o pecado. 
Foi levado preso 3 anos ---------------------- Yeshua foi levado preso 3 dias, desceu a lugares baixos. 
Esteve na prisão do Egito ------------------------------------ Yeshua foi em lugares de mundos inferiores. 
Foi tirado da prisão ----------------------------------- Yeshua foi levantado entre os mortos em três dias. 
Foi levantado como Rei -------------------------- Yeshua foi levantado na ressureição como Rei Eterno. 
Na primeira ida ao Egito, seus irmãos não o reconheceram-------Yeshua não foi reconhecido por 
seus irmãos na primeira vinda. 
Na segunda vinda se fez conhecer ----- Yeshua foi na segunda vinda se fara conhecer aos Judeus. 
Perdoou seus irmãos ----------------- Quando vier perdoara os judeus que o rejeitaram e salvara a 
todos os irmãos, a Israel. 
Esteve com delinquentes -------------------------------- Yeshua morreu com delinquentes, lado a lado. 
Salvou o Egito e o mundo ------------------------- Yeshua salvara gente de toda tribo, Nação e língua. 

 

Glossário 

- Aliah: Subida, subir. 

- Brit HaJadashah: Pacto Renovado. 

- Drash: Terceiro nível de interpretação do 

PaRDéS, o aplicável e subjetivo da 

mensagem. 

- Haftarah: Comentário dos profetas. 

- Jumash: Nome de uma Torah que contém 

comentários rabínicos. 

- Kadosh: Santo. 

- Parashah: porção semanal da Torah. 

- Parashot: Plural de Parashah. 



14 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

- Peshat: O literal do texto. 

- Remez: comentário alegórico 

- Tanak: Antigo Pacto  

- Torah: Instruções, Pentateuco, Lei. 

______________ 

Fim da Parashah 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Os comentários destes textos obedecem a 
doutrina estabelecida em EMC SHALOM 
INTERNACIONAL como Ministério de 
Raízes Hebraicas. E onde partem os quatros 
pilares, que defendemos e expomos na 
pregação do único evangelho. Que os 
primeiros emissários (shlijim-apóstolos), 
pregaram com um só propósito. Restaurar o 
Reino de Israel. Atos 1:16 dirigido aos 
destinatários, estabelecidos em Santiago 1:1 
e 1 Pedro 1:1. “A CASA DE PERDIDA DE 
ISRAEL” 

O mesmo Rabi Shaul, (Shaliaj Paulo), 

emissário por excelência, para todos os 

gentis, sabia de antemão, que seu foco de 

alcance era somente as doze tribos, 

dispersas. Chamadas “ovelhas perdidas da 

casa de Israel”. (Melo Há Goyim) “Os justos 

das Nações”. Atos 26:7. E o cumprimento 

desta mesma promessa, que as doze tribos 

esperam obter, firmemente, fazendo seus 

atos de adoração, noite e dia. Apesar disto, 

em relação a essa esperança, que diante da 

sua majestade, que estou sendo acusado 

pelos judeus.  

 
PD: Este documento é comentado semanal e 
ao vivo, direto em nossas classes por internet 
cada Shabbat de 11:00 da manhã as 13:00 
horas, através de www.zoom.com e ID para 
ingressar no canal de EMC SHALOM 
INTERNACIONAL é: ID: 463 703 1177 
 
Nota importante: a chave é mudada 
regularmente; favor de ficar pendente nos 
chats da aplicação Telegram onde você 
poderá conhecer. Se você não estiver 
nenhum dos nossos chats, manda e-mail 
emcshalomint@gmail.com solicitando o 
acesso.  
 
Nosso único desejo é que através deste 
material sua descendência seja abençoada 
por um entendimento superior das escrituras; 
saindo do evangelho subjetivo, e as vezes 
quase místico de hoje. O objetivo desta 
mensagem, é uma maior certeza idiomática, 
envolto em seu ambiente cultural respectivo, 

http://www.zoom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com


15 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

concedendo-nos maior solidez interpretativa 
dos textos.  
 
Todos os crentes no Elohim da Bíblia, têm em 
comum denominador, um só desejo. De 
estabelecer um avivamento, tão poderoso 
que traga a presença do Rei dos reis e 
estabeleça Seu Reino de uma vez e para 
sempre. Todavia, o único que irá trazer isto a 
congregação dos santos de Israel é” A 
HISTÓRIA BIBLICA”. Voltar ao fundamento e 
a forma inicial da FÉ HEBRAICA.  
E este documento, assim como a classe da 
Toráh, e cada Shabbat, é isso, conhecer a 
história espiritual de um povo, Israel, é viver 
sabendo que somos a continuação e a 
conclusão, desta grande história de amor. 

Estamos muito agradecidos por tua 
contribuição ao nosso ministério. Está nos 
permitindo ir a maior excelência. 

https://www.PayPal.me/emcshalom  

 

SHALOM LEKULAM! 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 

 

 

 

Entra no nosso canal de 
Telegram (escaneia o 

código QR) 

  

https://www.paypal.me/emcshalom


16 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

 

 

 

 

  



17 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

 


