
1 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

 
  

 

  

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
PARASHÁ 19 TERUMÁH | ÉXODO 25:1 – 27:19 
Prohibida toda reproducción lucrativa - Utilizar bajo permiso 

Para más información puede ubicarnos por medio de nuestra página web www.emcshalom.com  
también a través de nuestro canal en YouTube EMC Shalom Internacional 

y puedes escribirnos a nuestro correo emcshalomint@gmail.com 
 

Aliyot de la Toráh: 

1. 25:1-16 

2. 25:17-30(S); 25:17-40(A) 

3. 25:31-26:14(S); 26:1-14(A) 

4. 26:15-30 

5. 26:31-37 

6. 27:1-8 

7. 27:9-19 

8. Maftir: 27:17-19 

(A: Ashkenazíes, S: Sefardíes)  

Haftaráh: 1 Reyes 5:26 (12 RV60) – 6:13 

Brit Hadashah: Hebreos 8:1-6; 9:23-24 y 

10:1 

TERUMÁH Significa “ofrenda alzada”; 

“porción separada”. 

Primera aliyá, 25:1-16 

25:2-3 “Dile al pueblo yisraelita que me 

traiga ofrendas; aceptarás regalos para mí 

de toda persona que los traiga de corazón. 

Y estas son las ofrendas que aceptarás de 

ellos: oro, plata, y cobre;” – La palabra 

usada para ofrenda es “terumáh” (רוּמָה  del (תְּ

Strong # 8641 que quiere decir: presente 

(como ofrecido encima), especialmente en 

sacrificio o como tributo: elevar, mecer, 

obligar, ofrenda mecida, porción, presentar, 

presente, primicia. Lo que nos muestra que 

esta ofrenda era diferente a las demás, era 

especial en todos los sentidos porque era 

para la construcción del Mishkán 

(Tabernáculo) y su mobiliario, es decir, no era 

dinero específicamente, sino los materiales 

necesarios para su construcción. Tenía 

también una motivación especial porque se 

hacía según el corazón del que la hacía. Hay 

una diferencia muy marcada entre el diezmo 

y la ofrenda. El primero, el diezmo, es un acto 

de obediencia a la Toráh. Mientras que la 

ofrenda, es un acto de amor y compromiso 

con YHWH y su Toráh. Qorintiyim Bet (2 

Corintios) 9:7 “Cada uno debe dar de 

acuerdo con lo que ha decidido en su corazón, 

no de mala gana, ni por compulsión, porque 

YAHWEH ama al dador alegre”.  

Hoy en día el concepto de ofrenda dista 

mucho del verdadero propósito por el cual fue 

establecido por El Eterno. Este pasaje en la 

escritura es de los que más sabiduría encierra 

en cuanto a este tema. YAHWEH QUIERE 

BENDECIRNOS, pero nosotros somos los 

que frenamos la inmensa bondad de Elohim. 

Una “Buena Ofrenda” va llena de gozo y 

alegría. Esto significa que debemos ser 

espléndidos al hacerla. Qorintiyim Bet (2 

Corintios) 9:6 “Este es el punto: el que 

siembra escasamente, también recogerá 

escasamente”. Esto nos enseña a ser 

abundantes con Elohim a través de la 

solicitud que Él hace. ¿Por qué Él lo 

necesite? ¡NO! Al contrario, porque tú y yo lo 

necesitamos. Qorintiyim Bet (2 Corintios) 

9:8-11 “Además, YAHWEH tiene el poder de 

proveerlos con toda clase de regalos en 

abundancia, para que siempre, en todas las 

formas tengan todo lo que necesitan para 

ustedes y para poder proveer en abundancia 

para toda buena obra. Como dice el Tanaj: "Él 

dio generosamente al pobre; su tsedakáh 

permanece para siempre”: El que provee 

semilla para el que siembra y pan para comer, 

suplirá y multiplicará tu semilla e 

incrementará la cosecha de tu tsedakáh. 

Serán enriquecidos en todas las formas, 

para que puedan ser generosos en todo. Y 

por medio de nosotros, la generosidad de 

!"#$%&' ' "(%&)$* +'"',
-% .%,%#$'/ 0%&+'"%' %, 

+1-2#* 345

http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com


ustedes provocará que el pueblo de gracias a 

YAHWEH”.  

25:8 “Y que me hagan un santuario, para 

que yo habite entre ellos.” -  La palabra 

usada aquí para santuario es “mikdásh” 

דָשׁ)  del Strong #4720 que significa: lugar (מִקְּ

consagrado, sagrado, santuario. Lo que 

YHWH le estaba ordenando al pueblo era que 

hicieran un lugar Kadosh (santo) para su uso 

exclusivo. Este era el lugar en el que el Eterno 

se encontraría con su pueblo para habitar 

entre ellos. Esta morada es una figura de 

Yeshúa, porque él habitó entre nosotros.  

La Escritura dice en Yojanán (Juan) 1:14 “Y 

la Palabra se hizo carne y acampó entre 

nosotros, y vimos su gloria, una gloria como 

del unigénito del Padre, lleno de amor y 

verdad.” La versión de la Biblia Textual 

(BTX3) usa la mejor palabra en este sentido. 

Yojanán (Juan) 1:14 “Y el Verbo se hizo 

carne, y se tabernaculizó entre nosotros, y 

contemplamos su gloria (gloria como del 

Unigénito del Padre), lleno de gracia y de 

verdad”. Nehemyah (Nehemías) 1:9 “Pero si 

os volvéis a mí y observáis mis 

mandamientos y los cumplís, aunque 

vuestros exiliados estén en el extremo de los 

cielos, de allí Yo los recogeré y los conduciré 

de nuevo al lugar que escogí para que allí 

tabernaculice mi Nombre”.  

25:9 “Exactamente cómo te muestro –el 

modelo de la Morada y el modelo de todos 

sus muebles– así lo harás.” – El diseño del 

Santuario no fue de inspiración de Moshé, 

sino de YHWH. Esto nos muestra dos cosas:  

1. Que todos los requisitos materiales y 
demás, fueron pensados y establecidos 
por YHWH mismo, lo que lo convierte en 
una obra celestial y no humana. De la 
misma manera sucede con el creyente. 
No ha sido engendrado de carne ni de 
sangre; sino, por la voluntad del Altísimo, 
cf. Yojanán (Juan) 1:12-13 “Pero a todos 
los que lo recibieron, a los que creen en 
Su Nombre, les dio potestad de ser 
hechos hijos de Dios, los cuales no 
nacieron de sangre, ni de voluntad de 
carne, ni de voluntad de varón, sino de 
Dios”. Yojanán (Juan) 3:6 “Lo que ha 

nacido de la carne, carne es; y lo que ha 
nacido del Espíritu, Espíritu es”. (BTX3).  

2. El diseño de este santuario es una réplica 
a lo que hay en el cielo, el cual se 
manifestará cuando Yeshúa regrese. 
Yojanán describe en la revelación recibida 
del cielo un tabernáculo celestial, en el 
cual Yeshúa funge como Kohen Gadol 
(Sumo Sacerdote), cf. Hitgalut 
(Apocalipsis). Además, tenemos este 
pasaje, Ivrim (Hebreos) 8:1-2 “Ahora 
bien, el punto principal de lo que venimos 
diciendo es que tenemos tal Sumo 
Sacerdote que se sentó a la diestra del 
trono de la Majestad en los cielos, ministro 
de las cosas santas y del verdadero 
tabernáculo que erigió el Señor y no el 
hombre”.  

Es importante conocer la palabra 

“verdadero”; como debe ser entendida en la 

Escritura Sagrada. Ella debe ser estudiada 

bajo la dimensión y la retórica de 

pensamiento hebreo; y no bajo la línea de 

filosofía griega que heredamos por los 

fenómenos históricos ya conocidos. En 

hebreo, “verdadero”: nos muestra un modelo 

superior y de mayor propósito, así como la 

confirmación de los anuncios del pasado, 

dando cumplimiento a lo dicho desde la 

antigüedad. Lo verdadero “eleva” lo dicho a 

su máxima expresión. Yojanán Álef (1 Juan) 

5:20 “Pero sabemos que el Hijo de Dios ha 

venido y nos ha dado entendimiento para que 

conozcamos al Verdadero, y estamos en el 

Verdadero: en su Hijo Yeshúa el Mesías. Éste 

es el verdadero Elohim, y la vida eterna”. Esto 

no quiere decir que había antes de su venida 

un Dios falso, o sin valor. En griego “lo 

verdadero” pasa a ser concluyente, y 

cualquier otra cosa anterior, es falsa o ficticia, 

deja de ser y pierde completamente su valor. 

Todo pensamiento griego basado en “nuevo 

o novedoso”, anula cualquier propuesta 

anterior.  

Logra llegar más lejos esta forma de 

pensamiento filosófico, ya que concluye y 

finiquita con lo que aún no debe darse por 

caducado. Veamos uno de los más grandes 

ejemplos de este craso error en Ivrim 

(Hebreos) 8:13 en diferentes versiones. 



3 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

Analicemos: (RVG) Y al decir: Nuevo Pacto, 

da por viejo al primero; y lo que es dado por 

viejo y se envejece, cerca está a 

desvanecerse. [Aquí aparece la palabra 

pacto]. (LBLA) Cuando Él dijo: Un nuevo 

pacto, hizo anticuado al primero; y lo que se 

hace anticuado y envejece, está próximo a 

desaparecer. [En esta versión, pacto está en 

cursiva]. (KJV+) In that he saith, G3004 A new 
G2537 covenant, he hath made the first old. 
G3822 G3588 G4413 Now G1161 that which decayeth 
G3822 and G2532 waxeth old G1095 is ready to 

vanish away. G1451 G854 [la versión en inglés 

con número Strong, no tiene número para 

“covenant”, también en cursiva]. Y al final dice 

que está listo a desaparecer. (NT Peshitta-

ES) Por lo cual que, al hablar de uno nuevo, 

hizo anticuado al primero, y lo que se hace 

anticuado y obsoleto, está próximo a la 

destrucción. [Esta no muestra sino la palabra 

nuevo]. (BTX3) Al decir: nuevo, ha declarado 

anticuado el primero; y lo que es anticuado y 

va caducando, está próximo a desaparecer. 

[Al igual que la anterior, la palabra pacto, no 

está en el texto]. Además de esta información 

adicionamos una gráfica de un formato griego 

interlineal. 

 

Confirmamos con mayor certeza, que la 

palabra (pacto o alianza) es una añadidura 

por interpretación personal. El ajuste permite 

darle otro enfoque a este texto, el cual 

pertenece a un contexto de carácter y de 

servicio sacerdotal en el Templo (Mishkán) o 

Tabernáculo. Pero asumamos este contexto 

equívoco, como una verdad. ¡Se refiere al 

Nuevo Pacto y a que el antiguo tiende a 

desaparecer! Existe algo que ninguna de las 

versiones anteriores cambia en el desenlace 

y cierre de dicho capítulo: que está “cerca”, 

“próximo”, “listo” o “a punto” de desaparecer, 

es decir, en forma FUTURA. Esto quiere decir 

que todo lo escrito en la antigüedad está 

vigente. Matityah (Mateo) 5:17 “No piensen 

que he venido a abolir la Toráh o los Profetas. 

He venido, no a abolir, sino a completar”.  

25:10 “Harán también un arca de madera 

de acacia; su longitud será de dos codos 

y medio, su anchura de un codo y medio y 

su altura de un codo y medio. Y la 

revestirás de oro puro; por dentro y por 

fuera la revestirás y harás una moldura de 

oro alrededor de ella.” – El oro es símbolo 

de la divinidad. Lo que hacía de este el 

mueble más precioso y especial de todo el 

Santuario, puesto que era aquí donde la 

presencia de YHWH se manifestaba. Shemot 

(Éxodo) 25:22 “Allí me reuniré contigo. Yo 

hablaré contigo desde arriba de la cubierta 

(propiciatorio) del Arca, desde entre los dos 

keruvim que están sobre el Arca para el 

Testimonio, acerca de todas las órdenes que 

Yo te estoy dando para los hijos de Yisra'el”.  

Es interesante tocar este punto, pues de la 

misma manera es llamado Yeshúa, 

(propiciatorio o kaporet, que era la tapa que 

cubría el arca en medio de los dos 

querubines) Romiyim (Romanos) 3:25 “A 

quien Dios ordenó como propiciación por su 

sangre, mediante la fe, a causa de nuestros 

pecados cometidos anteriormente”. Yojanán 

Álef (1 Juan) 2:2 “Porque Él es la 

propiciación por nuestros pecados, y no 

solamente por los nuestros, sino también por 

los de todo el mundo”. Yojanán Álef (1 Juan) 

4:10 “En esto consiste el amor: no en que 

nosotros hayamos amado a Dios, sino en que 

Dios nos amó a nosotros y envió a su Hijo en 

propiciación por nuestros pecados”. De igual 

manera, esto hace de Yeshúa, el punto de 

encuentro de los hombres con YAHWEH.  



25:16 “Y pondrás en el arca el testimonio 

que yo te daré.” – La palabra testimonio en 

hebreo es “edút” (עֵדוּת) del Strong #5715 que 

significa:  testimonio, testigo. Por lo que 

entendemos que lo que se pondría allí, sería 

un testigo de la presencia de YHWH y de sus 

hechos maravillosos. En el aron (arca) 

estaban: las tablas de piedra, una muestra de 

maná y la vara de Aharón que reverdeció, cf. 

Ivrim (Hebreos) 9:4. Estos estaban como 

testigos contra ellos, cf. Devarim 

(Deuteronomio) 31:26. Yeshúa nos enseña 

en Yojanán (Juan) 12:48-50 “El que me 

rechaza y no recibe mis palabras tiene quien 

lo juzgue: La palabra que he hablado lo 

juzgará en el día final. Porque yo no hablé por 

mí mismo; sino que el Padre que me envió, él 

me ha dado mandamiento de lo que debo 

decir y de lo que debo hablar. Y sé que su 

mandamiento es vida eterna. Así que, lo que 

yo hablo, lo hablo tal y como me lo ha dicho 

el Padre.”  

Segunda aliyá, 25:17-30 (S); 25:17-40 (A) 

Notemos que la construcción del Tabernáculo 

se inicia de adentro hacia afuera.  

25:17 “17 Harás una cubierta de oro puro 

(propiciatorio), de un metro y diez 

centímetros de largo y sesenta y cinco 

centímetros de ancho.” – La idea de este 

propiciatorio era similar a la de un trono en el 

que la gloria de YHWH se manifestaría. La 

palabra usada para propiciatorio es “kapóret” 

רֶת) פ ֹּ֫  del Strong #3727 que quiere decir (כַּ

tapa, cubierta. Esta palabra viene de la raíz 

“kafar” (ר  del Strong #3722 que significa (כָפַּ

anular, apaciguar, aplacar, corregir, evitar, 

(hacer) expiación, expiar, limpio, pacto, 

perdonar, propicio, purificar, reconciliación, 

reconciliar, satisfacción. Por lo que podemos 

deducir que era en ese lugar en el que se 

apaciguaba la ira de YHWH por los pecados 

de su pueblo, y a su vez, se otorgaba el 

perdón de estos. De la misma manera 

Yeshúa fue propicio a nuestro pecado (fue 

comentado en la aliyá anterior).  Es decir, que 

realizó la expiación de nuestros pecados para 

apaciguar la ira de YHWH y otorgarnos el 

perdón. El Rab Shaúl dijo en Qorintiyim Bet 

(2Corintios) 5:18-19 “Y todo es de YAHWEH, 

quien por medio del Mashíaj nos ha 

reconciliado con Él, y nos ha dado la obra de 

esta reconciliación; la cual es que YAHWEH 

en el Mashíaj estaba reconciliando la 

humanidad a Él, sin tomar en cuenta a los 

hombres sus pecados, y nos ha confiado el 

mensaje de la reconciliación.”  

25:21-22 “Coloca la cubierta 

(propiciatorio) sobre el Arca, después de 

depositar dentro del Arca la Alianza que te 

daré. Allí me encontraré contigo, y te 

impartiré – desde encima de la cubierta, de 

entre los dos querubines que están sobre 

el Arca de la Alianza– todo lo que te 

ordenaré tocante al pueblo yisraelita.” – 

Este propiciatorio simulaba un trono 

tipificando el Trono de YHWH, y era allí 

precisamente el lugar en el que Él se 

manifestaba. Una de las traducciones para 

propiciatorio, según las versiones en inglés, 

es trono de gracia. Es a este mueble al que 

se refiere la escritura cuando dice en Ivrim 

(Hebreos) 4:16 “Así que acerquémonos con 

confianza al trono de la gracia para que 

alcancemos misericordia y hallemos la gracia 

que nos ayude en tiempo oportuno”. 

25:23 “Harás una mesa de madera de 

acacia, de un metro de largo, cuarenta y 

cinco centímetros de ancho, y sesenta y 

cinco centímetros de alto.” – Esta era 

conocida como la mesa de los Panes de la 

Presencia y simbolizaba la provisión de 

YHWH. Esta provisión tiene dos aristas:  

1. La provisión para el sustento diario del 
pueblo.  

2. La provisión para la ofrenda.  

 

En otras palabras, YHWH siempre proveerá 

tanto para nuestro sustento como para 

nuestra adoración y obediencia. Importante 

para resaltar la mesa como altar y el espacio 

en el que el sustento del Eterno era 

santificado en medio del lugar sacerdotal, así 

como nuestro altar en el hogar es esa mesa, 

comúnmente de madera, a la que llamamos 

comedor. Shemot (Éxodo) 27:1 “El altar lo 

harás de madera de acacia, de cinco codos 

de largo y de cinco codos de ancho. El altar 

será cuadrado, y su altura de tres codos”. 



5 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

Yejezqel (Ezequiel) 41:22 “El altar de 

madera, de tres codos de altura por dos de 

longitud. También sus ángulos, su base y sus 

paredes eran de madera. Y me dijo: Ésta es 

la mesa que está delante de YHVH”. (BTX3).  

Tercera aliyá, 25:31-26:14 (S); 26:1-14 (A) 

25:31 “Harás un candelabro (menoráh) de 

oro puro; el candelabro (menoráh) se hará 

labrado a martillo; su base, sus brazos, 

sus copas, cálices y pétalos serán de una 

sola pieza” – La palabra menoráh (נוֹרָה  no (מְּ

tiene traducción. Puesto que era un objeto 

único. Algunas traducciones lo traducen 

como candelero o candelabro, pero es 

erróneo llamarlo así. Esta tenía dos 

simbologías diferentes: 

1. Luz del Mundo la cual es Yeshúa.  

2. Los siete espíritus de YHWH.  

 

Como lo cita Yojanán en el momento que dice 

en Hitgalut (Apocalipsis) 4:5 “Del trono 

salen relámpagos y truenos y voces. Y 

delante del trono arden siete antorchas de 

fuego, las cuales son los siete espíritus de 

Elohim.” Estos espíritus también son 

nombrados en la Escritura en Yeshayah 

(Isaías) 11:2 “El espíritu de Yahweh reposará 

sobre él: espíritu de sabiduría y de 

discernimiento, espíritu de consejo y de valor, 

espíritu de devoción y de respeto a Yahweh”. 

 

Bamidbar (Números) 8:2 Habla a Aarón, y 

dile: “Cuando hagas montar las lámparas, las 

siete lámparas deberán alumbrar hacia la 

parte delantera del candelabro”. 

אֶת־  תְך֙  עֲלַֽ ַֽ בְהַּ יו  ָ֑ ל  אֵּ  ָּ֖ רְת  מַּ ַֽ וְא  ן  הֲר ֹ֔ ַֽ אֶל־אַּ ר֙  בֵּ בדַּ

וֹת  נֵּרַֽ ת הַּ ַ֥ בְעַּ ירוּ שִׁ ָּ֖ ה י אִׁ ֹ֔ מְנוֹר  ֵ֣י הַּ ת אֶל־מוּל֙ פְנֵּ נֵּר ֹ֔   הַּ

Dabar el ajaron, ve amarta elaiv; bejaaloteja 

et janerot, el mul penei jamenora, yairu 

shibeat janerot. 

 

Hitgalut (Apocalipsis) 1:9-13 Yo, Yojanán, 

soy un hermano de ustedes, y compañero 

que comparte los sufrimientos en el reino y la 

perseverancia que vienen de estar unidos con 

Yeshúa. Yo había sido deportado a la isla 

llamada Patmos por haber proclamado el 

mensaje de YAHWEH y dado testimonio de 

Yeshúa. Fui llevado en el Rúaj en el Día de 

YAHWEH, y oí detrás de mí una gran voz 

como de shofar, diciendo: "¡Escribe en un 

rollo lo que ves, y mándalo a las siete 

Asambleas de Asia: Éfeso, Esmirna, 

Pérgamo, Tiatira, Sardis, ¡Filadelfia y 

Laodicea!" Yo me volví para ver quién me 

estaba hablando; y cuando me volví, vi siete 

menorot de oro; y entre los menorot había 

alguien como el Ben Ha Adam, que vestía 

una túnica que llegaba hasta sus pies y 

una banda de oro alrededor de su pecho. 

(Versión Kadosh). Hitgalut (Apocalipsis) 

1:20 He aquí el significado secreto de las 

siete estrellas que has visto en mi mano 

derecha, y de los siete menorot de oro: Las 

siete estrellas son los malajim de las siete 

Asambleas Mesiánicas, y los siete menorot 

son las siete Asambleas o Congregaciones 

(kehilot). Hitgalut (Apocalipsis) 4:5 Del 

trono salían relámpagos, voces y truenos; y 

delante del trono ardían siete antorchas 

flamantes, que son los siete Ruajim de 

YAHWEH. Hitgalut (Apocalipsis) 1:4 De: 

Yojanán A: A las siete Asambleas Mesiánicas 

en la provincia de Asia: Misericordia y Shalom 

a ustedes, del Único que es, del que era, y del 

que ha de venir; de los siete Ruajim delante 

de Su trono.  

https://www.chabad.org/library/bible_cdo/aid/9936/jewish/Chapter-8.htm#v2


¿Qué son los siete Espíritus de Elohim? 

Los siete espíritus de Elohim son la forma 

espiritual o intelectual que tiene el hombre de 

aprender dl Creador. A través de estas 

cualidades que el hombre ha recibido del 

Eterno, es que ha podido concebirle y 

entenderle, para que de esta forma pueda 

desarrollar la parte espiritual en sí mismo. Al 

Eterno solo se le conoce a través de la 

Creación, de sus obras grandes y portentosas, 

de Su revelación al hombre que se acerca a 

Él por medio de la adoración constante y 

temor reverente a su voluntad. A YHWH solo 

se le puede adorar en su misma dimensión: 

“En Espíritu”. Por eso Yeshúa dijo claramente 

“que los verdaderos adoradores, le adorarían 

en Espíritu y en verdad”. Nosotros sabemos 

que Elohim es: “ESPÍRITU”; es decir, que no 

lo podemos ver materialmente con nuestros 

ojos; por lo cual, no hay para el adorador un 

punto de referencia físico o material para 

dirigirse al Eterno, solo se le adora a través 

de las mismas herramientas que Él mismo 

nos da a través de su ESPÍRITU. Estas 

cualidades que son invisibles, 

comprendemos que, al accionarlas es posible 

ver su eficacia y sus manifestaciones. Son las 

siguientes, como lo dice el Rab Shaúl en 

Galatiyim (Gálatas) 5:22 Pero el fruto del 

Rúaj es amor, gozo, Shalom, paciencia, 

amabilidad, bondad, emunáh, humildad y 

dominio propio.  

Entonces, ¿qué son los siete espíritus de 

Dios más exactamente? Repasemos, 

Yeshayah (Isaías) 11:1-2 “Pero saldrá una 

vara del tronco de Isaí. Y un vástago retoñará 

de sus raíces. Y sobre Él reposará el Espíritu 

de Yahweh: Espíritu de sabiduría y de 

inteligencia; Espíritu de consejo y de poder, 

Espíritu de conocimiento y de temor de 

Yahweh”. Zekharyah (Zacarías) 3:9 dice: 

“He aquí pongo una piedra delante de Josué 

(Yeshúa): Es una piedra única en la cual hay 

siete ojos; y yo mismo esculpiré su 

inscripción: Quitaré el pecado de la tierra en 

un día. Oráculo de Yahweh Tzebaoth. 

Hitgalut (Apocalipsis) 3:1a dice: “Escribe al 

ángel de la iglesia en Sardis. Esto dice el que 

tiene los siete espíritus de Dios y las siete 

estrellas”. Hitgalut (Apocalipsis) 5:6 dice: “Y 

vi en medio del trono y de los cuatro seres 

vivientes, y en medio de los ancianos, un 

cordero en pie, como inmolado, que tenía 

siete cuernos y siete ojos, que son los siete 

espíritus de Dios enviados a toda la tierra”. 

 

 

YHWH le mostró a Moshé la forma de la Menoráh en Shemot (Éxodo) 25:31-38 

La Menoráh debe de tener:  

• 7 brazos;  

• 11 flores;  

• 9 botones; 

• 22 cálices. 

 

En la Toráh no está explícitamente escrita la altura de la Menoráh, pero implícitamente se dice 

que tiene 17 o 18 puños. 

Los siete brazos de la Menoráh coinciden con las Siete Palabras del Primer Versículo del Libro 

de Bereshit (Génesis). 

BERESHIT BARA HELOHIM ET JASHAMAIM VEET HAAREZT 

1 2 3 4 5 6 7 

 

 



7 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

Las once flores de la Menoráh coinciden con el P rimer Versículo del Segundo L ibro de 

la Toráh: Shemot (Éxodo). 

ELE SHEMOT BENEY YISRAEL HABAIM MITZRAIMA ET YAKOV ISH UBEITO BAU 
1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 

 

Los nueve botones de la Menoráh coinciden exactamente con la cantidad de palabras que 

contiene el Primer Verso del Tercer Libro de la Toráh: Vayiqrá (Levítico). 

VAYKRA EL MOSHE VAIDAVER HASHEM ELAV MEOEL MOED LEEMOR 

1 2 3 4 5 6 7 8 9 

 

Los diecisiete puños de altura de la Menoráh coinciden exactamente con los diecisiete 

versos   del primer texto del Cuarto Libro de la Toráh: Bemidbar (Números). 

VAIDABER HASHEM EL MOSHE BEMIDVAR SINAI BEOHEL MOED BEEJAD 

1 2 3 4 5 6 7 8 9 

 

LEJODESH HASHENI BASHANA HASHENIT LETZETAM MEERETZ MITZRAIM LEMOR 

10 11 12 13 14 15 16 17 

Los veintidós cálices de la Menoráh coinciden con la cantidad de palabras que tiene el Primer 
Versículo del Quinto Libro de la Toráh:  Devarim (Deuteronomio). 

ELE ADEVARIM ASHER DIVER MOSHE EL COL YISRAEL VEEVER HIARDEN 

1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 

BAMIDVAR BAARABA MOL SUF BEIN PARAN UBEIN TOFEL VELAVAN 
11 12 13 14 15 16 17 18 19 

 
VAJATZEROT VEDI ZAJAR 

20 21 22 

 

 

Tehilim (Salmos) 67 y su significado. 

Este Tehilim (Salmos) tiene siete (7) versos al 

igual que los siete (7) brazos de la Menoráh; 

siete (7) días de la semana; esto fue ya 

aludido en el Tehilim (Salmos) 119:130 que 

dice: “El principio de Tus palabras alumbra” 

PETAJ DEVAREJA YAIR; los siete (7) días 

de la Creación, los siete (7) candelabros de 

Hitgalut (Apocalipsis) 1, los siete (7) 

espíritus de Elohim, los siete (7) ojos de 

Elohim y muchos más que tienen que ver con 

el número siete (7). Las siete (7) menorot que 

Yohanán vio en Hitgalut (Apocalipsis), suman 

49 lámparas. En el Tehilim (Salmos) 67 

existen 49 palabras desde el primer verso. 

Cada palabra conecta con cada día del 

conteo del Omer. El verso 4 tiene 49 letras, 

una para cada día, siendo este verso la parte 

central de la Menoráh. Existen 216 letras 

dentro del Tehilim (Salmos) 67. Este número 

corresponde al total de la suma del Nombre 

de 72 letras [Shemot (Éxodo) 14:19-21]. Cada 

primera letra de los siete (7) versos forman el 

acróstico: ( א ל י י י א י - A, L, Y, Y, Y, A, Y) que 

sumados da 72 por su valor numérico. Este 



número corresponde al valor combinado de la 

suma de las letras del Nombre de Elohim, 

YHVH - יהוה. Las letras finales de los tres 

versos del lado izquierdo son: Hey, Kaf, Mem 

 .65 = אֲדוֹנַּי  - al igual que Adonay ,65 = י כ מ –

El verso medio 67:4, comienza con la letra 

Yod -  י y finaliza con la Hey - ה; juntas forman 

YAH - יה que corresponde a: Yod = Femenino, 

Hey = Masculino. El verso 3 y el verso 5 son 

exactamente iguales (las naciones te 

alabarán), dando a entender que Él merece la 

alabanza en todo tiempo, que Él es el mismo, 

no cambia y no hay sombra de variación en 

Él.  

 

En el Zohar se compara la cabeza humana 

con la Menoráh (Candelabro) del Santuario. 

La Menoráh tenía siete lámparas donde se 

colocaba el aceite. El aceite utilizado en la 

Menoráh correspondía a los mojin (poderes 

intelectuales), mientras que las siete 

lámparas representaban las aberturas de la 

cabeza: Dos ojos, dos oídos, dos orificios de 

la nariz y la boca. Enseñan los sabios que las 

siete “lámparas” (aperturas) de la cabeza solo 

pueden irradiar Luz Divina si son santificadas.  

La santificación de estas lámparas puede 

lograrse siguiendo las siguientes pautas:  

- Los ojos: Evitando mirar el mal y la 
tentación; prestando atención y viendo el 
“bien” en todas las cosas. Matityah 
(Mateo) 6:22-23; Kefá Bet (2Pedro) 2:14; 
Yohanán Álef (1Juan) 2:16.  

- Los oídos: Escuchando al Eterno y 

evitando escuchar la calumnia y un hablar 
malvado; teniendo fe en la palabra de 
YHWH oída y eliminando los 
pensamientos heréticos. Mishlé 
(Proverbios) 23:19 

- La nariz: Buscando el temor del cielo 
percibir, como en: “Y se inspirará en el 
temor de Yahwe” Yeshayah (Isaías) 11:3 
(Jerusalem 3-Ed); Mishlé (Proverbios) 
3:13; Mishlé (Proverbios) 4:5-9. 

- La boca: Diciendo la verdad y 
apartándose de la mentira; utilizando 
palabras para construir en lugar de herir o 
dañar a los demás; como también 
bendiciendo constantemente el Nombre 
sagrado y a los demás. Bendecid y no 
maldigáis, no se ponga el sol sobre 
vuestro enojo: Romiyim (Romanos) 
12:14. 

26:6 “Y haz cincuenta ganchos de oro, y 

parea los paños unos con otros con los 

ganchos, de modo que la Morada quede de 

una sola pieza.” – Independientemente que 

el Mishkán estaba compuesto por muchas 

piezas, eran estos broches los que 

garantizaban que hicieran una unidad tan 

perfecta para que formara una sola pieza. Lo 

mismo sucede con el reino de YHWH a pesar 

de que somos muchos; somos un cuerpo. A 

pesar de que somos doce tribus, somos una 

sola nación. A pesar de que estamos 

dispersos desde hace 2800 años, el Eterno 

nos ve como uno. Y nos conoce a cada uno 

un nombre dice la Escritura. Tehilim (Salmo) 

147:4 “El que cuenta la muchedumbre de las 

estrellas, a cada una la llama por su nombre”.  

26:14 “Y haz para la Carpa una cubierta de 

pieles de carnero teñidas, y una cubierta 

de pieles de tájash más arriba.” – La piel de 

carnero teñida de sangre representa a 

Yeshúa y su sacrificio expiatorio. Hitgalut 

(Apocalipsis) 19:13 “Estaba usando una 

túnica que había sido empapada en sangre, y 

el Nombre por el cual es llamado es: "LA 

PALABRA DE YAHWEH". No olvidemos que 

la sangre es para expiar los pecados, y en 

este lugar de la Escritura se hace una 

referencia directa entre, La Sangre del 

Cordero y La Palabra de YAHWEH, para 

darnos una idea clara de que aquellos 



9 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

pasajes son alegóricos y guardan 

implícitamente la unidad de estos elementos, 

“La Sangre Redentora (Yeshúa) y La Palabra 

de YAHWEH (Los Mandamientos, La Toráh). 

Hitgalut (Apocalipsis) 14:12 “¡Aquí se 

requiere la perseverancia de los santos, 

quienes guardan los mandamientos de 

Yahweh y la fe de Yeshúa!”. 

Esta combinación de términos es muy sutil en 

toda la Escritura y es la que más debemos 

estimar como valiosa, pues es la fórmula 

completa de la NUEVA VIDA que un creyente 

debe mantener día a día. Yeshúa Nuestro 

Redentor nos dice: Yojanán (Juan) 14:15 “Si 

me aman, guardarán mis mandamientos. 

Yojanán (Juan) 14:23 Yeshúa le respondió: 

“Si alguno me ama, guardará mi palabra. Y mi 

Padre lo amará, y vendremos a él y haremos 

nuestra morada con él”. 

Cuarta aliyá, 26:15-30  

26:19 “Y harás cuarenta bases de plata 

bajo los cuarenta tablones, dos bases bajo 

un tablón para sus dos espigas y dos 

bases bajo cada uno de los siguientes 

tablones para sus dos espigas;” – La 

madera representa la humanidad, es decir, al 

hombre. La plata representa la justicia, sobre 

la cual debe estar basada la vida del hombre. 

En otras palabras, la base fundamental de un 

siervo de YHWH debe ser la justicia. Este 

principio se observa plenamente en la 

persona de Yeshúa. Yeshayah (Isaías) 32:1 

“Hay un rey que reinará justamente y 

príncipes que gobernarán con rectitud”. 

Aprovechando este momento, donde vemos 

la interpretación profética de la madera con 

respecto a la humanidad, podemos traer a 

memoria entonces la representación de la 

Roca en Yeshúa Ha’Mashíaj. La Escritura nos 

habla de dos altares: uno de piedra y el otro 

de madera, dándonos a entender dos 

propósitos diferentes en las ofrendas que allí 

se presentaban. Shemot (Éxodo) 20:25 “Si 

ustedes me hacen un altar de piedra, no lo 

edificarán con piedras talladas; porque si 

usan una herramienta sobre él, lo profanan”. 

Aquí el Eterno da las instrucciones de cómo 

debe ser este altar, lógicamente para 

presentar ofrendas a YHWH. Estas ofrendas 

eran los sacrificios de animales que tenían 

una referencia directa con la expiación de los 

pecados. Por otro lado, dice en Shemot 

(Éxodo) 27:1 “Harás el altar de madera de 

acacia, siete y medio pies de largo y siete y 

medio pies de ancho, el altar será cuadrado y 

cuatro y medio pies de alto”. Aquí habla de 

otra estructura diferente pero que tiene el 

mismo título “altar”, pero de madera, y que a 

su vez conecta de forma directa con Yejezqel 

(Ezequiel) 41:22, “El altar era de madera, de 

cinco y un cuarto pies de altura y tres y medio 

pies de largo; su largo y paredes eran también 

de madera. Él me dijo: "Esta es la mesa que 

está delante de YAHWEH"”.  

Este es un altar de madera que representa a 

la humanidad; “al hombre”, y ha sido 

establecido en cada uno de los hogares por 

un verdadero israelita, para presentar su 

ofrenda de obediencia en el tiempo señalado. 

En SHABBATH, PÉSAJ, Ha’MATSOT, 

BIKURIM, SHAVUOT Y YOM TERÚAH. 

Alguno de ustedes con mente suspicaz, dirá: 

pero hacen falta la fiesta de Yom Kippur y 

Sukot. NO. Puesto que, en Yom Kippur es 

ayuno y en Sukot se come afuera en el patio.  

26:28 “El travesaño central a la mitad de 

los tablones correrá de un lado a otro.” – 

Esta barra es especial. Puesto que pasaba 

por en medio de las tablas. Es decir, 

perforándolas y sujetándolas unas a otras. De 

la misma manera debemos estar unidos los 

unos a los otros como un solo cuerpo. Esta 

barra simboliza la obra que Yeshúa hace en 

sus hijos para que seamos uno, ya que como 

Él mismo dijo en Yohanán (Juan) 17:20-21 

“Oro, no sólo por éstos, sino también por 

aquellos que confiarán en mí por la palabra 

de ellos, para que todos puedan ser uno, así 

como Tú, Padre, estás unido a mí y Yo 

contigo, oro que ellos puedan estar unidos 

con nosotros, para que el mundo pueda creer 

que Tú me enviaste”.  



Quinta aliyá, 26:31-37  

26:31-33 “Harás una cortina de tela azul, 

tela púrpura, y tela escarlata, y de lino fino 

torcido; tendrá un diseño de querubines 

bordado en ella. Cuélgala en cuatro postes 

de madera de acacia enchapados en oro y 

con ganchos de oro, [fijados] en cuatro 

bases de plata. Cuelga la cortina debajo de 

los ganchos, y lleva allí el Arca de la 

Alianza, detrás de la cortina, de modo que 

la cortina te sirva de división entre el Lugar 

Santo y el Lugar Santísimo.” – Este velo era 

especial, puesto que dividía el Lugar Santo 

del Lugar Santísimo. Tenía colores 

particulares: Azul que representa la divinidad, 

púrpura que representa la realeza y escarlata 

que representa el sacrificio de Yeshúa. 

Además, contenía lino, el cual simboliza la 

pureza. Era detrás de esa cortina donde se 

encontraba el Arca, el lugar en el que se 

manifestaba la misma presencia de YHWH. 

Fue esta cortina la que se rompió cuando 

Yeshúa fue sacrificado, cf. Lucas 23:45.  

Sexta aliyá, 27:1-8  

27:1 “Harás el altar de madera de acacia, 

de dos metros y cuarto de ancho y dos 

metros y cuarto de largo, el altar ha de ser 

cuadrado y un metro y cuarto de alto” – 

Acá estamos en presencia del conocido Altar 

de Bronce. El bronce, símbolo del juicio, 

recubría la madera de acacia. Era en este 

lugar en el que una víctima inocente sufría el 

justo juicio de YHWH en lugar del hombre. 

Este lugar representa el sacrificio expiatorio 

de Yeshúa por su pueblo. Al ver los 

elementos con los que se construía este altar, 

vemos la madera, una vez más 

representando la humanidad. Ese fue el 

madero que Yeshúa cargó con la humanidad. 

Aquí conectamos a Yeshúa con el “juicio que 

Él recibió en sí mismo”, EL JUICIO Y SU 

RESPECTIVA CONDENA; Él la recibe en 

sustitución por nosotros, pagando en su 

cuerpo la DEUDA que nosotros debíamos 

haber pagado.  

Surge una interesante pregunta con base 

en el anterior planteamiento.  

¿Cuál versión es la correcta de Qolosiyim 

(Colosenses) 2:14?  

a. (Reina Valera): “Cancelando el 
manuscrito de las ordenanzas que había 
contra nosotros, que nos era contrario, 
quitándolo de en medio y clavándolo en la 
cruz”. 

b. (Biblia Textual 3): “Anulando el acta de 
los decretos que había contra nosotros, 
que nos era contraria, quitándola de en 
medio y clavándola en la cruz”. 

c. (VIN 2011): “Esto lo hizo al cancelar la 
acusación que nos hacían las ordenanzas 
legales, y que nos condenaba, cuando la 
quitó del medio al clavarla en su madero”. 

d. Ninguna de las anteriores.  

(Marca con un círculo la respuesta correcta y subraya 

las palabras claves del texto) 

Séptima aliyá, 27:9-19  

27:16 “Y para la puerta del atrio, una 

cortina de nueve metros, de tela azul, 

púrpura, y escarlata, y lino fino torcido, 

con labor de bordado, con sus cuatro 

postes y sus cuatro bases.” – La entrada 

también reflejaba los colores distintivos de 

todo el Mishkán. Si observamos bien, este 

patrón es repetido en todas las entradas de 

los diferentes niveles de santidad 

establecidos en el Mishkán. Es decir: La 

entrada al atrio por la que entraba todo 

israelita, la entrada del Lugar Santo por la que 

entraban los sacerdotes que ministraban y el 

Lugar Santísimo por la que entraba solo el 

Kohen Gadol (Sumo Sacerdote) una vez al 

año. 

En esta Parashá están los mandamientos 

número 95 al 97 de los 613  

95. Precepto de construir el templo (o el 

tabernáculo), Éxodo 25:8.  

96. Prohibición de quitar las varas de los 

anillos del arca, Éxodo 25:15.  

97. Precepto de poner el pan de semblantes 

(lejem ha-panim) y el sahumerio (ketoret), 

Éxodo 25:30.” 

__________________________ 

Fin de la Parashá 



11 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

El material y recurso bíblico utilizado en este 

documento es por lo general de la Biblia VIN 

Versión Israelita Nazarena, que es usada en 

primera instancia al citar cada texto bíblico 

en negrilla, y ese es el versículo por 

comentar. Además, usamos el recurso de 

los comentarios de La Versión Kadosh y 

BTX3 de E-Sword. [Los identifica por estar 

encerrados en estos corchetes y en letra más 

pequeña].  

Sería fabuloso que pudiera adquirir una 

concordancia Strong para mayor 

enriquecimiento lingüístico de Las Sagradas 

Escrituras Hebreas. 

Nuestros comentarios obedecen a la doctrina 

establecida en EMC SHALOM 

INTERNACIONAL como ministerio de Raíces 

Hebreas. Son pilares que defendemos y 

exponemos en la predicación del único 

evangelio, que los primeros emisarios 

(apóstoles), pregonaron con un solo propósito, 

restaurar el Reino de Israel, Maaseh 

(Hechos) 1:6, y dirigido a los destinatarios 

establecidos en Yaaqov (Santiago) 1:1 y 

Kefá Álef (1Pedro) 1:1 “LA CASA PERDIDA 

DE ISRAEL”.  

El mismo Rab Shaúl (apóstol Pablo), emisario 

por excelencia para todos los gentiles, sabía 

de antemano, que su foco de alcance era 

solamente las doce tribus dispersas 

llamadas “ovejas perdidas de la casa de 

Yisrael” [Melo Ha Goyim], “Los justos de las 

naciones”: Maaseh (Hechos) 26:7 Es el 

cumplimiento de esta misma promesa que 

nuestras doce tribus esperan obtener, 

resueltamente haciendo sus actos de 

adoración noche y día; a pesar de esto, ¡es 

en relación con esta esperanza, su Majestad, 

que hoy soy acusado por los judíos!  

PD: Este documento es comentado 
semanalmente en vivo y en directo en 
nuestras clases por internet cada Shabbath, 
de 9:00AM a 12:30 PM (Horario del Este EU) 
a través de www.zoom.com. El número de 
identificación ID para ingresar al canal de 

EMC SHALOM INTERNACIONAL es: 
4637031177 
 
Nuestro único deseo con este material es que 

usted y los suyos sean más que bendecidos 

por un entendimiento superior de las 

Escrituras; moviéndonos juntos, del mensaje 

subjetivo y casi místico de hoy a lo objetivo 

del mismo, con una mayor certeza idiomática 

y envuelto en el ambiente cultural 

correspondiente, dándoles y dándonos así 

una mayor solidez interpretativa de los textos. 

Todos los creyentes en el Elohim de la Biblia 

tenemos un común denominador y un solo 

deseo, el cual es establecer un “avivamiento” 

tan poderoso, que traiga la presencia de El 

Rey de reyes y establezca su Reino de una 

vez y para siempre; pero lo único que traerá 

esto a la congregación de los santos de 

Yisrael es “LA HISTORIA BÍBLICA”; volver al 

fundamento y forma inicial de la FE hebrea. 

Este documento, así como la clase de Toráh 

de cada Shabbath, corresponde a eso: a 

conocer la historia espiritual de un pueblo, 

“YISRAEL”, y a vivir con el convencimiento de 

que somos la continuación y conclusión de 

esta hermosa historia de amor.  

Estamos muy agradecidos por tus aportes a 

nuestro ministerio. Nos está permitiendo ir a 

mayor excelencia. 

https://www.PayPal.me/emcshalom  

SHALOM LEKULAM. 

 

 
  

   
 

  

!"#$%&' ' "(%&)$* +'"',
-% .%,%#$'/ 0%&+'"%' %, 

+1-2#* 345

http://www.zoom.com/
http://www.gotomeeting.com/
http://www.gotomeeting.com/
https://www.paypal.me/emcshalom

