EMC SHALOM INTERNACIONAL
PARASHAH 07 VAYETZE | GENESIS 28:10 - 32:3(2)

Proibida toda reproducédo lucrativa — utilizar sobre permisséo

Para mais informagdes pode nos localizar por meio de nossa pagina web www.emcshalom.com
Também através de nosso canal no Youtube EMC Shalom Internacional e nos escrever no nosso correio:

emcshalomint@gmail.com

o cédigo QR)

31:43 - 32:3 (32:2 V. ARC)
Maftir: 32:1 (31:55 V. ARC) - 32:3 (32:2
V. ARC)

Aliot da Torah: — FE'?"I -
1. 28:10-22 x :#'—
2. 29:1-17 iy L 'li
3. 29:18 - 30:13 Spl ok
4. 30:14-27 L P =0
5. 30:28 - 31:16 Entra no canal de
6. 31:17-42 Telegram (escaneia
7.

8.

Haftarah: Hoshea (Oseias) 11:7 - 12:12 -
(12:11)

Brit HaJadashah: Mordejai (Marcos) 10:32 -
11:33; Yojanan (Jo&o) 1:41-51

Leituras adicionais do Brit HaJadashah:
Matitiahu (Mateus) 10:6, 15:24, 19:28; Hillel
(Lucas) 22:30; Yojanan (Jo&o) 1:43-51; lvrim
(Hebreus) 8:6-8; Yaakov (Santiago) 1:1;
Hitgalut (Apocalipses) 21:12.

VAYETZE significa: “E saiu”

Primeira aliah, 28:10-22

28:10-11 "Yaakov saiu de Berseba e foi
para Hara. Se encontrou num lugar onde
passou a noite, por que ja o sol era posto;
e tomou uma das pedras daquele lugar, e
a pos por cabeceira, e deitou-se naquele
lugar" — A expressao “e ele encontrou” em
hebraico é “va-ifga”, mas especificamente, a
palavra “encontrou” é “paga” (9av) (Strong
#6293), que também significa: orar,
interceder, pedir, suplicar, implorar. Ou seja,
sua chegada aquele lugar nado foi mera
coincidéncia, mas sim que ele foi guiado até
la para:

1. Entender como uma resposta de oragao

2. Aprender sobre como a oracdo funciona

no mundo espiritual.

O comentario de Jumash disse: "O lugar era
o monte de Moria, onde Avraham amarrou
ltzjak sobre o altar e onde o Templo Sagrado
seria construido posteriormente. Comentario
sobre Bereshit (Génesis) 28:11; Jumash, p.
154). Ele acrescenta mais tarde: “Como o
versiculo  afirma que isso  ocorreu
imediatamente antes de dormir, os sabios
atribuem a laakov a instituicdo da oragdo do
Arbit (n'a7y, ou oragéo da noite): (Comentario
sobre o Livro de Bereshit (Génesis) 28:11;
Jumash; p. 154). O Arbit, a oragédo da noite,
faz parte das trés oragbes diarias, além do
Shajarit, conhecido como a oragdo da manha,
e do Minja, ou oragédo da tarde.”

28:12 "E sonhou: e eis uma escada posta
na terra, cujo topo tocava nos céus; e eis
que os anjos de ELOHIM subiam e
desciam por ela." — Uma das maneiras que
YHVH usa para falar com Seus filhos é
através de sonhos. Este sonho em particular
tinha uma conotacao profética muito especial.
Existem muitas interpretacoes de
comentaristas, mas o que este sonho
realmente significa? Deixemos que as
proprias Escrituras nos digam. Nosso Mestre
Yeshua disse de Si mesmo: Yojanan (Joao)
1:51 "Em verdade, em verdade lhes digo que
verdo o céu aberto e os Anjos de Elohim
subindo e descendo sobre o Filho do Homem".
Em outras palavras, Yaakov estava vendo
simbolicamente Yeshua e seu Ministério de
Reconciliacdo. Se tracarmos um paralelo
entre o sonho e esta declaragao de Yeshua,
entendemos melhor quando Ele disse:
Yojanan (Jodo) 14:6 "Eu Sou o caminho, a
Verdade e a vida. Nada vem do Pai sen&o por

”

mim-.


http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com

Que grande privilégio é poder ver o plano
redentor que YHVH preparou para a
humanidade, a partir da estrutura profética
que a TORAH nos oferece. Podemos ver
desde o Remez que a escada que une a terra
ao ceéu representa Yeshua, que € o unico
‘caminho”. Em hebraico “derej” (}N71)
significa passo a passo e figura dos
Mandamentos da Torah. “Verdade” em
hebraico é “emet” (nnx), que, quando

guardados e colocados em pratica, nos
conduzem a auténtica “vida”, em hebraico
“hai” ('n). Assim como aliah por aliah, para
nos, as parashot nos conduzem a novos
niveis de conhecimento. Também €& muito
importante e fundamental conhecer as
particularidades que, ao estudar as Escrituras,
revelam o carater do Criador do Universo. O
que, por sua vez, nos encoraja ascender
espiritualmente. Ele sempre se preocupou
com a descida (espiritual). Filipenses 2:5 "De
sorte que haja em vés o mesmo sentimento
que houve também em Mashiaj Yeshua. Que,
sendo em forma de YHVH, ndo teve por
usurpacgéo ser igual a YHVH. Mas esvaziou-
se a si mesmo, tomando a forma de servo,
fazendo-se semelhante aos homens; E,
achado na forma de homem, humilhou-se a si
mesmo, sendo obediente até a morte, e morte
de cruz." Yojanan (Joao) 3:13 "Ora ninguém
subiu ao céu, sendo o que desceu do céu, o
Filho do Homem, que esta no Céu."A Dr.
Ketriel Blad comenta: “Isso mostra que o
Messias € a escada que laakov viu, e que por
meio Dele temos acesso ao Pai, e por meio
Dele nossas oragbes chegam ao céu. A
escada de laakov representa diferentes
niveis na vida de oragdo. A medida que
alguém se aprofunda na oragdo, pode
ascender e experimentar elevagdes de
espirito e até mesmo de corpo as mais altas
esferas do céu.” A seguinte passagem nos
diz: 2 Corintios 12:1-4 "Em verdade que ndo
convém gloriar-me; mas passarei as visoes e
revelagcées de ADONAI. Conhego um homem

EMC SHALOM INTERNACIONAL

em Yeshua HaMashiaj que ha catorze anos
(se no corpo, néo sei, se fora do corpo, ndo
sei; YHVH o sabe) foi arrebatado ao paraiso;
e ouviu palavras inefaveis, sei que o tal
homem (se no corpo, se fora do corpo, ndo
sei; YHVH o sabe) foi arrebatado ao paraiso;
e ouviu palavras inefaveis, que ao homem
n&o é licito falar."”

28:14 “E a tua descendéncia sera como o
po da terra, e estender-se-a ao ocidente, e
ao oriente, e ao norte, e ao sul, e em ti e na
tua descendéncia serao benditas todas as
familias da terra;" — Uma vez mais, YHVH
reafirma a promessa feita a Avraham. Apenas
no caso de laakov ha uma exceg¢do. O
comentario do Dr. Ketriel Blad: "os
descendentes de laakov sdo comparados
apenas ao po da terra e a areia do mar, cf.
Bereshit (Génesis) 32:12 nunca as estrelas
dos céus. ltzjak ¢ relacionado as estrelas e
laakov ao po da terra e a areia do mar. A terra
representa a terra de Israel e o mar as nagbes
gentias, Salmos 93:3-4, Isaias 17:3, Ezequiel
26:3. O poé da terra refere-se, portanto, aos
filhos fisicos que vivem na terra de Israel.” O
entendimento de “como a areia do mar” em
Bereshit (Génesis) 32:12, sera estudado na
proxima Parashah. A frase “em ti” refere-se
aos filhos fisicos de laakov, que seriam uma
béncao para todas as familias da terra. A
nacgao de Israel, os descendentes fisicos de
laakov, como estava determinado, seriam
uma béncdo para o mundo inteiro. Como o
mundo inteiro seria alcancado por esta
béncao? Sob o plano perfeito do Eterno, Ele
€ quem, desde os tempos antigos e através
dos exilios do nosso povo e de todas as
diasporas, nos permitiu estar imersos em
todas as familias da terra e, por este fato,
alcancar todos os cantos da terra. Perdemos
nossa identidade desde o ano 722 a.c (Antes
da Era Comum), pelas maos do império
Assirio. As Escrituras dizem em Melajim Alef
(1 Reis) 11:30-31 “E Ajiah rasgou sua capa



nova em doze pedacos. E disse a Yarovam:
Toma para ti os dez pedacgos, porque assim
diz o YHVH o Elohim de Israel: Eis que
rasgarei o reino da mdo de Shlomoh, e a ti
darei as dez tribos.” Depois do cumprimento
destas palavras, estas 10 tribos nunca mais
regressaram.

Esta béncdo estd dada em trés aspectos
importantes:

1. A Torah: Esta € uma grande béngao para
todos. Independentemente de quem seja
OU a que nagao se pertenga, a Torah
provou ser o maior principio orientador
para a nagao de Israel. A razdo para isso
pode ser encontrada em Devarim
(Deuteronémio) 4:5-6 “Vedes aqui vos
tenho ensinado estatutos e juizos, como
me mandou o YHVH meu Elohim; para
que assim fagais no meio da terra a qual
ides a herdar. Guardai-os, pois, e cumpri-
0S, porque isSo sera a vossa sabedoria e
0 vosso entendimento perante os olhos
dos povos, que ouvirdo todos estes
estatutos, e dirdo: Este grande povo é
nagdo sabia e entendida.” Assim € como
a constituicdo de muitos paises ao redor
do mundo se baseia na Torah. Mas o mais
importante € que ela nos mostra como
deve ser nosso relacionamento com o
Eterno e o estilo de vida que Ele quer que
vivamos. O salmista dizia em: Tehilim
(Salmo) 119:6 “Se Tua Torah né&o
houvera sido meu deleite _eu haveria
perecido em minha aflicdo.”

2. O Messias: Maaseh (Atos) 4:11, “Ele é
apedra que foi rejeitada por vés, os
edificadores, a qual foi posta por
cabeca de esquina.” - Este HaMashiaj é
0 proprio centro do plano redentor de
YHVH para as doze tribos de Israel. Por
essa razao, € imprescindivel destacar a
importancia de versiculos como Maaseh
(Atos) 1:6, “Aqueles, pois, que se haviam

EMC SHALOM INTERNACIONAL

reunido perguntaram-lhe dizendo:
ADONAY, restauraras Tu neste tempo o
reino de Israel?”, Matitiahu (Mateus)
15:24 “E Ele respondeu, disse: Eu né&o fui
enviado sendo as ovelhas perdidas da
casa de Israel.” Esta mesma clareza
estava presente nos apodstolos enviados
para espalhar as Boas Novas
(BESAROTH) a todos os dispersos entre
os gentios. Yaakov (Santiago) 1:1 “De:
Yaakov, o servo de YHVH e do Adon
Yeshua HaMashiaj. A: As doze tribos em
Galut (diéspora): Shalom”. Kefa Alef (1
Pedro) 1:1, “De: Kefa, um Anjo de
Yeshua HaMashiaj, ao povo escolhido de
YHVH, que vive como emigrante em
Galut; em Ponto, Galut-Yah, Capadocia,
na provincia da Asia e Bitinia.” N&o
querendo com  esta  contribuicdo
desconsiderar que o Messias Yeshua é a
unica oportunidade de Salvacdo para
cada pessoa no mundo. Yojanan (Jodo)
3:16, “Porque Elohim amou o mundo de
tal maneira que deu o seu Filho unigénito,
para que todo aquele que nele cré ndo
perega, mas tenha a vida eterna.”

. Uma identidade: Todo este belo plano de

redencao sé entra em vigor através do
‘Novo Nascimento”. Yojanan (Joao)
3:5 "Yeshua respondeu: Na verdade, na
verdade te digo que aquele que n&o
nascer da agua e do Ruaj, ndo pode entrar
no reino de Yahveh." Toda nova vida
comega com uma nova identidade.
Avraham foi chamado a deixar a sua terra
para uma terra que YHVH Ihe mostraria e
uma vez que ele fez um pacto com o
Altissimo, sua identidade mudou. Quando
um gentio se converte ao Messias, ele
recebe uma mudanca de identidade: ele
deixa de ser gentio e se torna um israelita.
Efésios 2:11-22, “Portanto, lembrai-vos
de que vos noutro tempo éreis gentios na
carne, e chamados incircuncisdo pelos



que na carne se chamam circuncisao feita
pela méo dos homens; que naquele tempo
estaveis sem o Mashiaj, separados da
comunidade de Israel, e estranhos as
aliancas da promessa, ndo tendo
esperanga, e sem Elohim no mundo. Mas
agora em Yeshua HaMashiaj, vos, que
antes estaveis longe, ja pelo sangue do
Mashiaj chegastes perto. Porque ele é a
nossa paz, o qual de ambos os povos fez
um; e, derrubando a parede de separacdo
que estava no meio, na sua carne desfez
a inimizade, isto é, a lei dos mandamentos,
que consistia em ordenancas, para criar
em si mesmo dos dois um novo homem,
fazendo a paz, E pela cruz reconciliar
ambos com Elohim em um corpo,
matando com ela as inimizades. E, vindo,
ele evangelizou a paz, a vos que estaveis
longe, e aos que estavam perto; porque
por ele ambos temos acesso ao Pai em
um mesmo Ruaj. Assim que ja ndo sois
estrangeiros, nem forasteiros, mas
concidaddos dos santos, e da familia de
Elohim; edificados sobre o fundamento
dos apdstolos e dos profetas, de que
Yeshua HaMashiaj é a principal pedra da
esquina; no qual todo o edificio, bem
ajustado, cresce para templo santo no
YHVH. No qual também voés juntamente
Sois edificados para morada de Elohim em
Espirito.” Galatas 3:29, “E, se sois de
Yeshua, entao sois descendéncia de
Avraham, e herdeiros conforme a
promessa. Romanos 11:17 “E se alguns
dos ramos foram quebrados, e tu, sendo
oliveira brava, foste enxertado em lugar
deles, e feito participante da raiz e da
seiva da oliveira.”

A palavra “abengoados” em hebraico
“venivreju” (1D7231), € a mesma palavra que
se usa em Bereshit (Génesis) 12:3, “E
abencoarei os que te abengoarem, e
amaldicoarei os que te amaldigcoarem; e em {i

EMC SHALOM INTERNACIONAL

serao benditas todas as familias da terra.”
Esta palavra também significa “que seréo
enxertados”.

28:15: "E eis que estou contigo, e te
guardarei por onde quer que fores, e te
farei tornar a esta terra; porque nao te
deixarei, até que haja cumprido o que te
tenho falado." — Este versiculo tem uma
implicagcao profética. Ao interpreta-lo, vemos
que YHVH estava revelando o que Seus
descendentes sofreriam: o exilio. Contudo,
Ele estaria com eles. A expressao "Eu estou
convosco" fala de construir uma cerca ou
muro ao redor deles. Isso significa protegao
completa e especial. Implica que Seus
descendentes jamais seriam destruidos, pois
Ele os traria de volta a terra que jurou dar a
Abrado e seus descendentes. Isso prova a
fidelidade do Altissimo as Suas promessas e
aliancas. Ele é fiel as palavras e aliangas que
estabeleceu; Ele ¢é fiel a Sua Torah.
Bemidbar (Numeros) 23:19 "Elohim n&o é
homem, para que minta; nem filho do homem,
para que se arrependa; porventura diria Ele,
e ndo o faria? Ou falaria, e ndo o
confirmaria?" Matitiahu  (Mateus) 5:18
“Porque em verdade vos digo que, até que o
Céu e a terra passem, nem um jota ou um til
se_omitira _da lei, sem que tudo seja
cumprido.”

28:16-17 "Acordando, pois, laakov do seu
sono, disse: Na verdade YHVH esta neste
lugar; e eu nao o sabia. E temeu, e disse:
Quao terrivel é este lugar! Este nao é outro
lugar sendo a casa de Elohim; e esta é a
porta dos céus." — Este € um dos momentos
mais magnificos da histéria de laakov. E o
momento em que ele compreende, entre
outras coisas, a natureza especial do lugar
onde estava. Ele tem consciéncia da
presenca de YHVH de uma forma inequivoca
e admiravel. A expressao "e eu nao sabia"
pode ser traduzida como "e eu nao entendia"



ou "eu nao tinha consciéncia disso". A
verdade é que, até aquele momento, laakov
nao sabia quao especial era o lugar onde
estava. Sobre essa passagem, o0s
comentaristas tém varias interpretagdes. A
mais comum é&: "foi neste lugar que Avraham
ia sacrificar Itzjak, onde o Templo seria
construido mais tarde". O impacto dessa
revelacao foi tdo profundo que as Escrituras
dizem que ele ficou com medo. A palavra
“assustado” vem do hebraico “iaré” (x1') do
Strong #3372 que quer dizer: Temor; temer,
atemorizar, temeroso, moralmente
reverenciar, reverencia, assustar, amedrontar,
assombrar, espantar, maravilhoso, medo,
reveréncia; reverenciar; temer temeroso;
temivel, terrivel. Este medo surge quando um
ser humano, com sua natureza decaida, se
depara com a Santidade do Altissimo.
Bereshit (Génesis) 3:10;” E ele disse: Ouvi a
tua voz soar no jardim, e temi, porque estava
nu, e escondi-me.” Shemot (Exodo) 33: 18-
23; “Entéo ele disse: Rogo-te que me mostres
a tua gloria. Porém ele disse: Eu farei passar
toda a minha bondade por diante de ti, e
proclamarei o nome de YHVH diante de ti; e
terei misericordia de quem eu tiver
misericordia, e me compadecerei de quem eu
me compadecer. E disse mais: Ndo poderas
ver a minha face, porquanto homem nenhum
vera a minha face, e vivera. Disse mais
YHVH: Eis aqui um lugar junto a mim; aqui te
poras sobre a penha. E acontecera que,
quando a minha gloria passar, por-te-ei numa
fenda da penha, e te cobrirei com a minha
mao, até que eu haja passado. E, havendo eu
tirado a minha mao, me veras pelas costas;
mas a minha face nédo se vera.” Yeshaiahu
(Isaias) 6:5. “Entéo disse eu: Ai de mim! Pois
estou perdido; porque sou um homem de
labios impuros, e habito no meio de um povo
de impuros labios; os meus olhos viram o Rei,
YHVH dos Exércitos.”

A palavra “sublime” € a mesma usada para

EMC SHALOM INTERNACIONAL

“admiragao”, ou seja, “iare”, o que nos indica
que era um estado de admiragéo t&do grande
que gerava o temor de n&o ser digno de um
privilégio tdo grandioso. Este estudo nos
proporciona um excelente momento para
investigarmos o termo “fé” (emunah). No
Tanakh (Antigo Pacto), ao tratar de temas
relacionados a emunah, as Escrituras
Hebraicas utilizam as palavras:

1. YARE (87) que significa: Temor a YHVH.

2. AMAN (3%) que significa:
Responsabilidade, estabilidade e firmeza.

Este entendimento nos da uma clara ideia do
que as Escrituras Hebraicas realmente
expressam a respeito da “FE”, que é: Ser um
crente responsavel, estavel e firme com
um profundo temor a YHVH.

laakov chamou este lugar de MAKOM (jion):

1. Casa de Elohim: Refere-se a terra de
Israel, o lugar onde Seu Templo seria
construido. Em diversas passagens das
Escrituras, € chamado de Templo ou
Israel, a casa de Elohim. Tehilim
(Salmos) 132:13. “Porque Yahveh, tem
escolhido Tziyon e a querido por morada.”
Devarim (Deuteronémio) 12:5 “Mas o
lugar que o YHVH vosso Elohim escolher
de todas as vossas tribos, para ali pér o
seu nome, buscareis, para sua habitacéo,
e ali vireis."

2. Porta do céu: este termo possui diversas
nuances tipolégicas e proféticas. Se
considerarmos o contexto do sonho de
Yaakov sobre a escada, entendemos que
ele se refere a um ponto de encontro onde
o Criador se encontra com Sua criagao.
Palavras como Kaporet, Propiciacdo e
Propiciatorio terdao valor significativo para
esclarecer nossa jornada pela Torah,
tanto no Tabernaculo da Reunido quanto
ao Templo de Shlomoh. A palavra usada



para porta nesta passagem €& “shaar”
(wvn) do Strong #8179, que significa:
entrada, portao, porta.

No sonho de Yaakov, ele vé YHVH no topo da
escada. Se ninguém pode ver o Eterno (como
afirmaram as Escrituras), entdo quem laakov
viu? Se tragarmos um paralelo com os
ensinos de Yeshua, quando Ele usa frases
como: “Eu sou a porta”, Ele se identifica como
o Templo. Yojanan (Joao) 10:9” Eu sou a
porta; se alguém entrar por mim, salvar-se-a,
e entrara, e saira, e achara pastagens.
Yojanan (Jodo)2:19-21 “Yeshua respondeu,
e disse-lhes: Destrui este templo, e em trés
dias o levantarei. Disseram, pois, os judeus:
Em quarenta e seis anos foi edificado este
templo, e tu o levantaras em trés dias? Mas
ele falava do templo do seu corpo.” E pelas
palavras dos profetas, como: Zejariah
(Zacarias) 14:1-9), a passagem referente a
vitoria final de Jerusalém, entendemos que
YHVH sera o ponto de encontro do homem
consigo mesmo. 2 Corintios 5:18-19, “E tudo
isto provém de Elohim, que nos reconciliou
consigo mesmo por Yeshua HaMashiaj, e nos
deu o ministério da reconciliagdo; isto é,
Elohim estava em Mashiaj reconciliando
consigo o mundo, nédo lhes imputando os
seus pecados; e p0s em noés a palavra da
reconciliagdo. Hitgalut (Apocalipse) 21:9-
27, o qual refere-se a Nova Jerusalém.

28:18 "Entao levantou-se Yaakov pela
manha de madrugada, e tomou a pedra
que tinha posto por seu travesseiro, e a
pos por coluna, e derramou azeite em cima
dela." — Existem marcas indeléveis e
especiais em nossas vidas. Sinais que nos
lembram de momentos que nos marcaram
para sempre. Essa experiéncia de Yaakov é
uma delas: pegar uma pedra e estabelecé-la
como um sinal indelével para toda a
eternidade. No nivel de Remez, entendemos
que a pedra é uma tipologia de Yeshua, a

EMC SHALOM INTERNACIONAL

pedra rejeitada pelos homens, conforme
Kefa Alef (1 Pedro) 2:4. Esse conceito da
pedra rejeitada n&o se origina da Brit
HaJadashah (Pacto Renovado); em Devarim
(Deuteronémio) 32:3-4, 15, 18, 28 e
inumeros outros versiculos, somos
informados de que "A Rocha", comparada no
Tanakh a YHVH e na Brit HaJadashah, ndo é
outro sendo o proprio Yeshua: Yeshua, a
Rocha da nossa salvagao.

28:22 "E esta pedra que tenho posto por
coluna sera casa de Elohim; e de tudo
quanto me deres, certamente te darei o
dizimo." — Esta é uma das provas mais
evidentes de que foi neste lugar onde o
Templo foi posteriormente construido. O
lugar chamado ‘A Casa de Elohim’. Esta
passagem da Torah também reafirma o
principio do ‘Dizimo’ com uma implicagao
direta e objetiva de ‘tudo o que o Eterno nos
da’. Isso também implica que o dizimo deve
ser levado a Casa de Elohim. Devarim
(Deuteronémio) 12:11-12 “entéo trouxeram
tudo o que Ihes tinha ordenado ao lugar que
YHVH seu Elohim escolheu para que seu
Nome habite — suas ofertas queimadas,
sacrificios, décima parte, as ofertas de sua
mé&o, e todas suas melhores posses que
possam dedicar a YHVH; e vocés se
alegraram na presenca de YHVH, nosso
Elohim- vocés, seus filhos e filhas, seus
escravos e escravas, o Levi que esta
hospedado com vocés, pois ndo tem parte na
heranca com vocés.”

O Pirket Avot (O Tratado dos Principios)
comenta Devarim (Deuteronémio) 14:22 da
seguinte forma: “Os dizimos sdo uma cerca
que protege a riqueza’. Isto se aprende com
este versiculo (Devarim 14:22). Ou seja,
dizime para que vocé possa se tornar rico (a
raiz verbal tem a conotagdo tanto de dizimo
quanto de riqueza) (cf. Taanit 9a). O
comentario do Jumash diz: “O dizimo de




Yaakov, incluia ndo apenas os dez por cento
do seu ganho, mas também sua promessa de
dedicar um décimo de seus filhos ao servico
de Deus.” (Comentario do Livro de Bereshit
(Génesis) 28:22; Jumash, p.157)

Segunda aliah, 29:1-17

29:13 "E aconteceu que, ouvindo Lavan as
novas de Yaakov, filho de sua irma,
correu-lhe ao encontro, e abragou-o, e
beijou-o, e levou-o a sua casa; e ele contou
a Lavan todas estas coisas."—- O
comentario do Jumash disse: “Lavan, que era
uma pessoa extremamente gananciosa,
correu para Yaakov apenas ao ouvir seu
nome, confiante de que ele certamente
chegaria carregado de riquezas e presentes
inestimaveis. Se um mero servo, a saber,
Eliézer, havia chegado com dez camelos
carregados de riquezas [Génesis 24:10],
entéo o herdeiro de Itzjak certamente deveria
ser extremamente rico” (Comentario sobre o
Livro de Génesis 29:13; Jumash, p. 161).
Com base nesse comentario, podemos inferir
que a recepgdo de Yaakov por Lavan foi
motivada por interesse econémico, e ndo por
um desejo de hospitalidade ou um senso de
dever familiar. Os comentaristas, no entanto,
apontam que, se Yaakov né&o trouxesse
riquezas, ele n&o seria digno de ser
hospedado, e também que Lavan colocou
suas razbes familiares acima das sociais.

29:17 “Leah tinha olhos tenros, mas Rajel
era formoso semblante e formosa a vista.”
— Citacdo do Dr. Ketriel Blad: “O Midrash
narra que Leah estava destinada a se casar
com Esav, seu primo mais velho, e Rajel com

Yaakov, seu primo mais novo. Por essa razéo,
Leah chorava e orava tanto que seus olhos
estavam sempre cheios de lagrimas. O
Eterno ouviu sua oragao e, assim, ela foi dada
a Yaakov.” Este comentario ganha forga

EMC SHALOM INTERNACIONAL

quando relacionado as contribuicbes da
Parashah anterior, na qual recebemos da
tradicdo hebraica que Jacd foi concebido
primeiro. Isso significa que, legalmente, ele
deveria ter se casado com Leah. Em todo
esse fenbmeno — as disputas de
primogenitura, os diferentes caminhos de
Esav e Yaakov em termos de espiritualidade
e lideranca — Yaakov, consequentemente,
concedeu direitos legitimos para cumprir seu
papel como marido de Leah.

Terceira aliah, 29:18 -30:13

29:25 “E aconteceu que pela manha, viu
que era Leah; pelo que disse a Lavan: Por
que me fizeste isso? Nao te tenho servido
por Rajel? Por que entao me enganaste?"
— As vezes, as circunstancias parecem estar
contra nds, mas quando compreendemos o
proposito divino, percebemos que nossos
pensamentos ndo sdo 0s pensamentos de
Elohim, nem nossos caminhos s&o os Seus
caminhos. Leah era a mae de Yehudah, de
quem Miriam, a mae de Yeshua, descendeu.

29:32 "E concebeu Leah, e deu a luz um
filho, e chamou-o Reuven; pois disse:
Porque YHVH atendeu a minha afligao, por
isso agora me amara o meu marido." —
Reuven significa: “Olha, um filho.”

29:33 "E concebeu outra vez, e deu a luz
um filho, dizendo: Porquanto o Eterno
ouviu que eu era desprezada, e deu-me
também este. E chamou-o Shimon." -
Shimon significa: “Aquele que escuta”.

29:34 "E concebeu outra vez, e deu a luz
um filho, dizendo: Agora esta vez se unira
meu marido a mim, porque trés filhos lhe
tenho dado. Por isso chamou-o Levi." —
Levi significa: "Apegado”.

29:35 "E concebeu outra vez e deu a luz



um filho, dizendo: Esta vez louvarei ao
Eterno. Por isso chamou-o Yehuda; e
cessou de dar a luz.” — Yehuda vem da
palavra “yada” (nT') do Strong #3034 que
significa: “confessar, louvar, dar gracas”

30:3 "E ela disse: Eis aqui minha serva
Bilhah; coabita com ela, para que dé a luz
sobre meus joelhos, e eu assim receba
filhos por ela.” — Bilhah significa “timida’.

30:6 "Entao disse Rajel: Julgou-me Elohim,
e também ouviu a minha voz, e me deu um
filho; por isso chamou-lhe Dan" — Dan
significa: “ele julga e julgou”

30:8 "Entao disse Rajel: Com grandes
lutas tenho Ilutado com minha irm3;
também venci; e chamou-lhe Naftali." —
Naftali significa: “minha luta”

30:9 "Vendo, pois, Leah que cessava de ter
filhos, tomou também a Zilpah, sua serva,
e deu-a a Yaakov por mulher." — Zilpah
significa: “Gotejar, fluir.”

30:11 “Entao disse Leah: Afortunada! E
chamou-lhe Gade.” — Gad vem da palavra
“‘gud” (ma) (Strong #1464), que significa
“‘amontoar (pessoas), atacar, conquistar”.
Esta relacionada a “gadad” (aT17) (Strong
#1413), que significa “amontoar, reunir
(tropas), acumular”.

30:13 "Entdao disse Leah: Para minha
ventura; porque as filhas me terao por
bem-aventurada; e chamou-lhe Asher." —
Asher significa: “abencoado, feliz”.

Quarta aliah, 30:14-27

30:14 "E foi Reuven nos dias da ceifa do
trigo, e achou mandragoras no campo. E
trouxe-as a Lea sua mae. Entao disse Rajel
a Leah: Ora da-me das mandragoras de teu
filho." — O termo ¢é “dudai” (m7) do

EMC SHALOM INTERNACIONAL

Strong#1736 que significa: chaleira ou cesta.
Também  significa mandragora  como
afrodisiaco. De acordo com os comentaristas,
a mandragora tem varios significados ou
interpretacbes. Acredita-se que era usada
para induzir a fertilidade. Ha quem acredite
que Reuven as trouxe para Leah porque
sabia que ela queria ter mais filhos.

30:17-20 "E ouviu Elohim a Leah, e
concebeu, e deu a luz um quinto filho.
Entao disse Leah: Elohim me tem dado o
meu galardao, pois tenho dado minha
serva ao meu marido. E chamou-lhe
Yissakhar (recompensa). E Lea concebeu
outra vez, e deu a Yaakov um sexto filho.
E disse Leah: Elohim me deu uma boa
dadiva; desta vez morara o meu marido
comigo, porque lhe tenho dado seis filhos.
E chamou-lhe Zvulun (presente)."” — Leah
nao perdeu a esperanga de fazer com que
seu marido a amasse como ela o amava. Ela
pensava que, por ter dado varios filhos,
poderia conquistar mais amor do que ele
tinha por sua irma Rajel. O que podemos
observar e até mesmo aproveitar desse
conflito emocional é o principio da “BENCAO
DO DESPREZADO”. Alguns comentaristas
mencionam que a falta de amor de Yaakov
por Leah foi compensada com filhos. O
Eterno igualou a importancia de ambas as
mulheres dentro da familia: enquanto Rajel
desfrutava de todo o amor de Yaakov, Leah
desfrutava do respeito e da honra de dar ao
seu marido a extensao do seu nome na terra.
Ela era desprezada. YHVH deu a menos
favorecida uma béncao extra; da mesma
forma, Yaakov foi grandemente abengoado
por manté-la ao seu lado e ndo a desprezar,
mas cuidar dela e honra-la. O valor espiritual
da “BENCAO DOS DESPREZADOS” deve
ser levado em consideragcdo, pois as
Escrituras nos encorajam a dar atencao
especial aos “orfaos, viluvas, estrangeiros e
necessitados”. Essas pessoas tém uma
béncado reservada, e quem se aproximar



delas para abencoa-las recebera essa
béncdo. Por outro lado, quem ndo as
abencoa e as maltrata € como se estivesse
em contato com o proprio YHVH. Devarim
(Deuteronémio) 10:17-19 “Porque YHVH,
seu Elohim de deuses e Amo de senhores, o
Grande, o Poderoso e Onipotente Elohim, é

quem, ndo tem favoritos e ndo aceita suborno.

Ele ama ao estrangeiro, dando-lhe comida e
roupa. Portanto, vocés amar&o o estrangeiro,
porque foram estrangeiros ne terra de
Mitzraim.”

30:22 “E lembrou-se Elohim de Rajel; e
Elohim a ouviu, e abriu a sua madre,” — A
ideia de “lembrar” esta intimamente ligada a
ouvir a oragao feita por alguém. Nesse caso,
YHVH ouviu o clamor de Rajel e Ihe deu o que
ela tanto desejava; Ele a tornou fértil.

30:23-24 "E ela concebeu, e deu a luz um
filho, e disse: Tirou-me Elohim a minha
vergonha. E chamou-lhe Yosef, dizendo: O
Eterno me acrescente outro filho." — O
nome Yosef significa: “YHVH acrescentara”,
crendo pela fé que o Altissimo lhe daria outro
filho. Isso demonstraria que ela agora
desfrutava n&o apenas do favor de seu
marido, mas também do de YHVH. Por isso,
quando concebeu Yosef, ela declarou que
fora o Eterno quem removera sua angustia
(desgraca). Este Yosef desempenha um dos
papeis mais importantes nas narrativas
proféticas estabelecidas em toda a Escritura.
Sempre que a lemos e estudamos, devemos
fazé-lo com o objetivo de compreender os
propositos de YHVH para toda a Casa de
Israel.

30:26-27 "Da-me as minhas mulheres, e os
meus filhos, pelas quais te tenho servido,
e ir-me-ei; pois tu sabes o servigo que te
tenho feito. Entdo lhe disse Lavan: Se
agora tenho achado graga em teus olhos,
fica comigo. Tenho experimentado que o
YHVH me abeng¢oou por amor de ti." —

EMC SHALOM INTERNACIONAL

Chegou a hora de partir, de retornar e tomar
posse da terra e da promessa dada a
Avraham por YHVH. Era o desejo de Yaakov
partir com sua familia, pois ele ja havia
cumprido o contrato com Lavan. A palavra
usada para adivinhacdo é “najash” (¥nj) do
Strong #5172 que significa: sussurrar um
encantamento (magico); predizer, adivinhar,
adivinho, pressagio, experimentar, feiticeiro,
feitico. Ou seja, esta revelagao veio por fontes
obscuras e estranhas a maneira como YHVH,
Se comunica com Seus Servos.

1. O inimigo reconhece a béngédo que
repousa sobre um servo do Altissimo.

2. Este é o tipo de informacgao que Satanas,
ou o Adversario, usa como armadilha para
impedir que os servos de YHVH cumpram
0 propésito para o qual foram chamados.
Lavan ndo queria perder os beneficios
que recebia por guardar a vida de um
ungido e abengoado por YHVH, como seu
genro, Yaakov. Por isso, mais uma vez,
recorreu a sua astucia para oferecer a
Yaakov outra proposta financeira
conveniente. No nivel Remez,
entendemos que muitas vezes o inimigo
nos fara ofertas que parecem
convenientes, seguras e aparentemente
tém o apoio do Eterno, para nos desviar
do propésito para o qual fomos chamados.
CUIDADO POVO DE ELOHIM!

Quinta aliah, 30:28 — 31:16

30:39 “E concebiam os rebanhos diante
das varas, e as ovelhas davam crias
listradas, salpicadas e malhadas.” — As
aflicbes dos  justos nao passam
despercebidas por YHVH. Em particular, &
improvavel que se observe a influéncia das
varas em qualquer circunstancia especifica.
Contudo, a fé sim. Este ato respondeu a um
anseio no coragao de Yaakov de obter a



béncdo para que seu rebanho crescesse,
como sinal de que Elohim ainda estava com
ele e o abengoava.

31:13 "Eu sou o Elohim de Betel, onde tens
ungido uma coluna, onde me fizeste um
voto; levanta-te agora, sai-te desta terra e
torna-te a terra da tua parentela." — Apesar
das circunstancias, YHVH sempre cumpre o
Seu proposito. Mesmo que Lavan, movido
pela ambicao, tenha alterado arbitrariamente
o salario de Yaakov, o Altissimo ordenou que
Yaakov deixasse aquele lugar e retornasse
ao seu lugar de origem. A expressao é
imperativa; € uma ordem. Quando Ele disse
"agora", estava ordenando que ele retornasse
a sua vida anterior. Isso significava ter fé na

provisdo e no cuidado do Eterno para com ele.

Como diz a Escritura: Tehilim (Salmo)
119:57 “YHVH é minha porgédo; e decido
guardar Tuas palavras”. YHWH se identifica
como o Elohim que ele encontrou em Betel,
onde teve aquela experiéncia que marcou
sua vida de forma definitiva e positiva. Em
outras palavras: Ele estava lhe lembrando do
voto que Yaakov lhe fizera naquele lugar, e
foi com base nesse ato que ele exigiu que
fosse fiel a ele.

31:14-16 "Entao responderam Rajel e Leah
e disseram-lhe: Ha ainda para nés parte ou
heranga na casa de nosso pai? Nao nos
considera ele como estranhas? Pois
vendeu-nos, e comeu de todo o nosso
dinheiro. Porque toda a riqueza, que
Elohim tirou de nosso pai, € nossa e de
nossos filhos; agora, pois, faze tudo o que
Elohim te mandou.” Rajel e Leah
reconheceram a diferenca entre seu pai e seu
marido: a diferenca entre os idolos de seu pai
e o Elohim de Yaakov. Vemos também como
elas demonstraram o papel que uma mulher
verdadeira deve desempenhar e agir de
acordo com o designio do Criador, visto que
Ele mesmo expressou: Bereshit (Génesis)

10

EMC SHALOM INTERNACIONAL

2:24 “Por isso o homem deixara a seu pai
e sua mae; para unir-se a sua esposa; e
serdo uma sé carne.” E maravilhoso e
agradavel aos olhos de YHVH que uma
mulher se submeta a autoridade de seu
marido, porque seu marido se submete a
YHVH. 1 Corintios 11:3. “Mas quero que
saibais que Mashiaj é a cabecga de todo o
homem, e o homem a cabega da mulher; e
Elohim a cabega do Mashiaj.”

Sexta aliah, 31:17-42

31:19 “E havendo Lavan ido tosquiar as
suas ovelhas, furtou Rajel os idolos que
seu pai tinha,” — O comentario do Jumash
afirma: “Os terafins eram idolos, e Rajel os
levou para impedir que Lavan continuasse a
praticar idolatria. A Torah registra este
episédio porque Rajel tinha intencdes nobres.”
(Comentario sobre o Livro de Bereshit
(Génesis) 31:19; Jumash, p. 175).

31:20 “E Yaakov logrou a Lavan, o arameu,
porque nao lhe fez saber que fugia.” — O
erro de Yaakov néo foi partir, pois ele havia
recebido a ordem de YHVH. A falha residiu na
maneira como ele agiu. Yaakov, como um
homem justo, deveria ter confrontado Lavan
e lhe dito o que faria. Hoje, frases como "Os
fins justificam os meios" sdo comuns. Mas
nada poderia estar mais longe da verdade.
Veremos nas Escrituras como YHVH
estabeleceu tudo perfeitamente, tanto o fim
quanto os meios: Yeshaiahu (Isaias) 46:10
“Que anunciou o principio, e desde a
antiguidade as coisas que ainda n&o
sucederam; que digo: O meu conselho sera
firme, e farei toda a minha vontade.” Portanto,
o0 problema ndo esta no fim, o problema
reside nos meios: Como estamos fazendo o
que fazemos? Os meios sdo o0 que
testemunham o carater de YHVH em nos.
YHVH, em Sua infinita sabedoria, nos deixou
a TORAH, um documento que estabelece



fodas as instrucbes para a vida e o
comportamento que devemos seguir, que por
sua vez sdo os ‘meios”: (Mandamentos =
Meios = Medidas = Midot), que devemos
internalizar para caminhar de uma maneira
agradavel enquanto todas as coisas s&o
cumpridas. Quanto mais mandamentos da
Torah cumprirmos, mais estaremos vivendo o
plano de YHVH: Em outras palavras, Rabi
Shaul nos dizz: Romanos 12:2 "E nao sede
conformados com este mundo, mas sede
transformados pela renovagdo do vosso
entendimento, para que experimenteis qual
seja a boa, agradavel, e perfeita vontade de
Elohim." Essa atitude em Yaakov nos mostra
que alguém pode ser obediente a palavra do

Eterno e ainda assim nao fazer a Sua vontade.

Quando queremos fazer as coisas do nosso
Jeito, corremos esse perigo. Um exemplo
claro esta em Rabino Shaul antes de ser
alcancado por Yeshua: Ele acreditava que, ao
perseguir, prender e assassinar 0S
sequidores de Yeshua, estava fazendo a
coisa certa, mas entéo percebeu que néo era
bem assim. 1 Timéteo 1:13 “A mim, que
dantes fui blasfemo, e persequidor, e
injurioso; mas alcancei misericordia, porque o
fiz ignorantemente, na
incredulidade.” CUIDADO!

31:31 "Entao respondeu Yaakov, e disse a
Lavan: Porque temia; pois que dizia
comigo, se porventura nhdo me
arrebatarias tuas filhas." — As palavras-
chave nesta passagem sao: “MEDO”.
Indmeras vezes nas Escrituras, o Eterno
adverte contra isso: “Nao tenham medo nem
se desanimem”. YHVH tem muitos propdsitos
para cada um de nés. A grande variedade de
situacdes, eventos e momentos em que o
medo, ou qualquer uma de suas nuances,
nos domina, impede e retarda o progresso do
plano de YHVH para as nossas vidas. Muitas
vezes, ele serve até como uma desculpa
conveniente para suscitar pena e evitar o

11

EMC SHALOM INTERNACIONAL

confronto e as consequéncias dos nossos
erros. Isso nos leva a fugir de momentos
valiosos de maturidade, momentos em que
recebemos repreensdo por nossas mas
atitudes, e s&o justamente esses momentos
que realmente nos ajudam a crescer.

31:35 "E ela disse a seu pai: Nao se
acenda a ira aos olhos de meu senhor, que
nao posso levantar-me diante da tua face;
porquanto tenho o costume das mulheres.
E ele procurou, mas nao achou os idolos."
— Rajel adota uma atitude comum entre
aqueles que pecaram, mas nao reconhecem
0 pecado, nao se arrependem ou acreditam
que a melhor conduta € esconder o objeto do
seu pecado. Se ela estava realmente
menstruada, é discutivel, mas o que é certo é
que ela ndo s6 rouba o idolo como também o
esconde, enganando mais uma vez seu pai e
todos os presentes. Um pecado leva a outro
e, se nao for interrompido a tempo, pode se
tornar uma corrente interminavel de erros que
nos aprisiona. A isso podem ser
acrescentadas declaragdes delicadas feitas
em meio ao conflito, declaragdes que podem
alterar significativamente os propésitos do
Eterno. Momentos antes, Yaakov havia
declarado: Bereshit (Génesis) 31:32 "Com
quem achares os teus deuses, esse héo viva;
reconhece diante de nossos irmaos o que é
teu do que esta comigo, e toma-o para ti. Pois
Yaakov ndo sabia que Rajel os tinha furtado.”

31:42 "Se o Elohim de meu pai, o Elohim
de Avraham e o temor de Itzjak nao fora
comigo, por certo me despedirias agora
vazio. Elohim atendeu a minha afli¢éao, e ao
trabalho das minhas maos, e repreendeu-
te ontem a noite."— Yaakov reconhece
publicamente, como um homem da Torah faz,
que Elohim tem sido a fonte de sua
prosperidade e que Ele lhe fez justica.



Sétima aliah, 32:43 - 32:3 (32:2 V. ARC)

31:50 "Se afligires as minhas filhas, e se
tomares mulheres além das minhas filhas,
ninguém esta conosco; atenta que Elohim
¢é testemunha entre mim e ti." — O Dr. Ketriel
Blad comenta: “A expressao ‘minhas filhas’ é
mencionada duas vezes. Isso implica,
segundo Rashi, que as servas de Leah e
Rajel eram filhas das concubinas de Lavan.”
Lavan estava desempenhando seu papel de
pai preocupado com o futuro de suas filhas,
advertindo Yaakov de que YHVH faria justica
se ele nao tratasse suas esposas como
Elohim ordena. Agora, Lavan parece
demonstrar um interesse reverente pelo
Elohim de Yaakov. Ele chega em uma busca
desesperada por seus idolos e agora coloca
o Elohim de Yaakov em uma posi¢cao de
importancia. Essa atitude reflete o
mandamento inventado como o principal no
Catecismo Catodlico e um dogma de sua fé:
‘Amaras a Deus acima de todas as coisas.”

32:2-3 “Yaakov também seguiu o seu
caminho, e encontraram-no os anjos de
Elohim. E Yaakov disse, quando os viu:
Este é o exército de Yaakov. E chamou
aquele lugar Majanaim."- O termo
Majanaim significa acampamentos. A maioria
dos documentos biblicos mostra que existem
dois acampamentos. Isso pode significar
varias coisas: as duas casas de Israel; ou dois
acampamentos: um celestial, os malajim ou
anjos, que os acompanhariam, ja que Yaakov
reconhece o) Acampamento Divino,
“Acampamento de Elohim”, e o outro, o
acampamento fisico de Yaakov.

Glossario:

- Torah: Instrucdes, pentateuco, leis

- Jumash: Nome de uma Torah que
contém comentarios rabinicos

- Parashah: Porgcédo da Torah semanal.

- Aliah: Subida., subir.

12

EMC SHALOM INTERNACIONAL

Haftarah: comentario dos Profetas.

Brit Hajdashah: Pacto Renovado.

Tanak: Antigo Pacto.

Nota de edi¢do: E importante destacar neste
momento, e esperamos que todos 0S N0SS0S
irmaos e irmas que iniciam seus estudos da
Parashah tenham clareza a respeito do
recurso que utilizamos, chamado Midrash,
que consiste nos comentarios dos rabinos
mais proeminentes da historia literaria de
Israel. Esses rabinos, ocupando posi¢des de
eminéncia em termos de sua capacidade
literaria e compreensdo da Torah, nos
permitem ter perspectivas mais amplas sobre
os aspectos implicitos e subjetivos da
mensagem profética das Sagradas Escrituras
Hebraicas. Contudo, o leitor e estudante da
Torah ndo € necessariamente obrigado a
concordar com essas referéncias. Os
comentarios do Dr. Ketriel Blad sobre esta
Parashah foram utilizados com permisséo. As
variagées textuais dos nomes foram mantidas
para respeitar as contribuicbes de cada
comentarista.

Fim da Parashah



Os comentarios destes textos obedecem a
doutrina estabelecida em EMC SHALOM
INTERNACIONAL como Ministério de
Raizes Hebraicas. E onde partem os quatros
pilares, que defendemos e expomos na
pregacdo do unico evangelho. Que os
primeiros emissarios (shlijim-apostolos),
pregaram com um soO propésito. Restaurar o
Reino de Israel. Atos 1:16 dirigido aos
destinatarios, estabelecidos em Santiago 1:1
e 1 Pedro 1:1. “A CASA DE PERDIDA DE
ISRAEL”

O mesmo Rabi Shaul, (Shaliaj Paulo),
emissario por exceléncia, para todos os
gentis, sabia de antem&o, que seu foco de
alcance era somente as doze tribos,
dispersas. Chamadas ‘“ovelhas perdidas da
casa de Israel’. (Melo Ha Goyim) “Os justos
das Nacgobes”. Atos 26:7. E o cumprimento
desta mesma promessa, que as doze tribos
esperam obter, firmemente, fazendo seus
atos de adoragédo, noite e dia. Apesar disto,
em relagcédo a essa esperancga, que diante da
sua majestade, que estou sendo acusado
pelos judeus.

PD: Este documento é comentado semanal e
ao vivo, direto em nossas classes por internet
cada Shabbat de 11:00 da manha as 13:00
horas, através de www.zoom.com e ID para
ingressar no canal de EMC SHALOM
INTERNACIONAL é: ID: 463 703 1177

Nota importante: a chave €é mudada
regularmente; favor de ficar pendente nos
chats da aplicagdo Telegram onde vocé
podera conhecer. Se vocé nao estiver
nenhum dos nossos chats, manda e-malil
emcshalomint@gmail.com  solicitando o
acesso.

Nosso unico desejo € que através deste
material sua descendéncia seja abencoada
por um entendimento superior das escrituras;
saindo do evangelho subjetivo, e as vezes
quase mistico de hoje. O objetivo desta
mensagem, € uma maior certeza idiomatica,

13

EMC SHALOM INTERNACIONAL

envolto em seu ambiente cultural respectivo,
concedendo-nos maior solidez interpretativa
dos textos.

Todos os crentes no Elohim da Biblia, tém em
comum denominador, um s6 desejo. De
estabelecer um avivamento, tdo poderoso
que traga a presenga do Rei dos reis e
estabelegca Seu Reino de uma vez e para
sempre. Todavia, o Unico que ira trazer isto a
congregacao dos santos de lIsrael é” A
HISTORIA BIBLICA”. Voltar ao fundamento e
a forma inicial da FE HEBRAICA.

E este documento, assim como a classe da
Torah, e cada Shabbat, é isso, conhecer a
histéria espiritual de um povo, Israel, € viver
sabendo que somos a continuagdo e a
conclusao, desta grande histéria de amor.

Estamos muito agradecidos por tua
contribuicdo ao nosso ministério. Esta nos
permitindo ir a maior exceléncia.

https://www.PayPal.me/emcshalom

SHALOM LEKULAM!

Entra no nosso canal de
Telegram (escaneia o
cédigo QR)


http://www.zoom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com
https://www.paypal.me/emcshalom

EMC SHALOM INTERNACIONAL

Tour em Israel com

EMC SHALOM

Em 2027
TOTALMENTE GRATIS

B 3713AVA

Imprima este cupom, responda a pergunta, insira seus dados pessoais e envie para Miami.

De acordo com a parashah VAYETZE, Qual é a
béngao do desprezado?

Nome:

e-mail :

Telefone:

Cidade:

Pais:

Kehilah:

Pastor:

Assinatura do Pastor:

14



