
EMC SHALOM INTERNACIONAL 
PARASHAH 07 VAYETZÉ | GÊNESIS 28:10 - 32:3(2) 
Proibida toda reprodução lucrativa – utilizar sobre permissão 

Para mais informações pode nos localizar por meio de nossa página web www.emcshalom.com 
Também através de nosso canal no Youtube EMC Shalom Internacional e nos escrever no nosso correio: 

emcshalomint@gmail.com 
 

 
Aliot da Torah:   

1. 28:10-22 
2. 29:1-17 
3. 29:18 - 30:13 
4. 30:14-27 
5. 30:28 - 31:16 
6. 31:17-42 
7. 31:43 - 32:3 (32:2 V. ARC)  
8. Maftir: 32:1 (31:55 V. ARC) - 32:3 (32:2 

V. ARC) 
 

Haftarah: Hoshea (Oseias) 11:7 - 12:12 - 
(12:11)  

Brit HaJadashah: Mordejai (Marcos) 10:32 - 
11:33; Yojanan (João) 1:41-51 

Leituras adicionais do Brit HaJadashah: 
Matitiahu (Mateus) 10:6, 15:24, 19:28; Hillel 
(Lucas) 22:30; Yojanan (João) 1:43-51; Ivrim 
(Hebreus) 8:6-8; Yaakov (Santiago) 1:1; 
Hitgalut (Apocalipses) 21:12. 

VAYETZÉ significa: “E saiu” 

 

Primeira aliah, 28:10-22 

28:10-11 "Yaakov saiu de Berseba e foi 

para Harã. Se encontrou num lugar onde 

passou a noite, por que já o sol era posto; 

e tomou uma das pedras daquele lugar, e 

a pôs por cabeceira, e deitou-se naquele 

lugar" – A expressão “e ele encontrou” em 

hebraico é “va-ifga”, mas especificamente, a 

palavra “encontrou” é “paga” (פ  Strong) (עַגָּ

#6293), que também significa: orar, 

interceder, pedir, suplicar, implorar. Ou seja, 

sua chegada àquele lugar não foi mera 

coincidência, mas sim que ele foi guiado até 

lá para: 

1. Entender como uma resposta de oração 

2. Aprender sobre como a oração funciona 

no mundo espiritual. 

O comentário de Jumash disse: "O lugar era 

o monte de Moriá, onde Avraham amarrou 

Itzjak sobre o altar e onde o Templo Sagrado 

seria construído posteriormente. Comentário 

sobre Bereshit (Gênesis) 28:11; Jumash, p. 

154). Ele acrescenta mais tarde: “Como o 

versículo afirma que isso ocorreu 

imediatamente antes de dormir, os sábios 

atribuem a Iaakov a instituição da oração do 

Arbit (ערבית, ou oração da noite): (Comentário 

sobre o Livro de Bereshit (Gênesis) 28:11; 

Jumash; p. 154). O Arbit, a oração da noite, 

faz parte das três orações diárias, além do 

Shajarit, conhecido como a oração da manhã, 

e do Minja, ou oração da tarde.” 

28:12 "E sonhou: e eis uma escada posta 

na terra, cujo topo tocava nos céus; e eis 

que os anjos de ELOHIM subiam e 

desciam por ela." – Uma das maneiras que 

YHVH usa para falar com Seus filhos é 

através de sonhos. Este sonho em particular 

tinha uma conotação profética muito especial. 

Existem muitas interpretações de 

comentaristas, mas o que este sonho 

realmente significa? Deixemos que as 

próprias Escrituras nos digam. Nosso Mestre 

Yeshua disse de Si mesmo: Yojanan (João) 

1:51 "Em verdade, em verdade lhes digo que 

verão o céu aberto e os Anjos de Elohim 

subindo e descendo sobre o Filho do Homem". 

Em outras palavras, Yaakov estava vendo 

simbolicamente Yeshua e seu Ministério de 

Reconciliação. Se traçarmos um paralelo 

entre o sonho e esta declaração de Yeshua, 

entendemos melhor quando Ele disse: 

Yojanan (João) 14:6 "Eu Sou o caminho, a 

Verdade e a vida. Nada vem do Pai senão por 

mim”.  

Entra no canal de 
Telegram (escaneia 

o código QR) 

  

http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com


2 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

Que grande privilégio é poder ver o plano 

redentor que YHVH preparou para a 

humanidade, a partir da estrutura profética 

que a TORAH nos oferece. Podemos ver 

desde o Remez que a escada que une a terra 

ao céu representa Yeshua, que é o único 

“caminho”. Em hebraico “derej” (ְך רֶּ  (דֶּ

significa passo a passo e figura dos 

Mandamentos da Torah. “Verdade” em 

hebraico é “emet” (ת  que, quando ,(אֱמֶּ

guardados e colocados em prática, nos 

conduzem à autêntica “vida”, em hebraico 

“hai” (חַי). Assim como aliah por aliah, para 

nós, as parashot nos conduzem a novos 

níveis de conhecimento. Também é muito 

importante e fundamental conhecer as 

particularidades que, ao estudar as Escrituras, 

revelam o caráter do Criador do Universo. O 

que, por sua vez, nos encoraja ascender 

espiritualmente. Ele sempre se preocupou 

com a descida (espiritual). Filipenses 2:5 "De 

sorte que haja em vós o mesmo sentimento 

que houve também em Mashiaj Yeshua. Que, 

sendo em forma de YHVH, não teve por 

usurpação ser igual a YHVH. Mas esvaziou-

se a si mesmo, tomando a forma de servo, 

fazendo-se semelhante aos homens; E, 

achado na forma de homem, humilhou-se a si 

mesmo, sendo obediente até à morte, e morte 

de cruz." Yojanan (João) 3:13 "Ora ninguém 

subiu ao céu, senão o que desceu do céu, o 

Filho do Homem, que está no Céu."A Dr. 

Ketriel Blad comenta: “Isso mostra que o 

Messias é a escada que Iaakov viu, e que por 

meio Dele temos acesso ao Pai, e por meio 

Dele nossas orações chegam ao céu. A 

escada de Iaakov representa diferentes 

níveis na vida de oração. À medida que 

alguém se aprofunda na oração, pode 

ascender e experimentar elevações de 

espírito e até mesmo de corpo às mais altas 

esferas do céu.” A seguinte passagem nos 

diz: 2 Coríntios 12:1-4 "Em verdade que não 

convém gloriar-me; mas passarei às visões e 

revelações de ADONAI. Conheço um homem 

em Yeshua HaMashiaj que há catorze anos 

(se no corpo, não sei, se fora do corpo, não 

sei; YHVH o sabe) foi arrebatado ao paraíso; 

e ouviu palavras inefáveis, sei que o tal 

homem (se no corpo, se fora do corpo, não 

sei; YHVH o sabe) foi arrebatado ao paraíso; 

e ouviu palavras inefáveis, que ao homem 

não é lícito falar." 

28:14 “E a tua descendência será como o 

pó da terra, e estender-se-á ao ocidente, e 

ao oriente, e ao norte, e ao sul, e em ti e na 

tua descendência serão benditas todas as 

famílias da terra;" – Uma vez mais, YHVH 

reafirma a promessa feita a Avraham. Apenas 

no caso de Iaakov há uma exceção. O 

comentário do Dr. Ketriel Blad: "os 

descendentes de Iaakov são comparados 

apenas ao pó da terra e a areia do mar, cf. 

Bereshit (Gênesis) 32:12 nunca às estrelas 

dos céus. Itzjak é relacionado as estrelas e 

Iaakov ao pó da terra e à areia do mar. A terra 

representa a terra de Israel e o mar as nações 

gentias, Salmos 93:3-4, Isaías 17:3, Ezequiel 

26:3. O pó da terra refere-se, portanto, aos 

filhos físicos que vivem na terra de Israel.” O 

entendimento de “como a areia do mar” em 

Bereshit (Gênesis) 32:12, será estudado na 

próxima Parashah. A frase “em ti” refere-se 

aos filhos físicos de Iaakov, que seriam uma 

bênção para todas as famílias da terra. A 

nação de Israel, os descendentes físicos de 

Iaakov, como estava determinado, seriam 

uma bênção para o mundo inteiro. Como o 

mundo inteiro seria alcançado por esta 

bênção? Sob o plano perfeito do Eterno, Ele 

é quem, desde os tempos antigos e através 

dos exílios do nosso povo e de todas as 

diásporas, nos permitiu estar imersos em 

todas as famílias da terra e, por este fato, 

alcançar todos os cantos da terra. Perdemos 

nossa identidade desde o ano 722 a.c (Antes 

da Era Comum), pelas mãos do império 

Assírio. As Escrituras dizem em Melajim Álef 

(1 Reis) 11:30-31 “E Ajiah rasgou sua capa 



3 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

nova em doze pedaços. E disse a Yarovam: 

Toma para ti os dez pedaços, porque assim 

diz o YHVH o Elohim de Israel: Eis que 

rasgarei o reino da mão de Shlomoh, e a ti 

darei as dez tribos.” Depois do cumprimento 

destas palavras, estas 10 tribos nunca mais 

regressaram. 

Esta bênção está dada em três aspectos 

importantes: 

1. A Torah: Esta é uma grande bênção para 

todos. Independentemente de quem seja 

ou a que nação se pertença, a Torah 

provou ser o maior princípio orientador 

para a nação de Israel. A razão para isso 

pode ser encontrada em Devarim 

(Deuteronômio) 4:5-6 “Vedes aqui vos 

tenho ensinado estatutos e juízos, como 

me mandou o YHVH meu Elohim; para 

que assim façais no meio da terra a qual 

ides a herdar. Guardai-os, pois, e cumpri-

os, porque isso será a vossa sabedoria e 

o vosso entendimento perante os olhos 

dos povos, que ouvirão todos estes 

estatutos, e dirão: Este grande povo é 

nação sábia e entendida." Assim é como 

a constituição de muitos países ao redor 

do mundo se baseia na Torah. Mas o mais 

importante é que ela nos mostra como 

deve ser nosso relacionamento com o 

Eterno e o estilo de vida que Ele quer que 

vivamos. O salmista dizia em: Tehilim 

(Salmo) 119:6 “Se Tua Torah não 

houvera sido meu deleite eu haveria 

perecido em minha aflição.” 

2. O Messias: Maaseh (Atos) 4:11, “Ele é 

apedra que foi rejeitada por vós, os 

edificadores, a qual foi posta por 

cabeça de esquina.” - Este HaMashiaj é 

o próprio centro do plano redentor de 

YHVH para as doze tribos de Israel. Por 

essa razão, é imprescindível destacar a 

importância de versículos como Maaseh 

(Atos) 1:6, “Aqueles, pois, que se haviam 

reunido perguntaram-lhe dizendo: 

ADONAY, restaurarás Tu neste tempo o 

reino de Israel?”, Matitiahu (Mateus) 

15:24 “E Ele respondeu, disse: Eu não fui 

enviado senão as ovelhas perdidas da 

casa de Israel.” Esta mesma clareza 

estava presente nos apóstolos enviados 

para espalhar as Boas Novas 

(BESAROTH) a todos os dispersos entre 

os gentios. Yaakov (Santiago) 1:1 “De: 

Yaakov, o servo de YHVH e do Adon 

Yeshua HaMashiaj. A: As doze tribos em 

Galut (diáspora): Shalom”. Kefa Álef (1 

Pedro) 1:1, “De: Kefa, um Anjo de 

Yeshua HaMashiaj, ao povo escolhido de 

YHVH, que vive como emigrante em 

Galut; em Ponto, Galut-Yah, Capadócia, 

na província da Asia e Bitinia.” Não 

querendo com esta contribuição 

desconsiderar que o Messias Yeshua é a 

única oportunidade de Salvação para 

cada pessoa no mundo. Yojanan (João) 

3:16, “Porque Elohim amou o mundo de 

tal maneira que deu o seu Filho unigênito, 

para que todo aquele que nele crê não 

pereça, mas tenha a vida eterna.” 

3. Uma identidade: Todo este belo plano de 

redenção só entra em vigor através do 

“Novo Nascimento”. Yojanan (João) 

3:5 "Yeshua respondeu: Na verdade, na 

verdade te digo que aquele que não 

nascer da água e do Ruaj, não pode entrar 

no reino de Yahveh." Toda nova vida 

começa com uma nova identidade. 

Avraham foi chamado a deixar a sua terra 

para uma terra que YHVH lhe mostraria e 

uma vez que ele fez um pacto com o 

Altíssimo, sua identidade mudou. Quando 

um gentio se converte ao Messias, ele 

recebe uma mudança de identidade: ele 

deixa de ser gentio e se torna um israelita. 

Efésios 2:11-22, “Portanto, lembrai-vos 

de que vós noutro tempo éreis gentios na 

carne, e chamados incircuncisão pelos 



4 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

que na carne se chamam circuncisão feita 

pela mão dos homens; que naquele tempo 

estáveis sem o Mashiaj, separados da 

comunidade de Israel, e estranhos às 

alianças da promessa, não tendo 

esperança, e sem Elohim no mundo. Mas 

agora em Yeshua HaMashiaj, vós, que 

antes estáveis longe, já pelo sangue do 

Mashiaj chegastes perto. Porque ele é a 

nossa paz, o qual de ambos os povos fez 

um; e, derrubando a parede de separação 

que estava no meio, na sua carne desfez 

a inimizade, isto é, a lei dos mandamentos, 

que consistia em ordenanças, para criar 

em si mesmo dos dois um novo homem, 

fazendo a paz, E pela cruz reconciliar 

ambos com Elohim em um corpo, 

matando com ela as inimizades. E, vindo, 

ele evangelizou a paz, a vós que estáveis 

longe, e aos que estavam perto; porque 

por ele ambos temos acesso ao Pai em 

um mesmo Ruaj. Assim que já não sois 

estrangeiros, nem forasteiros, mas 

concidadãos dos santos, e da família de 

Elohim; edificados sobre o fundamento 

dos apóstolos e dos profetas, de que 

Yeshua HaMashiaj é a principal pedra da 

esquina; no qual todo o edifício, bem 

ajustado, cresce para templo santo no 

YHVH. No qual também vós juntamente 

sois edificados para morada de Elohim em 

Espírito.” Gálatas 3:29, “E, se sois de 

Yeshua, então sois descendência de 

Avraham, e herdeiros conforme a 

promessa. Romanos 11:17 “E se alguns 

dos ramos foram quebrados, e tu, sendo 

oliveira brava, foste enxertado em lugar 

deles, e feito participante da raiz e da 

seiva da oliveira.” 

A palavra “abençoados” em hebraico 

“venivrejú” (ּוְנִבְרֲכו), é a mesma palavra que 

se usa em Bereshit (Gênesis) 12:3, “E 

abençoarei os que te abençoarem, e 

amaldiçoarei os que te amaldiçoarem; e em ti 

serão benditas todas as famílias da terra.” 

Está palavra também significa “que serão 

enxertados”.   

28:15: "E eis que estou contigo, e te 

guardarei por onde quer que fores, e te 

farei tornar a esta terra; porque não te 

deixarei, até que haja cumprido o que te 

tenho falado." – Este versículo tem uma 

implicação profética. Ao interpretá-lo, vemos 

que YHVH estava revelando o que Seus 

descendentes sofreriam: o exílio. Contudo, 

Ele estaria com eles. A expressão "Eu estou 

convosco" fala de construir uma cerca ou 

muro ao redor deles. Isso significa proteção 

completa e especial. Implica que Seus 

descendentes jamais seriam destruídos, pois 

Ele os traria de volta à terra que jurou dar a 

Abraão e seus descendentes. Isso prova a 

fidelidade do Altíssimo às Suas promessas e 

alianças. Ele é fiel às palavras e alianças que 

estabeleceu; Ele é fiel à Sua Torah. 

Bemidbar (Números) 23:19 "Elohim não é 

homem, para que minta; nem filho do homem, 

para que se arrependa; porventura diria Ele, 

e não o faria? Ou falaria, e não o 

confirmaria?" Matitiahu (Mateus) 5:18 

“Porque em verdade vos digo que, até que o 

céu e a terra passem, nem um jota ou um til 

se omitirá da lei, sem que tudo seja 

cumprido."  

28:16-17 "Acordando, pois, Iaakov do seu 

sono, disse: Na verdade YHVH está neste 

lugar; e eu não o sabia. E temeu, e disse: 

Quão terrível é este lugar! Este não é outro 

lugar senão a casa de Elohim; e esta é a 

porta dos céus." – Este é um dos momentos 

mais magníficos da história de Iaakov. É o 

momento em que ele compreende, entre 

outras coisas, a natureza especial do lugar 

onde estava. Ele tem consciência da 

presença de YHVH de uma forma inequívoca 

e admirável. A expressão "e eu não sabia" 

pode ser traduzida como "e eu não entendia" 



5 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

ou "eu não tinha consciência disso". A 

verdade é que, até aquele momento, Iaakov 

não sabia quão especial era o lugar onde 

estava. Sobre essa passagem, os 

comentaristas têm várias interpretações. A 

mais comum é: "foi neste lugar que Avraham 

ia sacrificar Itzjak, onde o Templo seria 

construído mais tarde". O impacto dessa 

revelação foi tão profundo que as Escrituras 

dizem que ele ficou com medo. A palavra 

“assustado” vem do hebraico “iaré” (יָרֵא) do 

Strong #3372 que quer dizer: Temor; temer, 

atemorizar, temeroso, moralmente 

reverenciar, reverencia, assustar, amedrontar, 

assombrar, espantar, maravilhoso, medo, 

reverência; reverenciar; temer temeroso; 

temível, terrível. Este medo surge quando um 

ser humano, com sua natureza decaída, se 

depara com a Santidade do Altíssimo. 

Bereshit (Gênesis) 3:10;” E ele disse: Ouvi a 

tua voz soar no jardim, e temi, porque estava 

nu, e escondi-me.” Shemot (Êxodo) 33: 18-

23; “Então ele disse: Rogo-te que me mostres 

a tua glória. Porém ele disse: Eu farei passar 

toda a minha bondade por diante de ti, e 

proclamarei o nome de YHVH diante de ti; e 

terei misericórdia de quem eu tiver 

misericórdia, e me compadecerei de quem eu 

me compadecer. E disse mais: Não poderás 

ver a minha face, porquanto homem nenhum 

verá a minha face, e viverá. Disse mais 

YHVH: Eis aqui um lugar junto a mim; aqui te 

porás sobre a penha. E acontecerá que, 

quando a minha glória passar, pôr-te-ei numa 

fenda da penha, e te cobrirei com a minha 

mão, até que eu haja passado. E, havendo eu 

tirado a minha mão, me verás pelas costas; 

mas a minha face não se verá.” Yeshaiahu 

(Isaías) 6:5. “Então disse eu: Ai de mim! Pois 

estou perdido; porque sou um homem de 

lábios impuros, e habito no meio de um povo 

de impuros lábios; os meus olhos viram o Rei, 

YHVH dos Exércitos.”  

A palavra “sublime” é a mesma usada para 

“admiração”, ou seja, “iare”, o que nos indica 

que era um estado de admiração tão grande 

que gerava o temor de não ser digno de um 

privilégio tão grandioso. Este estudo nos 

proporciona um excelente momento para 

investigarmos o termo “fé” (emunah). No 

Tanakh (Antigo Pacto), ao tratar de temas 

relacionados à emunah, as Escrituras 

Hebraicas utilizam as palavras: 

1. YARE (יָרֵא) que significa: Temor a YHVH.  

2. AMAN (אָמַן) que significa: 

Responsabilidade, estabilidade e firmeza.  

Este entendimento nos dá uma clara ideia do 

que as Escrituras Hebraicas realmente 

expressam a respeito da “FÉ”, que é: Ser um 

crente responsável, estável e firme com 

um profundo temor a YHVH.  

Iaakov chamou este lugar de MAKOM (מָכוֹן): 

1. Casa de Elohim: Refere-se à terra de 

Israel, o lugar onde Seu Templo seria 

construído. Em diversas passagens das 

Escrituras, é chamado de Templo ou 

Israel, a casa de Elohim. Tehilim 

(Salmos) 132:13. “Porque Yahveh, tem 

escolhido Tziyon e a querido por morada.” 

Devarim (Deuteronômio) 12:5 “Mas o 

lugar que o YHVH vosso Elohim escolher 

de todas as vossas tribos, para ali pôr o 

seu nome, buscareis, para sua habitação, 

e ali vireis."  

2. Porta do céu: este termo possui diversas 

nuances tipológicas e proféticas. Se 

considerarmos o contexto do sonho de 

Yaakov sobre a escada, entendemos que 

ele se refere a um ponto de encontro onde 

o Criador se encontra com Sua criação. 

Palavras como Kaporet, Propiciação e 

Propiciatório terão valor significativo para 

esclarecer nossa jornada pela Torah, 

tanto no Tabernáculo da Reunião quanto 

ao Templo de Shlomoh. A palavra usada 



6 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

para porta nesta passagem é “sháar” 

 :do Strong #8179, que significa (רַעַש )

entrada, portão, porta. 

No sonho de Yaakov, ele vê YHVH no topo da 

escada. Se ninguém pode ver o Eterno (como 

afirmaram as Escrituras), então quem Iaakov 

viu?  Se traçarmos um paralelo com os 

ensinos de Yeshua, quando Ele usa frases 

como: “Eu sou a porta”, Ele se identifica como 

o Templo. Yojanan (João) 10:9” Eu sou a 

porta; se alguém entrar por mim, salvar-se-á, 

e entrará, e sairá, e achará pastagens. 

Yojanan (João)2:19-21 “Yeshua respondeu, 

e disse-lhes: Destruí este templo, e em três 

dias o levantarei. Disseram, pois, os judeus: 

Em quarenta e seis anos foi edificado este 

templo, e tu o levantarás em três dias? Mas 

ele falava do templo do seu corpo.” E pelas 

palavras dos profetas, como: Zejariah 

(Zacarias) 14:1-9), a passagem referente à 

vitória final de Jerusalém, entendemos que 

YHVH será o ponto de encontro do homem 

consigo mesmo. 2 Coríntios 5:18-19, “E tudo 

isto provém de Elohim, que nos reconciliou 

consigo mesmo por Yeshua HaMashiaj, e nos 

deu o ministério da reconciliação; isto é, 

Elohim estava em Mashiaj reconciliando 

consigo o mundo, não lhes imputando os 

seus pecados; e pôs em nós a palavra da 

reconciliação.  Hitgalut (Apocalipse) 21:9-

27, o qual refere-se a Nova Jerusalém. 

28:18 "Então levantou-se Yaakov pela 

manhã de madrugada, e tomou a pedra 

que tinha posto por seu travesseiro, e a 

pôs por coluna, e derramou azeite em cima 

dela." – Existem marcas indeléveis e 

especiais em nossas vidas. Sinais que nos 

lembram de momentos que nos marcaram 

para sempre. Essa experiência de Yaakov é 

uma delas: pegar uma pedra e estabelecê-la 

como um sinal indelével para toda a 

eternidade. No nível de Remez, entendemos 

que a pedra é uma tipologia de Yeshua, a 

pedra rejeitada pelos homens, conforme 

Kefa Alef (1 Pedro) 2:4. Esse conceito da 

pedra rejeitada não se origina da Brit 

HaJadashah (Pacto Renovado); em Devarim 

(Deuteronômio) 32:3-4, 15, 18, 28 e 

inúmeros outros versículos, somos 

informados de que "A Rocha", comparada no 

Tanakh a YHVH e na Brit HaJadashah, não é 

outro senão o próprio Yeshua: Yeshua, a 

Rocha da nossa salvação. 

28:22 "E esta pedra que tenho posto por 

coluna será casa de Elohim; e de tudo 

quanto me deres, certamente te darei o 

dízimo." – Esta é uma das provas mais 

evidentes de que foi neste lugar onde o 

Templo foi posteriormente construído.  O 

lugar chamado ‘A Casa de Elohim’. Esta 

passagem da Torah também reafirma o 

princípio do ‘Dízimo’ com uma implicação 

direta e objetiva de ‘tudo o que o Eterno nos 

dá’. Isso também implica que o dizimo deve 

ser levado à Casa de Elohim. Devarim 

(Deuteronômio) 12:11-12 “então trouxeram 

tudo o que lhes tinha ordenado ao lugar que 

YHVH seu Elohim escolheu para que seu 

Nome habite – suas ofertas queimadas, 

sacrifícios, décima parte, as ofertas de sua 

mão, e todas suas melhores posses que 

possam dedicar a YHVH; e vocês se 

alegraram na presença de YHVH, nosso 

Elohim- vocês, seus filhos e filhas, seus 

escravos e escravas, o Levi que está 

hospedado com vocês, pois não tem parte na 

herança com vocês.”  

O Pirket Avot (O Tratado dos Princípios) 

comenta Devarim (Deuteronômio) 14:22 da 

seguinte forma: “Os dízimos são uma cerca 

que protege a riqueza”. Isto se aprende com 

este versículo (Devarim 14:22). Ou seja, 

dizime para que você possa se tornar rico (a 

raiz verbal tem a conotação tanto de dízimo 

quanto de riqueza) (cf. Taanit 9a). O 

comentário do Jumash diz: “O dízimo de 



7 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

Yaakov, incluía não apenas os dez por cento 

do seu ganho, mas também sua promessa de 

dedicar um décimo de seus filhos ao serviço 

de Deus.” (Comentário do Livro de Bereshit 

(Gênesis) 28:22; Jumash, p.157) 

 

Segunda aliah, 29:1-17 

29:13 "E aconteceu que, ouvindo Lavan as 

novas de Yaakov, filho de sua irmã, 

correu-lhe ao encontro, e abraçou-o, e 

beijou-o, e levou-o à sua casa; e ele contou 

a Lavan todas estas coisas." – O 

comentário do Jumash disse: “Lavan, que era 

uma pessoa extremamente gananciosa, 

correu para Yaakov apenas ao ouvir seu 

nome, confiante de que ele certamente 

chegaria carregado de riquezas e presentes 

inestimáveis. Se um mero servo, a saber, 

Eliézer, havia chegado com dez camelos 

carregados de riquezas [Gênesis 24:10], 

então o herdeiro de Itzjak certamente deveria 

ser extremamente rico” (Comentário sobre o 

Livro de Gênesis 29:13; Jumash, p. 161). 

Com base nesse comentário, podemos inferir 

que a recepção de Yaakov por Lavan foi 

motivada por interesse econômico, e não por 

um desejo de hospitalidade ou um senso de 

dever familiar. Os comentaristas, no entanto, 

apontam que, se Yaakov não trouxesse 

riquezas, ele não seria digno de ser 

hospedado, e também que Lavan colocou 

suas razões familiares acima das sociais. 

29:17 “Leah tinha olhos tenros, mas Rajel 

era formoso semblante e formosa a vista.” 

– Citação do Dr. Ketriel Blad: “O Midrash 

narra que Leah estava destinada a se casar 

com Esav, seu primo mais velho, e Rajel com 

Yaakov, seu primo mais novo. Por essa razão, 

Leah chorava e orava tanto que seus olhos 

estavam sempre cheios de lágrimas. O 

Eterno ouviu sua oração e, assim, ela foi dada 

a Yaakov.” Este comentário ganha força 

quando relacionado às contribuições da 

Parashah anterior, na qual recebemos da 

tradição hebraica que Jacó foi concebido 

primeiro. Isso significa que, legalmente, ele 

deveria ter se casado com Leah. Em todo 

esse fenômeno — as disputas de 

primogenitura, os diferentes caminhos de 

Esav e Yaakov em termos de espiritualidade 

e liderança — Yaakov, consequentemente, 

concedeu direitos legítimos para cumprir seu 

papel como marido de Leah. 

 

Terceira aliah, 29:18 -30:13   

29:25 “E aconteceu que pela manhã, viu 

que era Leah; pelo que disse a Lavan: Por 

que me fizeste isso? Não te tenho servido 

por Rajel? Por que então me enganaste?" 

– Às vezes, as circunstâncias parecem estar 

contra nós, mas quando compreendemos o 

propósito divino, percebemos que nossos 

pensamentos não são os pensamentos de 

Elohim, nem nossos caminhos são os Seus 

caminhos. Leah era a mãe de Yehudah, de 

quem Miriam, a mãe de Yeshua, descendeu. 

29:32 "E concebeu Leah, e deu à luz um 

filho, e chamou-o Reuven; pois disse: 

Porque YHVH atendeu à minha aflição, por 

isso agora me amará o meu marido." – 

Reuven significa: “Olha, um filho.” 

29:33 "E concebeu outra vez, e deu à luz 

um filho, dizendo: Porquanto o Eterno 

ouviu que eu era desprezada, e deu-me 

também este. E chamou-o Shimon." – 

Shimon significa: “Aquele que escuta”. 

29:34 "E concebeu outra vez, e deu à luz 

um filho, dizendo: Agora está vez se unirá 

meu marido a mim, porque três filhos lhe 

tenho dado. Por isso chamou-o Levi." – 

Levi significa: "Apegado". 

29:35 "E concebeu outra vez e deu à luz 



8 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

um filho, dizendo: Esta vez louvarei ao 

Eterno. Por isso chamou-o Yehuda; e 

cessou de dar à luz.” – Yehuda vem da 

palavra “yadá” (יָדָה) do Strong #3034 que 

significa: “confessar, louvar, dar graças” 

30:3 "E ela disse: Eis aqui minha serva 

Bilhah; coabita com ela, para que dê à luz 

sobre meus joelhos, e eu assim receba 

filhos por ela.” – Bilhah significa “tímida’. 

30:6 "Então disse Rajel: Julgou-me Elohim, 

e também ouviu a minha voz, e me deu um 

filho; por isso chamou-lhe Dan" – Dan 

significa: “ele julga e julgou” 

30:8 "Então disse Rajel: Com grandes 

lutas tenho lutado com minha irmã; 

também venci; e chamou-lhe Naftali." – 

Naftali significa: “minha luta” 

30:9 "Vendo, pois, Leah que cessava de ter 

filhos, tomou também a Zilpah, sua serva, 

e deu-a a Yaakov por mulher." – Zilpah 

significa: “Gotejar, fluir.” 

30:11 “Então disse Leah: Afortunada! E 

chamou-lhe Gade.” – Gad vem da palavra 

“gud” (ּגוד) (Strong #1464), que significa 

“amontoar (pessoas), atacar, conquistar”. 

Está relacionada a “gadad” (ג  Strong) (דַדָּ

#1413), que significa “amontoar, reunir 

(tropas), acumular”. 

30:13 "Então disse Leah: Para minha 

ventura; porque as filhas me terão por 

bem-aventurada; e chamou-lhe Asher." – 

Asher significa: “abençoado, feliz”. 

 

Quarta aliah, 30:14-27 

30:14 "E foi Reuven nos dias da ceifa do 

trigo, e achou mandrágoras no campo. E 

trouxe-as a Lea sua mãe. Então disse Rajel 

a Leah: Ora dá-me das mandrágoras de teu 

filho." – O termo é “dudái” (דוּדַי) do 

Strong#1736 que significa: chaleira ou cesta. 

Também significa mandrágora como 

afrodisíaco. De acordo com os comentaristas, 

a mandrágora tem vários significados ou 

interpretações. Acredita-se que era usada 

para induzir a fertilidade. Há quem acredite 

que Reúven as trouxe para Leah porque 

sabia que ela queria ter mais filhos. 

30:17-20 "E ouviu Elohim a Leah, e 

concebeu, e deu à luz um quinto filho. 

Então disse Leah: Elohim me tem dado o 

meu galardão, pois tenho dado minha 

serva ao meu marido. E chamou-lhe 

Yissakhar (recompensa). E Lea concebeu 

outra vez, e deu a Yaakov um sexto filho. 

E disse Leah: Elohim me deu uma boa 

dádiva; desta vez morará o meu marido 

comigo, porque lhe tenho dado seis filhos. 

E chamou-lhe Zvulún (presente)." – Leah 

não perdeu a esperança de fazer com que 

seu marido a amasse como ela o amava. Ela 

pensava que, por ter dado vários filhos, 

poderia conquistar mais amor do que ele 

tinha por sua irmã Rajel. O que podemos 

observar e até mesmo aproveitar desse 

conflito emocional é o princípio da “BÊNÇÃO 

DO DESPREZADO”. Alguns comentaristas 

mencionam que a falta de amor de Yaakov 

por Leah foi compensada com filhos. O 

Eterno igualou a importância de ambas as 

mulheres dentro da família: enquanto Rajel 

desfrutava de todo o amor de Yaakov, Leah 

desfrutava do respeito e da honra de dar ao 

seu marido a extensão do seu nome na terra. 

Ela era desprezada. YHVH deu à menos 

favorecida uma bênção extra; da mesma 

forma, Yaakov foi grandemente abençoado 

por mantê-la ao seu lado e não a desprezar, 

mas cuidar dela e honrá-la. O valor espiritual 

da “BÊNÇÃO DOS DESPREZADOS” deve 

ser levado em consideração, pois as 

Escrituras nos encorajam a dar atenção 

especial aos “órfãos, viúvas, estrangeiros e 

necessitados”. Essas pessoas têm uma 

bênção reservada, e quem se aproximar 



9 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

delas para abençoá-las receberá essa 

bênção. Por outro lado, quem não as 

abençoa e as maltrata é como se estivesse 

em contato com o próprio YHVH. Devarim 

(Deuteronômio) 10:17-19 “Porque YHVH, 

seu Elohim de deuses e Amo de senhores, o 

Grande, o Poderoso e Onipotente Elohim, é 

quem, não tem favoritos e não aceita suborno. 

Ele ama ao estrangeiro, dando-lhe comida e 

roupa. Portanto, vocês amarão o estrangeiro, 

porque foram estrangeiros ne terra de 

Mitzraim.” 

30:22 “E lembrou-se Elohim de Rajel; e 

Elohim a ouviu, e abriu a sua madre,” – A 

ideia de “lembrar” está intimamente ligada a 

ouvir a oração feita por alguém. Nesse caso, 

YHVH ouviu o clamor de Rajel e lhe deu o que 

ela tanto desejava; Ele a tornou fértil.  

30:23-24 "E ela concebeu, e deu à luz um 

filho, e disse: Tirou-me Elohim a minha 

vergonha. E chamou-lhe Yosef, dizendo: O 

Eterno me acrescente outro filho." – O 

nome Yosef significa: “YHVH acrescentará”, 

crendo pela fé que o Altíssimo lhe daria outro 

filho. Isso demonstraria que ela agora 

desfrutava não apenas do favor de seu 

marido, mas também do de YHVH. Por isso, 

quando concebeu Yosef, ela declarou que 

fora o Eterno quem removera sua angústia 

(desgraça). Este Yosef desempenha um dos 

papéis mais importantes nas narrativas 

proféticas estabelecidas em toda a Escritura. 

Sempre que a lemos e estudamos, devemos 

fazê-lo com o objetivo de compreender os 

propósitos de YHVH para toda a Casa de 

Israel. 

30:26-27 "Dá-me as minhas mulheres, e os 

meus filhos, pelas quais te tenho servido, 

e ir-me-ei; pois tu sabes o serviço que te 

tenho feito. Então lhe disse Lavan: Se 

agora tenho achado graça em teus olhos, 

fica comigo. Tenho experimentado que o 

YHVH me abençoou por amor de ti." – 

Chegou a hora de partir, de retornar e tomar 

posse da terra e da promessa dada a 

Avraham por YHVH. Era o desejo de Yaakov 

partir com sua família, pois ele já havia 

cumprido o contrato com Lavan. A palavra 

usada para adivinhação é “najásh” (ׁנָחַש) do 

Strong #5172 que significa: sussurrar um 

encantamento (mágico); predizer, adivinhar, 

adivinho, presságio, experimentar, feiticeiro, 

feitiço. Ou seja, esta revelação veio por fontes 

obscuras e estranhas à maneira como YHVH, 

se comunica com seus servos.  

1. O inimigo reconhece a bênção que 

repousa sobre um servo do Altíssimo. 

2.  Este é o tipo de informação que Satanás, 

ou o Adversário, usa como armadilha para 

impedir que os servos de YHVH cumpram 

o propósito para o qual foram chamados. 

Lavan não queria perder os benefícios 

que recebia por guardar a vida de um 

ungido e abençoado por YHVH, como seu 

genro, Yaakov. Por isso, mais uma vez, 

recorreu à sua astúcia para oferecer a 

Yaakov outra proposta financeira 

conveniente. No nível Remez, 

entendemos que muitas vezes o inimigo 

nos fará ofertas que parecem 

convenientes, seguras e aparentemente 

têm o apoio do Eterno, para nos desviar 

do propósito para o qual fomos chamados. 

CUIDADO POVO DE ELOHIM! 

 

Quinta aliah, 30:28 – 31:16 

30:39 “E concebiam os rebanhos diante 

das varas, e as ovelhas davam crias 

listradas, salpicadas e malhadas.” –  As 

aflições dos justos não passam 

despercebidas por YHVH. Em particular, é 

improvável que se observe a influência das 

varas em qualquer circunstância específica. 

Contudo, a fé sim. Este ato respondeu a um 

anseio no coração de Yaakov de obter a 



10 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

bênção para que seu rebanho crescesse, 

como sinal de que Elohim ainda estava com 

ele e o abençoava. 

31:13 "Eu sou o Elohim de Betel, onde tens 

ungido uma coluna, onde me fizeste um 

voto; levanta-te agora, sai-te desta terra e 

torna-te à terra da tua parentela." – Apesar 

das circunstâncias, YHVH sempre cumpre o 

Seu propósito. Mesmo que Lavan, movido 

pela ambição, tenha alterado arbitrariamente 

o salário de Yaakov, o Altíssimo ordenou que 

Yaakov deixasse aquele lugar e retornasse 

ao seu lugar de origem. A expressão é 

imperativa; é uma ordem. Quando Ele disse 

"agora", estava ordenando que ele retornasse 

à sua vida anterior. Isso significava ter fé na 

provisão e no cuidado do Eterno para com ele. 

Como diz a Escritura: Tehilim (Salmo) 

119:57 “YHVH é minha porção; e decido 

guardar Tuas palavras”. YHWH se identifica 

como o Elohim que ele encontrou em Betel, 

onde teve aquela experiência que marcou 

sua vida de forma definitiva e positiva. Em 

outras palavras: Ele estava lhe lembrando do 

voto que Yaakov lhe fizera naquele lugar, e 

foi com base nesse ato que ele exigiu que 

fosse fiel a ele. 

31:14-16 "Então responderam Rajel e Leah 

e disseram-lhe: Há ainda para nós parte ou 

herança na casa de nosso pai? Não nos 

considera ele como estranhas? Pois 

vendeu-nos, e comeu de todo o nosso 

dinheiro. Porque toda a riqueza, que 

Elohim tirou de nosso pai, é nossa e de 

nossos filhos; agora, pois, faze tudo o que 

Elohim te mandou." – Rajel e Leah 

reconheceram a diferença entre seu pai e seu 

marido: a diferença entre os ídolos de seu pai 

e o Elohim de Yaakov. Vemos também como 

elas demonstraram o papel que uma mulher 

verdadeira deve desempenhar e agir de 

acordo com o desígnio do Criador, visto que 

Ele mesmo expressou: Bereshit (Gênesis) 

2:24 “Por isso o homem deixará a seu pai 

e sua mãe; para unir-se a sua esposa; e 

serão uma só carne.” É maravilhoso e 

agradável aos olhos de YHVH que uma 

mulher se submeta à autoridade de seu 

marido, porque seu marido se submete a 

YHVH. 1 Coríntios 11:3. “Mas quero que 

saibais que Mashiaj é a cabeça de todo o 

homem, e o homem a cabeça da mulher; e 

Elohim a cabeça do Mashiaj.” 

 

Sexta aliah, 31:17-42 

31:19 “E havendo Lavan ido tosquiar as 
suas ovelhas, furtou Rajel os ídolos que 
seu pai tinha,” – O comentário do Jumash 
afirma: “Os terafins eram ídolos, e Rajel os 
levou para impedir que Lavan continuasse a 
praticar idolatria. A Torah registra este 
episódio porque Rajel tinha intenções nobres.” 
(Comentário sobre o Livro de Bereshit 
(Gênesis) 31:19; Jumash, p. 175). 

31:20 “E Yaakov logrou a Lavan, o arameu, 

porque não lhe fez saber que fugia.” – O 

erro de Yaakov não foi partir, pois ele havia 

recebido a ordem de YHVH. A falha residiu na 

maneira como ele agiu. Yaakov, como um 

homem justo, deveria ter confrontado Lavan 

e lhe dito o que faria. Hoje, frases como "Os 

fins justificam os meios" são comuns. Mas 

nada poderia estar mais longe da verdade. 

Veremos nas Escrituras como YHVH 

estabeleceu tudo perfeitamente, tanto o fim 

quanto os meios: Yeshaiahu (Isaías) 46:10 

“Que anunciou o princípio, e desde a 

antiguidade as coisas que ainda não 

sucederam; que digo: O meu conselho será 

firme, e farei toda a minha vontade.” Portanto, 

o problema não está no fim, o problema 

reside nos meios: Como estamos fazendo o 

que fazemos? Os meios são o que 

testemunham o caráter de YHVH em nós. 

YHVH, em Sua infinita sabedoria, nos deixou 

a TORAH, um documento que estabelece 



11 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

todas as instruções para a vida e o 

comportamento que devemos seguir, que por 

sua vez são os “meios”: (Mandamentos = 

Meios = Medidas = Midot), que devemos 

internalizar para caminhar de uma maneira 

agradável enquanto todas as coisas são 

cumpridas. Quanto mais mandamentos da 

Torah cumprirmos, mais estaremos vivendo o 

plano de YHVH: Em outras palavras, Rabi 

Shaul nos diz: Romanos 12:2 "E não sede 

conformados com este mundo, mas sede 

transformados pela renovação do vosso 

entendimento, para que experimenteis qual 

seja a boa, agradável, e perfeita vontade de 

Elohim." Essa atitude em Yaakov nos mostra 

que alguém pode ser obediente à palavra do 

Eterno e ainda assim não fazer a Sua vontade. 

Quando queremos fazer as coisas do nosso 

jeito, corremos esse perigo. Um exemplo 

claro está em Rabino Shaul antes de ser 

alcançado por Yeshua: Ele acreditava que, ao 

perseguir, prender e assassinar os 

seguidores de Yeshua, estava fazendo a 

coisa certa, mas então percebeu que não era 

bem assim. 1 Timóteo 1:13 “A mim, que 

dantes fui blasfemo, e perseguidor, e 

injurioso; mas alcancei misericórdia, porque o 

fiz ignorantemente, na 

incredulidade." CUIDADO! 

31:31 "Então respondeu Yaakov, e disse a 

Lavan: Porque temia; pois que dizia 

comigo, se porventura não me 

arrebatarias tuas filhas." – As palavras-

chave nesta passagem são: “MEDO”. 

Inúmeras vezes nas Escrituras, o Eterno 

adverte contra isso: “Não tenham medo nem 

se desanimem”. YHVH tem muitos propósitos 

para cada um de nós. A grande variedade de 

situações, eventos e momentos em que o 

medo, ou qualquer uma de suas nuances, 

nos domina, impede e retarda o progresso do 

plano de YHVH para as nossas vidas. Muitas 

vezes, ele serve até como uma desculpa 

conveniente para suscitar pena e evitar o 

confronto e as consequências dos nossos 

erros. Isso nos leva a fugir de momentos 

valiosos de maturidade, momentos em que 

recebemos repreensão por nossas más 

atitudes, e são justamente esses momentos 

que realmente nos ajudam a crescer. 

 31:35 "E ela disse a seu pai: Não se 

acenda a ira aos olhos de meu senhor, que 

não posso levantar-me diante da tua face; 

porquanto tenho o costume das mulheres. 

E ele procurou, mas não achou os ídolos." 

– Rajel adota uma atitude comum entre 

aqueles que pecaram, mas não reconhecem 

o pecado, não se arrependem ou acreditam 

que a melhor conduta é esconder o objeto do 

seu pecado. Se ela estava realmente 

menstruada, é discutível, mas o que é certo é 

que ela não só rouba o ídolo como também o 

esconde, enganando mais uma vez seu pai e 

todos os presentes. Um pecado leva a outro 

e, se não for interrompido a tempo, pode se 

tornar uma corrente interminável de erros que 

nos aprisiona. A isso podem ser 

acrescentadas declarações delicadas feitas 

em meio ao conflito, declarações que podem 

alterar significativamente os propósitos do 

Eterno. Momentos antes, Yaakov havia 

declarado: Bereshit (Gênesis) 31:32 "Com 

quem achares os teus deuses, esse não viva; 

reconhece diante de nossos irmãos o que é 

teu do que está comigo, e toma-o para ti. Pois 

Yaakov não sabia que Rajel os tinha furtado.” 

31:42 "Se o Elohim de meu pai, o Elohim 

de Avraham e o temor de Itzjak não fora 

comigo, por certo me despedirias agora 

vazio. Elohim atendeu à minha aflição, e ao 

trabalho das minhas mãos, e repreendeu-

te ontem à noite." – Yaakov reconhece 

publicamente, como um homem da Torah faz, 

que Elohim tem sido a fonte de sua 

prosperidade e que Ele lhe fez justiça. 

 

 



12 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

Sétima aliah, 32:43 – 32:3 (32:2 V. ARC) 

31:50 "Se afligires as minhas filhas, e se 

tomares mulheres além das minhas filhas, 

ninguém está conosco; atenta que Elohim 

é testemunha entre mim e ti." – O Dr. Ketriel 

Blad comenta: “A expressão ‘minhas filhas’ é 

mencionada duas vezes. Isso implica, 

segundo Rashí, que as servas de Leah e 

Rajel eram filhas das concubinas de Lavan.” 

Lavan estava desempenhando seu papel de 

pai preocupado com o futuro de suas filhas, 

advertindo Yaakov de que YHVH faria justiça 

se ele não tratasse suas esposas como 

Elohim ordena. Agora, Lavan parece 

demonstrar um interesse reverente pelo 

Elohim de Yaakov. Ele chega em uma busca 

desesperada por seus ídolos e agora coloca 

o Elohim de Yaakov em uma posição de 

importância. Essa atitude reflete o 

mandamento inventado como o principal no 

Catecismo Católico e um dogma de sua fé: 

“Amarás a Deus acima de todas as coisas.” 

32:2-3 “Yaakov também seguiu o seu 

caminho, e encontraram-no os anjos de 

Elohim. E Yaakov disse, quando os viu: 

Este é o exército de Yaakov. E chamou 

aquele lugar Majanáim." – O termo 

Majanaim significa acampamentos. A maioria 

dos documentos bíblicos mostra que existem 

dois acampamentos. Isso pode significar 

várias coisas: as duas casas de Israel; ou dois 

acampamentos: um celestial, os malajim ou 

anjos, que os acompanhariam, já que Yaakov 

reconhece o Acampamento Divino, 

“Acampamento de Elohim”, e o outro, o 

acampamento físico de Yaakov. 

Glossário: 

- Torah: Instruções, pentateuco, leis 

- Jumash: Nome de uma Torah que 
contém comentários rabínicos  

- Parashah: Porção da Torah semanal. 

- Aliah: Subida., subir. 

- Haftarah: comentário dos Profetas. 

- Brit Hajdashah: Pacto Renovado. 

- Tanak: Antigo Pacto. 

 

Nota de edição: É importante destacar neste 

momento, e esperamos que todos os nossos 

irmãos e irmãs que iniciam seus estudos da 

Parashah tenham clareza a respeito do 

recurso que utilizamos, chamado Midrash, 

que consiste nos comentários dos rabinos 

mais proeminentes da história literária de 

Israel. Esses rabinos, ocupando posições de 

eminência em termos de sua capacidade 

literária e compreensão da Torah, nos 

permitem ter perspectivas mais amplas sobre 

os aspectos implícitos e subjetivos da 

mensagem profética das Sagradas Escrituras 

Hebraicas. Contudo, o leitor e estudante da 

Torah não é necessariamente obrigado a 

concordar com essas referências. Os 

comentários do Dr. Ketriel Blad sobre esta 

Parashah foram utilizados com permissão. As 

variações textuais dos nomes foram mantidas 

para respeitar as contribuições de cada 

comentarista. 

_________________________ 

Fim da Parashah 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



13 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

Os comentários destes textos obedecem a 
doutrina estabelecida em EMC SHALOM 
INTERNACIONAL como Ministério de 
Raízes Hebraicas. E onde partem os quatros 
pilares, que defendemos e expomos na 
pregação do único evangelho. Que os 
primeiros emissários (shlijim-apóstolos), 
pregaram com um só propósito. Restaurar o 
Reino de Israel. Atos 1:16 dirigido aos 
destinatários, estabelecidos em Santiago 1:1 
e 1 Pedro 1:1. “A CASA DE PERDIDA DE 
ISRAEL” 

O mesmo Rabi Shaul, (Shaliaj Paulo), 

emissário por excelência, para todos os 

gentis, sabia de antemão, que seu foco de 

alcance era somente as doze tribos, 

dispersas. Chamadas “ovelhas perdidas da 

casa de Israel”. (Melo Há Goyim) “Os justos 

das Nações”. Atos 26:7. E o cumprimento 

desta mesma promessa, que as doze tribos 

esperam obter, firmemente, fazendo seus 

atos de adoração, noite e dia. Apesar disto, 

em relação a essa esperança, que diante da 

sua majestade, que estou sendo acusado 

pelos judeus.  

 
PD: Este documento é comentado semanal e 
ao vivo, direto em nossas classes por internet 
cada Shabbat de 11:00 da manhã as 13:00 
horas, através de www.zoom.com e ID para 
ingressar no canal de EMC SHALOM 
INTERNACIONAL é: ID: 463 703 1177 
 
Nota importante: a chave é mudada 
regularmente; favor de ficar pendente nos 
chats da aplicação Telegram onde você 
poderá conhecer. Se você não estiver 
nenhum dos nossos chats, manda e-mail 
emcshalomint@gmail.com solicitando o 
acesso.  
 
Nosso único desejo é que através deste 
material sua descendência seja abençoada 
por um entendimento superior das escrituras; 
saindo do evangelho subjetivo, e as vezes 
quase místico de hoje. O objetivo desta 
mensagem, é uma maior certeza idiomática, 

envolto em seu ambiente cultural respectivo, 
concedendo-nos maior solidez interpretativa 
dos textos.  
 
Todos os crentes no Elohim da Bíblia, têm em 
comum denominador, um só desejo. De 
estabelecer um avivamento, tão poderoso 
que traga a presença do Rei dos reis e 
estabeleça Seu Reino de uma vez e para 
sempre. Todavia, o único que irá trazer isto a 
congregação dos santos de Israel é” A 
HISTÓRIA BIBLICA”. Voltar ao fundamento e 
a forma inicial da FÉ HEBRAICA.  
E este documento, assim como a classe da 
Toráh, e cada Shabbat, é isso, conhecer a 
história espiritual de um povo, Israel, é viver 
sabendo que somos a continuação e a 
conclusão, desta grande história de amor. 

Estamos muito agradecidos por tua 
contribuição ao nosso ministério. Está nos 
permitindo ir a maior excelência. 

https://www.PayPal.me/emcshalom  

 

SHALOM LEKULAM! 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  

Entra no nosso canal de 
Telegram (escaneia o 

código QR) 

  

http://www.zoom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com
https://www.paypal.me/emcshalom


14 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

 
 

 

 

 

 

 

 


