
1 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
PARASHÁ 10 MIKETZ | GÉNESIS 41:1 - 44:17 

Prohibida toda reproducción lucrativa - Utilizar bajo permiso 
 

www.emcshalom.com  YouTube EMC Shalom Internacional 
Contáctanos +1(786) 499 8073 correo emcshalomint@gmail.com 

 

 
Aliot a la Toráh: 

1. 41:1-14 
2. 41:15-38 
3. 41:39-52 
4. 41:53 – 42:18 
5. 42:19 – 43:15 
6. 43:16-29 
7. 43:30 – 44:17 
8. Maftir: 44:14-17 

Haftaráh: Melajim Alef (1 Reyes) 3:15 – 4:1 

Brit Hadashah: Mordejai (Marcos) 13:1 – 
14:31 

Lecturas adicionales del Brit HaJadasháh: 
Maaseh (Hechos) 7:9-16; Matitiahu (Mateo) 
7:2 

MIKETZ Significa “Al final”, “Al cabo”. 

 
Primera Aliáh, 41:1-14 

41:1 “Al final de dos años, Faraón tuvo un 
sueño: él estaba parado junto al Río Nilo;” 
(BKIM) – Y cabe la pregunta ¿al final de qué? 
La Escritura, siempre tendrá algo valioso para 
nuestra vida. Después de la larga espera de 
Yosef, este momento marca el inicio de su 
verdadera vida. Preparado por los duros 
acontecimientos vividos, podemos concluir 
que estaba listo para su ministerio salvador. 
Diecisiete años de rechazo de sus propios 
hermanos, huérfano a corta edad y la 
sobreprotección paternal, inicia trece años de 
infamias, servidumbre y esclavitud. En medio 
de este desolador panorama y nada 
envidiable vida, la mano del 
TODOPODEROSO estuvo formando, a 
plenitud y con lujo de detalles, el carácter 
correcto de aquel que vería cumplidos cada 
uno de sus sueños. Yosef estaba listo para 
asumir el papel por el cual había sido traído a 
la vida. Para que compartamos a plenitud lo 
glorioso de esta historia de éxito y grandes 
bendiciones, es necesario apoyarnos en la 

literatura hebrea tradicional, que nos da un 
espectro más amplio de los acontecimientos 
que la misma Escritura deja en entredicho, 
cumpliendo así lo ordenado por El Eterno: 
“ESCUDRIÑARLA”. Fue a los treinta años 

cumplidos el momento en el que Yosef inicia 
su ministerio; el mismo tiempo en el que 
nuestro Mesías Yeshúa lo hizo: Hilel (Lucas) 
3:23 “Yeshúa tenía como treinta años de 
edad cuando comenzó su ministerio público. 
Se suponía que era hijo de Yosef, hijo de Eli.” 
(BKIM). La diferencia estriba en que de 
Yeshúa se conoce a partir de los doce años, 
momento en el que fue encontrado en el 
templo hablando con el sacerdocio de la 
época, Hilel (Lucas) 2:42 “Cuando él tenía 
doce años, subieron a la Festividad como 
requería la Toráh.” (BKIM). La festividad de 
Pesaj sucede entre marzo y abril y Yeshúa 
nació en Sukot, entre septiembre y octubre, 
es decir, faltaba poco para sus trece años. 
Después de eso, la vida de Yeshúa se 
sumerge en aproximadamente 17 años de 
olvido literario, ya que no hay registros de los 
acontecimientos relacionados con Él durante 
ese período. Intentar buscar acerca de estos 
diecisiete años en la vida de Yeshúa será una 
búsqueda infructuosa, en la que no se tiene 
certeza porque “NO SE SABE”. Esto pudiera 
parecer insensato, pero no lo es. Hay cosas 
que simplemente no se conocen, “no se 
saben”, únicamente, Hilel (Lucas) 2:52 “Y 
Yeshúa crecía en sabiduría, en estatura y en 
el favor de Elohim y de los hombres.” (VIN). 

41:8 “Aquella mañana estaba inquieto su 
espíritu y envió a llamar a todos los magos 
y a todos los sabios de Egipto. Faraón les 
contó su sueño, pero no hubo quien se lo 
interpretara a Faraón” – Los sueños de 
Faraón lo habían turbado en gran manera. El 
mensaje espiritual que traían los sueños 
ningún mago o adivino lo podían interpretar. 
Este era el momento de Yosef. Esta era la 
hora establecida por YHVH para que fuera 
levantado. El término usado aquí para magos 
es en hebreo es “jartóm” (חַרְטֹם) del Strong 

Ingresa a nuestro canal 
de Telegram (escanea el 

código QR) 

  

http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com


EMC SHALOM INTERNACIONAL 

2 

#2748 que quiere decir: Hechicero u 
horoscopista. Esto demuestra que YHVH 
avergüenza a los idólatras, hechiceros y a los 
que los siguen, para mostrar su poder. Por 
muchas señales maravillosas que puedan 
hacer todos estos hechiceros, siempre es 
mayor el poder ilimitado del Altísimo. Ahora 
bien, es importante destacar que los eventos 
establecidos en La Toráh tienen propósitos 
muy específicos, uno de los cuales es llevar a 
los hijos de Israel a elevarse espiritualmente 
sobre los demás pueblos y sobre sus 
costumbres. YHVH no tiene establecida una 
competencia mundial de pueblos que 
obedezcan. Él ha establecido un pueblo que 
será luz de las naciones, Yeshaiahu (Isaías) 
49:6 “Él ha dicho: "Es gran cosa que tú seas 
mí siervo para establecer las tribus de Yaakov 
y recuperar la dispersión de Israel. Yo te he 
dado a ti por Pacto a un pueblo, Yo también 
te haré luz para las naciones, para que mí 
salvación se difunda hasta los confines de la 
tierra". (VIN) 

41:12 “Había allí con nosotros un joven 
hebreo, un servidor del jefe mayordomo; y 
entonces le contamos nuestros sueños, y 
él nos los interpretó, diciéndole a cada uno 
el significado de su sueño” – Como ya 
hemos mencionado, este era el momento que 
YHVH había establecido para que Yosef 
saliera a cumplir con el propósito para el cual 
había sido creado. Este es el comienzo del 
ministerio de Yosef: “Salvar al mundo de la 
hambruna”. ¿Te has preguntado para que 
YHVH te dio vida en este tiempo? Yermiahu 
(Jeremías) 1:5 “Antes de que yo te creara en 
el vientre, te elegí; antes de que nacieras, te 
consagré; te nombré profeta concerniente a 
las naciones”. (VIN) 

 

Segunda Aliáh, 41:15-38 

41:16 “Yosef respondió a Faraón: "No soy 
yo, Elohim dará a Faraón una respuesta 
que pondrá tu mente en Shalom.” – Una de 
las más grandes cualidades que debe tener 
un siervo de YHVH es la humildad. Aquí 
podemos ver que Yosef la había desarrollado 

al máximo nivel justamente en medio de 
todas sus penurias. Rab Shaul dijo: 
Romanos 12:3 “Le digo a cada uno de 
ustedes, por el favor que se me ha concedido, 
que nadie se estime en más de lo que 
conviene, sino que se estime con sensatez, 
conforme a la medida de fe que Elohim 
repartió a cada uno.” (VIN). Yosef reconoce 
que la “habilidad” de interpretar los sueños no 
era por sí mismo, sino que venía de YHVH. Él 
reconoció lo que más adelante Rab Shaul 
enseñaría: 1 Corintios 12:7-11 “Pero a cada 
cual se le da la manifestación del espíritu para 
provecho mutuo. 8Porque a uno se le da 
palabra de sabiduría por medio del espíritu; 
pero a otro, palabra de conocimiento según el 
mismo espíritu; 9a otro, fe por el mismo 
espíritu; y a otro, dones de sanidades por un 
solo espíritu; 10a otro, el hacer milagros; a otro, 
profecía; a otro, discernimiento de espíritus; a 
otro, géneros de idiomas; y a otro, 
interpretación de idiomas. 11Pero todas estas 
cosas las realiza el mismo y único espíritu, 
repartiendo a cada uno en particular como él 
designa”. (VIN) 

41:25 “Entonces Yosef dijo a Faraón: Los 
dos sueños de Faraón son uno; Elohim ha 
anunciado a Faraón lo que Él va a hacer” – 
Una vez el Faraón le cuenta sus sueños a 
Yosef, este le anuncia el mensaje. Había una 
relación tipológica en ambos sueños ya que 
se trataba de un mismo mensaje. Faraón 
estaba siendo informado de lo que pasaría 
muy pronto. De esta manera recaería sobre 
Faraón toda la responsabilidad de su pueblo 
si no actuaba con rapidez y sabiduría. El 
tiempo estaba medido, es decir, entraron en 
“TIEMPOS INMINENTES”. De la misma 
manera tenemos en estos días el mensaje de 
lo que YHVH hará con cada uno de nosotros 
y con toda la humanidad. Sabemos que la 
venida de YESHÚA es INMINENTE. Sin 
embargo, así como con Faraón, el mundo no 
entiende las señales y el mensaje que Elohim 
envía. Debemos hacer como Yosef, 
mostrarles la correcta interpretación, la que 
nos ha sido revelada: “Las dos casas de 
Israel”. 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

3 

41:29-30 “He aquí, vienen siete años de 
gran abundancia en toda la tierra de 
Egipto; y después de ellos vendrán siete 
años de hambre, y será olvidada toda la 
abundancia en la tierra de Egipto; y el 
hambre asolará la tierra.” – El número siete 
(7) en la gematría de La Toráh es símbolo de 
perfección. Ahora, la pregunta es: ¿Por qué 
perfección, tanto en la abundancia como en la 
escasez? Perfecto es sinónimo de plenitud, 
completo, conforme al diseño, fiel, etc. Es 
decir, que tanto la abundancia como la 
escasez vendrían, en todo el sentido de la 
palabra, incluso en las áreas de la vida 
cotidiana. Pero hay un detalle específico aquí 
y es que la abundancia se concentraría en la 
tierra de Egipto, pero la escasez y el hambre 
asolarían toda la tierra. Justo así ocurrió, la 
abundancia no se manifestó en otra nación 
solo en Egipto; pero ¿a qué se debió la 
abundancia? Pues al ¡PROPOSITO DIVINO! 
Vemos como a causa de los hijos de Israel se 
dan todas las cosas. Y al YHVH preservar al 
pueblo para Su propósito las demás naciones 
serian bendecidas. ¿Crees que es 
beneficioso ser parte del pueblo de las 
promesas? Es posible pensar que la 
abundancia que tendría Egipto sería gracias 
a Yosef, específicamente en el hecho de que 
YHVH estaba con él. Sin embargo, si en lugar 
de ser llevado a Egipto, Yosef hubiese sido 
llevado a otro lugar, sería precisamente en 
ese otro lugar donde se hubiese cumplido 
este pasaje, ya que cada una de las 
promesas hechas a los patriarcas fueron 
hechas por amor, Devarim (Deuteronomio) 
7:7-8a “YHVH no puso su corazón en ustedes 
o los escogió porque ustedes numeraban 
más que ningún otro pueblo – al contrario, 
ustedes eran los menos de todos los pueblos. 
8Más bien, fue porque YHVH los amó, y 
porque Él quiso guardar la promesa que hizo 
a sus padres.” (BKIM). Decir que Israel es el 
reloj profético del plan de Elohim es quedarse 
corto. Es mucho más que eso. Es el reloj, la 
mesa, el juego, el cuarto y todo lo que rodea 
ese reloj. El punto de la escasez en Egipto es 
interesante, pues en ese tiempo la mayor 
potencia económica era la egipcia, el eje 
principal de la economía de las demás 
naciones. Si la economía de Egipto estaba 

bien, la economía de las demás naciones 
estaría bien. Efecto que hasta el día de hoy 
rige el bienestar mundial. Sin embargo, para 
los que somos Israel, ese principio no opera 
con la misma contundencia que para el resto 
de los pueblos. Nuestro bienestar depende de 
nuestra obediencia al Eterno. Y así como un 
reloj marca en movimientos circulares los 
acontecimientos a su alrededor, nosotros 
como parte funcional de Israel, marcamos 
con nuestra obediencia la bendición que nos 
rodea. Devarim (Deuteronomio) 28:1 "Si 
escuchas atentamente a lo que YHVH tu 
Elohim dice, observando y obedeciendo 
todos sus mitzvot que yo te estoy dando hoy, 
YHVH tu Elohim te levantará por sobre todas 
las naciones de la tierra”. (VIN) 

41:38 “Entonces Faraón dijo a sus siervos: 
¿Podemos hallar un hombre como éste, en 
quien esté el espíritu de Elohim?” – Es 
Yosef quien, no solo comunica las 
intenciones irrevocables de Elohim, sino que, 
a su vez, plantea la forma más sabia para 
proceder durante el período de prueba por el 
que YHVH haría pasar a toda la tierra para 
cumplir sus propósitos. Ahora, la confesión de 
Faraón y el reconocimiento que hizo como 
máxima figura de autoridad en Egipto, 
además del respaldo de los sabios, quienes 
concordaron en que el Espíritu de Elohim 
estaba sobre Yosef, nos permite dimensionar 
hasta donde está dispuesto El Eterno de 
levantar a Su pueblo cuando camina en 
plenitud de carácter: Efesios 4:13 “hasta que 
todos seamos uno en la fe y conforme al 
conocimiento del Hijo de Dios, y un varón 
maduro, según la medida de la estatura de la 
plenitud del Cristo.” (Peshita); Efesios 4:13 
“hasta que todos lleguemos a la unidad que 
implica la confianza y el conocer al Hijo de 
YHVH con toda condición de hombre, a los 
niveles de madurez puestos por la perfección 
del Mashíaj”. (BKIM) 

 

Tercera Aliáh, 41:39-52 

41:40 “Tú estarás sobre mi casa, y todo mi 
pueblo obedecerá tus órdenes; solamente 
en el trono yo seré mayor que tú.” – Yosef 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

4 

probó ser un buen administrador. Fue 
escalando en autoridad y poder de manera 
íntegra y humilde. Primero, Potifar lo pone 
sobre su casa (solo Potifar y su esposa 
estaban por encima de Yosef). 
Posteriormente, es puesto sobre todos en la 
cárcel y por último sobre todo Egipto. Esto 
concuerda con las enseñanzas de Yeshúa: 
Matitiahu (Mateo) 25:23 “Su amo le dijo: 
'¡Excelente! Tú eres un sirviente bueno y 
confiable. Has sido fiel con una cantidad 
pequeña, así que te pondré a cargo de una 
cantidad grande. ¡Ven y únete a la felicidad 
de tu amo!” (BKIM). 

41:42 “Y Faraón se quitó el anillo de sellar 
de su mano y lo puso en la mano de Yosef; 
y lo vistió con vestiduras de lino fino y 
puso un collar de oro en su cuello” – El 
anillo es símbolo de autoridad. Faraón le 
estaba dando a Yosef la autoridad de hacer 
documentos legales en su nombre. Esto 
muestra la gran confianza que Faraón ponía 
en Yosef. El acto de vestirse, en la escritura, 
representa un cambio de vida. Rab Shaul dijo: 
Efesios 4:22-24 “Con respecto a su antigua 
manera de vivir, despójense del viejo   
hombre que está viciado por los deseos 
engañosos; 23pero renuévense en el espíritu 
de su mente, 24y vístanse del nuevo hombre 
que ha sido creado a semejanza de Elohim en 
justicia y santidad de verdad.” (VIN). Otro 
detalle interesante es la relación tan cercana 
de este pasaje con el de la parábola del hijo 
pródigo: Hilel (Lucas) 15:22-24 “Pero su 
padre les dijo a sus siervos: “Saquen 
enseguida el mejor vestido y vístanlo, y 
pónganle un anillo en la mano y calzado en 
los pies. 23Traigan el ternero cebado y 
mátenlo. Comamos y alegrémonos, 24porque 
este hijo mío estaba muerto y ha vuelto a vivir; 
estaba perdido y lo hemos hallado.” (VIN). 
YHVH estaba marcando un cambio de vida 
en Yosef, pero más allá de eso recordemos 
que Yosef es el padre de Efraím y es quien 
protagoniza esta parábola siendo el hijo 
pródigo. En el papel del hermano mayor está 
Yehudah, quien siempre está en rencilla con 
el menor por su despilfarro y mal manejo de 
vida. Una vez más, todo apunta a ese 
momento glorioso del regreso a casa por 

parte de Efraím. ¡Tú y yo amado hermano 
éramos Efraím! 

41:43 “Lo hizo montar en su segundo 
carro, y proclamaron delante de él: ¡Avrej! 
Y lo puso sobre toda la tierra de Egipto.” – 
La expresión en hebreo “avrej” (ְאַבְרֵך) del 

Strong #86 quiere decir: “Doblad Rodilla”. De 
esta manera faraón estaba anunciándole a 
todos el nombramiento de Yosef y como 
todos tendrían que doblar la rodilla, es decir 
inclinarse ante él. A Yeshúa se le otorga el 
mismo honor a escala universal: Filipenses 
2:9-10 “Por lo cual YHVH lo elevó al lugar 
altísimo y le otorgó El Nombre que es sobre 
todo nombre; 10para que, en honor al Nombre 
dado, Yeshúa, toda rodilla se doble, en el 
cielo, en la tierra, y debajo de la tierra.” (BKIM). 
Yosef, a pesar de ser hebreo, fue puesto por 
encima de todo en Egipto y Yeshúa no solo 
fue vendido por sus propios hermanos, sino 
que está por encima de toda la creación. 

41:45 “Y Faraón llamó a Yosef por el 
nombre de Tzafnat- Paneaj, y le dio por 
mujer a Osnat, hija de Poti-Fera, sacerdote 
de On. Y salió Yosef por toda la tierra de 
Egipto.” – Una vez más se pone de 
manifiesto el cambio de identidad. Ahora 
Yosef era acogido por otra cultura, otro país, 
otra familia; aunque no otra fe. Él nunca se 
olvidó de YHVH. Fue precisamente su 
fidelidad la causa de la prosperidad de Egipto. 
Pero es importante resaltar en este cambio de 
identidad detalles sobresalientes: Yosef, su 
nombre entre los de su casa, Tzafnat-Paneaj 
nombre entre   los   gentiles. Yeshúa, Nombre 
entre los de su casa, Jesús, Nombre entre los 
gentiles. Tzafnat-Paneaj, el salvador del 
mundo. Jesús el Salvador del mundo. Este 
Yosef se daría a conocer a sus hermanos en 
la segunda venida de ellos a comprar 
alimento. Yeshúa se dará a conocer entre sus 
hermanos en su segunda venida. Zejariah 
(Zacarias) 12:10 “Pero llenaré a la Casa de 
David y a los habitantes de Yerushalaim de 
un espíritu de piedad y compasión; y se 
lamentarán por el que mataron, llorando por 
él como por un hijo favorito y mostrando 
amarga tristeza como por un hijo primogénito” 
(VIN). 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

5 

41:49 “Así Yosef almacenó grano en gran 
abundancia, como la arena del mar, hasta 
que dejó de medirlo porque no se podía 
medir.” – La bendición de YHVH rebosa en 
aquellos a quienes se le ha conferido por 
propósito e integridad al mismo. Fue tan 
grande la cosecha que no hubo forma de 
contabilizarla. Hilel (Lucas) 6:38 “Den, y se 
les dará; medida buena, apretada, sacudida y 
rebosante se les dará en su regazo. Porque 
con la medida con que ustedes midan, se les 
volverá a medir”. (VIN) 

41:51-52: “Y al primogénito Yosef le puso 
el nombre de Menashéh, porque dijo: 
Elohim me ha hecho olvidar todo mi 
trabajo y toda la casa de mi padre. Y al 
segundo le puso el nombre de Efraím, 
porque dijo: Elohim me ha hecho fecundo 
en la tierra de mi aflicción.” – El nombre de 
Menashéh viene de la raíz “nasháh” (נָשָה) del 

Strong #5382 que significa: Echar al olvido, 
hacer olvidar u olvidarse. Es decir, que YHVH 
le había reconfortado por todas las 
adversidades que había sufrido, tanto en 
Egipto, como la que le causaron sus 
hermanos en la casa de su padre. El Nombre 
Efraím significa doble fruto o fructífero. Al 
nombrar así a su hijo, Yosef reconocía la 
prosperidad que había tenido o 
proféticamente, en la descendencia que 
tendría. Este nombre era dado en un sentido 
profético, hablando así de cuanto crecería la 
nación de Israel y que llegaría a los confines 
de la tierra. Los hijos de Yosef representan 
olvido y multiplicación. Ahora en el caso de 
los hijos espirituales de Yeshúa ha ocurrido lo 
mismo; la descendencia de Abraham 
zarandeada y dispersa, los que hemos creído 
en Yeshúa, nos hemos multiplicado por toda 
la tierra cumpliéndose lo prometido. Y el 
olvido se ha establecido en cuanto a su 
identidad y es ahora cuando muchos 
comienzan a entenderlo mediante el estudio 
de las raíces hebreas de la fe Bíblica. Rab 
Shaul dijo: Gálatas 3:29 “Y ya que son del 
Mashíaj, ciertamente son descendencia de 
Avraham, herederos conforme a la promesa” 
(VIN). 

 

Cuarta Aliáh, 41:53 – 42:18 

41:54: “y comenzaron los siete años de 

hambre, tal como Yosef había predicho. 

Hubo hambre en todos los países, pero en 

todo el país de Egipto había pan” – Cuando 

le somos fieles a YHVH, aún en medio de la 

crisis, tendremos sustento y no padeceremos 

necesidad. Como dijo el Rey David: Tehilim 

(Salmos) 37:25 “Fui joven y ya soy viejo, y 

nunca he visto a un justo desamparado, ni a 

su linaje mendigando el pan” (VIN). 

Continuando con el paralelo profético, Yosef 

en Egipto es el instrumento para mantener el 

sustento de alimento y salvación para el resto 

de la humanidad. Yeshúa es el pan de vida 

que sustenta a toda la humanidad que se 

acerca a él, sin importar del Egipto que venga. 

Yojanán (Juan) 6:55-56 “Porque mi carne es 

verdadera comida, y mi sangre es verdadera 

bebida. 56“El que come mi carne y bebe mi 

sangre permanece en mí, y yo en él. (VIN) 

41:57 “Y de todos los países venían a 
Egipto para comprar grano a Yosef, 
porque el hambre era severa en toda la 
tierra.” – YHVH siempre provee para 
nosotros y para compartir con los demás. Una 
de las premisas de la bendición es que Elohim 
bendice, para ser de bendición. 2 Corintios 
9:8-9 “Además, YHVH tiene el poder de 
proveerlos con toda clase de regalos en 
abundancia, para que siempre, en todas las 
formas tengan todo lo que necesitan para 
ustedes y para poder proveer en abundancia 
para toda buena obra. 9Como dice el Tanaj: 
“Él dio generosamente al pobre; su 
tzedakah permanece para siempre:" (VIN) 

42:6 “Y Yosef era el que mandaba en 
aquella   tierra; él era quien vendía a todo 
el pueblo de la tierra. Y llegaron los 
hermanos de Yosef y se postraron ante él 
rostro en tierra.” – Yosef fue el 
administrador del grano en Egipto. Fue para 
los egipcios el “proveedor de alimentos”. Acá 
comienza a cumplirse el sueño de Yosef. Se 
habían cumplido los sueños de los demás, el 
del Copero, el del Panadero y el de Faraón, 
solo faltaban los de Yosef. Ahora toman 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

6 

sentido los manojos de trigo y las gavillas en 
los sueños de Yosef, los cuales 
representaban el alimento y la provisión que 
solo prevalecería en manos suyas. YHVH 
siempre hace justicia a sus siervos que han 
sufrido por su causa. El Rey David dijo en 
Tehilim (Salmos) 3:1-3 “¡Oh YHVH, cuanto 
han aumentado mis adversarios! Muchos son 
los que me atacan, 2muchos dicen de mí: “No 
hay liberación para él en Elohim”. 3Pero tú, 
YHVH, eres mi escudo protector, mi gloria y 
el que levanta mi cabeza” (VIN). También 
Yojanan dijo: Hitgalut (Apocalipsis) 3:9 
“Mira, yo te daré algunos de la sinagoga del 
Satán, de los que dicen ser judíos y no lo son, 
sino que mienten. Mira, yo haré que lleguen y 
se postren delante de tus pies, y conocerán 
que yo te he amado” (VIN). 

42:8 “Yosef había reconocido a sus 
hermanos, aunque ellos no lo habían 
reconocido.” – Este verso hace referencia 
tipológica   a   la   situación moderna. Es decir, 
muchos de nuestros hermanos de la casa de 
Yehudah no conocen a Yeshúa, pero Yeshúa 
si los conoce a ellos. Claro está que forma 
parte del plan redentor en el que YHVH 
mismo fue quien les ha puesto dicho velo. 
Romanos 11:25 “Pues, hermanos, quiero 
que ustedes entiendan esta verdad que 
YHVH había antes ocultado, y ahora la ha 
revelado, para que no se imaginen que saben 
más de lo que en verdad saben. Es el 
endurecimiento, que a tal grado ha caído 
sobre Israel hasta que el mundo gentil haya 
entrado en la totalidad” (VIN). 

42:13 “Mas ellos dijeron: Tus siervos son 
doce hermanos, hijos del mismo padre en 
la tierra de Kenáan; y he aquí, el menor 
está hoy con nuestro padre, y el otro ya no 
existe.” – Este verso es sumamente 
interesante porque ellos reconocen ante 
Yosef que son doce hermanos, pero niegan la 
permanecía de entre ellos de uno, o sea de 
Yosef. “El otro ya no existe” y es así hoy día, 
pues en las esferas escatológicas de los 
judíos “Efraím ya no existe” y tiene que ser de 
esta manera. En una de las líneas de 
entendimiento, para los judíos, Efraím tiene 
que estar completamente muerto y en los 

huesos. De otra manera no se cumpliría la 
profecía de Yejezkel (Ezequiel) 37. Lee por 
favor, amado hermano, todo este capítulo y 
deja que el espíritu de profecía venga sobre ti 
y te eleve poderosamente. 

42:17-18 “Y los confinó en la casa de 
detención por tres días. 18Al tercer día 
Yosef les dijo: “Hagan esto y vivirán, 
porque yo soy un hombre respetuoso de 
ha'Elohim.” – De la misma manera YHVH ha 
tenido bajo custodia y especial cuidado a las 
diez tribus, a lo largo y a lo ancho de la 
dispersión estos 2000 años, que a manera 
profética y en el Remez, corresponde a 2 días, 
y ninguno de ellos estará perdido, solo 
aguardando el cumplimiento del tercer día, 
que en la interpretación exegética 
corresponde al Milenio de su Reinado en la 
Tierra. Yeshúa está siendo predicado 
diciéndole a todos los suyos, “haced esto y 
viviréis”. Maaseh (Hechos) 3:19 “Por lo 
tanto, arrepiéntanse [Teshuváh] y vuélvanse 
a YHVH, para que sus pecados sean 
borrados” (BKIM); Mordejai (Marcos) 16:15-
16 “Entonces, les dijo: "Cuando vayan por 
todo el mundo, proclamen Las Buenas 
Noticias a toda creación. El que confíe y sea 
sumergido, será salvo; el que no confíe, será 
condenado” (VIN). 

 

Quinta Aliáh, 42:19 – 43:15 

42:21 “Entonces se dijeron el uno al otro: 
Verdaderamente somos culpables en 
cuanto a nuestro hermano, porque vimos 
la angustia de su alma cuando nos rogaba, 
y no lo escuchamos, por eso ha venido 
sobre nosotros esta angustia.” – El primer 
paso para quedar absuelto en el juicio de 
YHVH es el arrepentimiento, en hebreo 
Teshuváh. Fue eso precisamente lo que 
comenzó a pasar aquí. Ellos reconocieron 
que la justicia divina había venido sobre ellos 
por haber hecho semejante atrocidad con su 
hermano, Gálatas 6:7 “No se engañen a 
ustedes mismos; ¡nadie se burla de YHVH! 
Una persona cosecha lo que siembra” (VIN). 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

7 

42:24 “Y se apartó de su lado y lloró. Y 
cuando volvió a ellos y les habló, tomó de 
entre ellos a Shimón, y lo ató a la vista de 
sus hermanos.” – Al oír la conversación de 
sus hermanos Yosef fue grandemente 
conmovido. Al no querer ser visto por sus 
hermanos, afectado se apartó de ellos 
dejando prisionero a Shimón como garantía 
de que ellos volverían. Resaltamos la 
inteligencia de Yosef además del don 
profético en él, el cual determinaba que todo 
lo que estaba haciendo era de parte del 
Eterno. Lo entendemos en el momento que 
es confirmado por el verdadero 
arrepentimiento de todos sus hermanos. 

42:25 “Yosef mandó que les llenaran sus 
vasijas de grano y que devolvieran el 
dinero a cada uno poniéndolo en su saco, 
y que les dieran provisiones para el 
camino. Y así se hizo con ellos.” – La 
misericordia debe prevalecer siempre sobre 
la ira. Independientemente de la falta que 
cometieron con su hermano, este los miró con 
amor. Suplió sus necesidades de manera 
gratuita y sobreabundante. La gracia también 
lo había inundado. De la misma manera 
YHVH muestra benevolencia con su pueblo, 
aun cuando este se alejó de su Toráh. A 
pesar de que hoy en día un gran porcentaje 
de la población Israelita en el mundo vive en 
desobediencia a la Toráh y a YHVH, Israel 
sigue siendo el pueblo escogido, continúa 
siendo cuidado y preservado por el Altísimo; 
Romanos 11:2a “YHVH no ha repudiado a 
su pueblo, al cual escogió de antemano” 
(VIN). 

42:30 “El hombre, el señor de aquella tierra, 
nos habló duramente y nos tomó por 
espías del país.” – Yosef no fue reconocido 
por sus hermanos en su primera visita. Tal es 
así, que el mensaje que llevaron de él a su 
padre fue totalmente negativo. De la misma 
manera, hoy en día muchos de nuestros 
hermanos de la casa de Yehudah siguen 
hablando cosas negativas de nuestro Adón 
Yeshúa porque aún no se les ha revelado. 

 

 

Sexta Aliáh, 43:16-29 

43:16 “Cuando Yosef vio a Biniamín con 
ellos, le dijo al mayordomo de su casa: 
“Lleva los hombres a la casa; sacrifica y 
prepara un animal, que estos hombres 
cenarán conmigo esta tarde”.” – Esta 
escena nos muestra proféticamente lo que 
pasará cuando Yeshúa vuelva, Hitgalut 
(Apocalipsis) 19:9 El malaj me dijo: "Escribe: 
'¡Qué benditos son aquellos que han sido 
invitados al banquete de bodas del Cordero! 
Entonces añadió: "Estas son las propias 
palabras de YHVH" (VIN). 

43:26 “Cuando Yosef regresó a casa, le 
trajeron el presente que tenían en su mano 
a la casa y se postraron ante él en tierra.” 
– Por segunda vez el sueño de Yosef se 
cumple. Solo que esta vez estaban todos, 
incluyendo Biniamín. El cumplimiento de los 
sueños seguía en proceso, los once manojos 
postrándose delante de él. 

 

Séptima Aliáh, 43:30 – 44:17 

43:30 “Y Yosef se apresuró a salir, pues se 
sintió profundamente conmovido a causa 
de su hermano y buscó donde llorar; y 
entró en su aposento y lloró allí.” – De la 
misma manera Yeshúa lloró sobre 
Yerushalaim. Lloró por sus hermanos, que no 
lo reconocieron. Lloró por lo que había de 
acontecerles. Lloró por Israel y lloró en el 
Getsemaní. Esta manifestación emocional de 
Yeshúa nos permite entender hasta qué 
grado llego la humildad del Creador del 
universo, bajando a la condición emocional 
de la criatura, realmente haciéndose 
semejante a los hombres en todo sentido; 
Filipenses 2:6-8 “Aun cuando Él era en 
forma de YHVH, no consideró ser igual a 
YHVH algo por lo cual aferrarse. 7Por el 
contrario, se despojó a sí mismo, en el hecho 
que tomó forma de esclavo, haciéndose como 
un ser humano, 8se humilló a sí mismo 
todavía más, haciéndose obediente hasta la 
muerte; ¡y muerte en la estaca como un 
criminal!” (VIN). 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

8 

44:14 “Yehudah llegó con sus hermanos a 
casa de Yosef, él estaba aún allí, y ellos 
cayeron a tierra delante de él.” – Este es 
otro evento profético. De la misma manera 
que se ha visto anteriormente, Yosef 
corresponde a una tipología de Yeshúa. Acá 
Yehudah se postra ante Yosef. De la misma 
manera sucederá en el futuro cuando la 
totalidad de la casa de Yehudah venga y se 
postre ante el Mashíaj y reconozca su 
Señorío. Entonces dirá: "Baruj Haba BeShem 
Adonai" (אדוני בשם  הבא   Bendito el que“ (ברוך 

viene en el nombre de YHVH”, cf. Matitiahu 
(Mateo) 23:39. 

44:16 “Entonces dijo Yehudah: ¿Qué 
podemos decir a mi señor? ¿Qué 
podemos hablar y cómo nos 
justificaremos? Elohim ha descubierto la 
iniquidad de tus siervos; he aquí, somos 
esclavos de mi señor, tanto nosotros 
como aquel en cuyo poder fue encontrada 
la copa.” – Al final de los tiempos nuestros 
hermanos de la casa de Yehudah 
reconocerán su iniquidad y se rendirán ante 
Yeshúa El Mashíaj y entonces las dos casas 
de Israel seremos un solo pueblo, con un solo 
pastor como estaba profetizado. Ahora bien, 
sería bueno apreciar que está profecía tuvo 
ya un inicio de cumplimiento, que ahora 
mismo estamos trabajando en ella y que 
tendrá un cierre de puertas, es decir, en otras 
palabras, se acabará la oportunidad: 
Yeshaiahu (Isaías) 11:13 “Y la envidia de 
Efraím será quitada, y los enemigos de 
Yehudah perecerán. Efraím no envidiará a 
Yehudah, y Yehudah no afligirá a Efraím”. 
(VIN); Yejezkel (Ezequiel) 37:16-17 "Tú, 
Ben-Adam, toma un palo y escribe en él: 
'Para Yehudah y aquellos unidos con él entre 
los hijos de Israel.' Toma otro palo y escribe 
en él: 'Por Yosef, el palo de Efraím y a   toda 
la casa de Israel que pertenece a él.' 
17Finalmente, tráelos juntos a un solo palo, 
para que se conviertan en uno en tu mano” 
(BKIM). Yojanán (Juan) 19:17 “Llevando la 
estaca Él mismo salió al lugar llamado 
Calavera (en arameo, Gólgota) (VIN); 
Matitiahu (Mateo) 27:35 “Después de 
clavarlo al madero, se repartieron sus 
vestidos, echando suertes;” (VIN). La estaca 

que cargó sobre sus hombros, más el madero 
que lo esperaba en el lugar de la calavera, 
corresponden a los dos palos que fueron 
unidos a su mano por los clavos. El 
derramamiento su sangre fue la señal de la 
Renovación del Pacto, Efesios 2:13-14 
“Pero ahora en el Mashíaj Yeshúa, ustedes 
que en otro tiempo estaban lejos se han 
acercado por la sangre del Mashíaj. 
14Porque Él es nuestra paz, que de ambos 
nos hizo uno. Él derribó en su carne la 
barrera de división, es decir, la hostilidad” 
(VIN). Como se ha visto hasta aquí existe una 
tipología muy marcada entre Yosef y Yeshúa. 
Entre la vida de Yosef y el ministerio de 
Yeshúa. Es interesante porque Yeshúa es 
conocido en la tradición profética judía como 
el Mashíaj Ben Yosef, el Mesías sufriente. Y 
también en la visión profética y de 
cumplimiento de los tiempos, estableciendo 
su reinado y poder sobre todas las naciones 
de la tierra, conocido como el Mashíaj Ben 
David. 

 

Conclusión 

Para el padre de Yosef fue como si hubiera 
recibido a su hijo de entre los muertos. Esto 
es una tipología marcada de la resurrección 
del Mesías, que luego ascendería al trono 
como Yosef, a gobernar sobre su pueblo y las 
naciones gentiles que queden durante el 
milenio. Todos esperamos ese día, y mientras 
llega ese reinado glorioso y la manifestación 
de la nueva Jerusalén, nuestro deber como 
cuerpo del Mesías, es llevar la revelación de 
reunificación que el Eterno nos ha regalado. 
Sea que estemos en el desierto, en prisión o 
en autoridad, no olvidemos nunca nuestra 
identidad israelita y nuestra tarea de llevar la 
buena noticia de la restauración del Reino de 
Israel y la esperanza para los gentiles, de ser 
injertados en el pueblo del Eterno a través del 
Pacto Renovado. 

 

 

 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

9 

Glosario 

- Aliáh: Subida, subir. 
- Brit Hadasháh: Pacto Renovado, Nuevo 

Pacto.  
- Drash: Tercer nivel de interpretación 

PaRDéS, lo aplicable y subjetivo del 
mensaje. 

- Haftaráh: Comentario de los profetas.  
- Jumash: Nombre de una Toráh que 

contiene comentarios rabínicos. 
- Kadosh: Santo. 
- Parasháh: Porción de la Toráh semanal.  
- Parashot: Plural de Parasháh. 
- Peshat: Lo literal del texto.  
- Remez: Comentario alegórico 
- Tanaj: Antiguo Pacto. 
- Toráh: Instrucciones, Pentateuco, Ley. 

 
Nota de edición: Cabe destacar en este 
momento y esperando que todos los 
hermanos que inician sus estudios de 
Parashá, puedan tener la claridad en cuanto 
al recurso utilizado por nosotros llamado: EL 
MIDRASH, el cual es el Comentario de los 
Rabinos más destacados en la historia 
literaria de Israel y quienes por ocupar 
lugares de eminencia en cuanto a su 
capacidad y entendimiento literario de LA 
TORÁH, nos permiten tener perspectivas 
más amplias de lo implícito y subjetivo del 
mensaje profético de Las Sagradas 
Escrituras Hebreas. Sin embargo, el lector y 
estudiante de TORÁH no necesariamente 
tiene la obligación de estar de acuerdo con 
dichas referencias. 

El material y recurso bíblico utilizado en este 

documento es por lo general de la Biblia 

Versión Israelita Nazarena (VIN), que es 

usada en primera instancia al citar cada 

texto bíblico en negrilla y será el versículo 

para comentar. Las ilustraciones a dichos 

textos obedecen a la      doctrina establecida en 

EMC SHALOM INTERNACIONAL como 

ministerio de Raíces Hebreas y de donde 

parten los Cuatro Pilares: 

Pilar 1. YESHÚA es YHVH. 

Pilar 2. Pronunciar Su Nombre YHVH. 

Pilar 3. Guardar Sus Mandamientos. 

Pilar 4. Sus promesas son solo para ISRAEL. 

Cada uno de estos pilares doctrinales son 

establecidos como dice Efesios 2:20 “siendo 

YESHÚA mismo nuestro FUNDAMENTO”. 

Así mismo, estos pilares los defendemos y 

exponemos en la predicación del único 

evangelio que los primeros emisarios 

pregonaron. 

La Biblia Versión Kadosh Israelita Mesiánica 

(BKIM), que también forma parte de los 

versículos citados en los comentarios, es 

usada por lo novedoso de su lingüística y por 

las palabras hebreas restauradas, al igual 

que por todos los textos cotejados con los 

documentos Qumram. Este material estará 

sujeto a evaluaciones constantes por parte de 

las autoridades del ministerio, pues 

anhelamos cada día esclarecer y corregir 

todo aquello que pueda estar sujeto a error de 

interpretación, interés personal, 

congregacional o por el simple entendimiento 

humano. Otros documentos usados en esta 

parasháh son: La Biblia La Peshita y la 

versión Biblia Textual. 

__________________ 

Fin de la Parashá. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

10 

Nuestros comentarios obedecen a la doctrina 
establecida en EMC SHALOM 
INTERNACIONAL como Ministerio de la 
Casa de Israel y son pilares que defendemos 
y exponemos en la predicación del Único 
Evangelio que los primeros emisarios 
(shlijim-apóstoles) pregonaron con un solo 
propósito: Restaurar el Reino de Israel. 
Maaseh (Hechos) 1:6 y dirigido a los 
destinatarios establecidos en Iaakov 
(Santiago) 1:1 y Kefá Álef (1 Pedro) 1:1 “LA 
CASA PERDIDA DE ISRAEL”. 

El mismo Rab Shaúl (Shaliaj Pablo) emisario 
por excelencia para todos los gentiles, sabía 
de antemano que su foco de alcance era 
solamente las doce tribus dispersas 
llamadas “Ovejas perdidas de la casa de 
Israel” [Melo HaGoim]: Plenitud de los 
gentiles, Maaseh (Hechos) 26:7 Es el 
cumplimiento de esta misma promesa que 
nuestras doce tribus esperan obtener, 
resueltamente haciendo sus actos de 
adoración noche y día; a pesar de esto, ¡es 
en relación con esta esperanza, su Majestad, 
que hoy soy acusado por los judíos! 

Este documento es comentado 
semanalmente en vivo y en directo en 
nuestras clases por internet, cada Shabat de 
9:00 a.m. a 12:30 p.m. (horario del Este de 
E.U.) a través de www.zoom.com y el ID 
para ingresar al canal de EMC SHALOM 
INTERNACIONAL es: ID 4637031177. La 
clave se cambia regularmente y se publica en 
el chat de Telegram. Si usted aún no está 
registrado, por favor escríbanos al email 
emcshalomint@gmail.com. 

Nuestro único deseo a través de este material 
es que tú y los tuyos sean más que 
bendecidos por un entendimiento superior de 
las Escrituras; moviéndonos del mensaje 
subjetivo de hoy y casi místico, a lo objetivo 
del mensaje, con una mayor certeza 
idiomática y envuelto en su ambiente cultural 
respectivo, dándonos así la mayor solidez 
interpretativa de los textos.  

Todos los creyentes en el Elohim de la Biblia 
tienen un común denominador y un solo 
deseo, el cual corresponde a establecer un 

“avivamiento” tan poderoso que traiga la 
presencia de El Rey de reyes y establezca su 
Reino de una vez y para siempre; pero lo 
único que traerá esto a la congregación de los 
santos de Israel es “LA HISTORIA BÍBLICA”, 
el volver al fundamento y a la forma inicial de 
la FE HEBREA. 

Este documento, así como la clase de Torah 
de cada Shabat, corresponde a eso: a 
conocer la historia espiritual de un pueblo, 
“ISRAEL”, y a vivir con el convencimiento de 
que somos la continuación y conclusión de 
esta hermosa historia de amor. Como se 
puede vincular o relacionar  

Estamos muy agradecidos por tus aportes a 
nuestro ministerio. Nos está permitiendo ir a 
mayor excelencia. 

https://www.PayPal.me/emcshalom  

 

 

SHALOM LEKULAM 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ingresa a nuestro canal 

de WhatsApp (escanea el 

código QR) 

 

http://www.gotomeeting.com/
http://www.zoom.com/
http://www.gotomeeting.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com
https://www.paypal.me/emcshalom


EMC SHALOM INTERNACIONAL 

11 

 

 

 
 

 


