
1 

Ingresa a nuestro canal de 
Telegram (escanea el 

código QR) 

  

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
PARASHÁ 48 SHOFTIM | DEUTERONOMIO 16:18 - 21:9 

Prohibida toda reproducción lucrativa - Utilizar bajo permiso. 

 

Para más información puede ubicarnos por medio de nuestra página web www.emcshalom.com  
también a través de nuestro canal en YouTube EMC Shalom Internacional 

y puedes escribirnos a nuestro correo emcshalomint@gmail.com

Aliyot de la Toráh: 

1. 16:18 - 17:13 
2. 17:14-20 
3. 18:1-5 
4. 18:6-13 
5. 18:14 - 19:13 
6. 19:14 - 20:9 
7. 20:10 - 21:9 
8. Maftir: 21:7-9 

Haftaráh: Yeshayah (Isaías) 51:12 - 52:12 

Brit Hadasháh:  Hitgalut (Revelación) 10:1 - 
11:19 

SHOFTIM Significa “Jueces”. 

 

Primera aliyá, 16:18 - 17:13 

16:18 “Nombrarás magistrados y oficiales 
para tus tribus, en todas tus poblaciones 
que Yahweh tu Elohim te está dando y que 
gobiernen al pueblo con la debida justicia”. 
– YHVH ordena establecer dos tipos de 
personas especiales: magistrados y oficiales. 
La palabra hebrea para magistrado es “shafát” 
פַט)  ,del Strong #8199 que significa causa (שָׁ
contender, defender, gobernar, juez, juicio, 
juzgar, litigar. Mientras que la palabra usada 
para oficiales es “shotér” (שיטֵר) del Strong 
#7860 que significa gobernador, oficial, 
principal. Esto quiere decir que, al establecer 
dos tipos de funcionarios, estaba mostrando 
la configuración de un poder legislativo y un 
poder ejecutivo, distribuidos en toda la tierra 
de Israel. De esta forma, cada grupo de 
personas tendrían estos oficiales que harían 
juicio sobre ellos. La función principal de 
estos dos grupos era hacer valer la Toráh en 
el pueblo. Esto nos enseña dos cosas.  

1. Solo tiene autoridad de juzgar aquel al 
que se le ha dado esa misión.  

2. Los jueces establecidos por YHVH 
deben ejercer su función con toda 
justicia.  

La palabra justicia en hebreo es “tsédec” 
 ,del Strong #6664 que significa: derecho (צֶדֶק)
equidad, honradez, justicia, con justicia, justo, 
rectitud. Rab Shaúl nos dice en Romiyim 
(Romanos) 2:13 “Porque no son 
simplemente los oidores de la Torah a 
quienes YAHWEH considera justos, sino son 
los hacedores de lo que dice la Torah los que 
serán justificados ante los ojos de YAHWEH” 
(BKIM). 

16:19 “No juzgarás injustamente: no 
mostrarás parcialidad; no aceptarás 
soborno, porque el soborno ciega los ojos 
de las personas de discernimiento y 
tergiversa el reclamo del justo”. – Como se 
dijo en el versículo anterior estos jueces 
debían hacer valer la justicia, lo cual 
implicaba ser imparcial, como lo enseña 
Yeshúa en Yojanan (Juan) 7:24 “No juzguen 
según las apariencias; juzguen con juicio 
justo.” (VIN). Además, la Escritura nos dice en 
Tehilim (Salmos) 15:1-5 “Yahweh, ¿quién 
habitará en tu Carpa? ¿Quién morará en tu 
Monte Kadosh? El que vive sin tacha y hace 
lo recto, el que habla la verdad de todo 
corazón, el que no calumnia con su lengua, ni 
le hace mal al prójimo, ni repite un reproche 
contra su vecino; el que mira con desprecio al 
despreciable, pero honra a los que respetan 
a Yahweh; el que cumple sus promesas 
aunque se perjudique, el que presta su dinero 
sin exigir intereses y no acepta soborno 
contra el inocente. El que vive así jamás 
caerá” (VIN).  

Una de las razones por las que debemos orar 
por aquellos que nos dirigen, es para que no 
caigan en el error de aplicar la justicia 
basados en intereses, percepciones o deseos 
personales al momento de producir una 
dirección, consejo o juicio. 

http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com


EMC SHALOM INTERNACIONAL 

2 

16:21-22 “No pongas un árbol ritual, de 
ninguna clase de árbol, junto al altar que 
hagas para Yahweh tu Elohim; ni erijas 
una columna de piedra; porque Yahweh tu 
Elohim detesta esas cosas”. – Una de las 
costumbres de culto pagano correspondía a 
erigir “cultos fálicos” como obeliscos o 
columnas de piedra, o hacer cultos bajo un 
pino u otros árboles frondosos. Esta conducta 
YHVH la prohíbe a Su pueblo. Es esto 
precisamente el error de la religión tradicional 
hoy día, ya que han tomado todas estas 
costumbres paganas y las han usado como 
instrumento para “evangeliza” y de esta 
manera seguir practicándolas. Es una 
abominación, una afrenta al Altísimo. Por eso 
es muy importante sacar de nuestras vidas 
todo vestigio de paganismo y de costumbre 
que nuestro Elohim detesta. 

17:1 “No sacrifiques para Yahweh tu 
Elohim un toro o una oveja que tenga 
algún defecto de naturaleza seria, porque 
eso es aborrecible para Yahweh tu 
Elohim”. – YHVH merece lo mejor. Siempre 
debemos buscar la excelencia en nuestro 
servicio para Él. Llevar a cabo un servicio y/o 
adoración mediocre es considerado por 
Elohim como una ofensa y algo abominable. 

17:2-5 “Si se encuentra en tu medio, en 
una de tus poblaciones que Yahweh tu 
Elohim te está dando, un hombre o una 
mujer que haya hecho lo que desagrada a 
Yahweh y haya transgredido Su alianza 
volviéndose a servir a otras deidades y 
postrándose ante ellas, ante el sol o la luna 
o ante cualquiera de la hueste celestial, 
algo que Yo nunca mandé y te han 
informado o llegas a enterarte, entonces 
debes hacer una investigación cabal. Si 
resulta verdad, si se establece el hecho de 
que se ha cometido un acto aborrecible en 
Yisrael, debes sacar al lugar público a ese 
hombre o esa mujer que realizó ese acto 
perverso y apedrearlo, sea hombre o 
mujer, hasta que muera”. – La idolatría es la 
principal fuente o raíz de los demás pecados, 
puesto que es considerado, en su esencia, 
como “adulterio espiritual”. Este acto va en 
contra del “Primer y más importante 

principio de toda la Toráh” descrito en 
Devarim (Deuteronomio) 6:4-5 "¡Sh'ma, 
Israel! יהוה Eloheinu, יהוה ejad [¡Escucha, 
Israel! YAHVEH nuestro Elohim, YAHWEH 
uno es]; amarás a YAHVEH tu Elohim con 
todo tu corazón, con todo tu ser y con todos 
tus recursos”.  

En este pasaje de la aliyá se nos dan cuatro 
pautas importantes para tener en cuenta:  

1. Aplica para el lugar en el que nos 
encontremos. Es decir, el lugar en el cual 
YHVH nos ha dado autoridad, ya sea 
nuestra casa, nuestra congregación (para 
el caso de los líderes y pastores). Es 
necesario entender que se habla tanto 
para el natural como para el extranjero 
que viva en Israel. 

2. Cualquier forma de idolatría se basa en 
la adoración al sol, la luna y demás 
creaciones. Esta es una práctica que 
Elohim condena. Es importante y 
necesario entender que todas las 
religiones paganas tienen su origen en 
Bavel. Este tipo de adoración se evidencia 
de muchas maneras, una de las cuales 
más ensalzada y errónea es la de decir 
que Elohim cambió el día de adoración del 
Shabat, establecido desde la creación, 
para el domingo (día del sol), haciendo en 
contravía a lo que Él había ordenado, ya 
que dice el versículo “algo que Yo nunca 
mandé.”  

Dice el comentario del Jumash: “Este 
término desmiente una noción 
comúnmente invocada por los idólatras, 
en el sentido de que los cuerpos celestes 
poseen poderes independientes puesto 
que Dios les ordenó que tengan dominio 
en ciertas áreas como la fertilidad, las 
lluvias, la salud, etcétera. Como respuesta 
a tales creencias erróneas, Dios dice que 
no les ha ordenado semejante 
encomienda en lo absoluto; más bien, Él 
creó ciertas fuerzas espirituales y 
naturales para que desempeñen 
funciones particulares, más estas no 
tienen ni la libertad ni el poder para elegir 



3 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

un curso de acción determinado”. 

3. Se debe verificar la veracidad del 
hecho. Esto es, determinar la culpabilidad 
o la inocencia del acusado. Ha esto se le 
llama hacer “juicio justo”. 

4. Se debe extirpar de raíz el mal de entre 
el pueblo. Una vez probada la 
culpabilidad del acusado se debe ejecutar 
juicio contra él. Tolerar el pecado significa 
hacerse partícipe de él. De esta manera 
se nos demandará por esto. Debemos ser 
fieles a Elohim y exterminar el pecado de 
cada área en nuestras vidas, así como de 
las personas que puso a nuestro cargo. 

17:6-7 “A una persona se le dará muerte 
únicamente por el testimonio de dos o más 
testigos, no se le debe dar muerte por el 
testimonio de un sólo testigo. Que las 
manos de los testigos sean las primeras 
contra él para darle muerte y después las 
manos del resto del pueblo. Así eliminarás 
el mal de tu medio”. – Para que una 
acusación sea válida debe estar respaldada 
por testigos, ya que es por mano de estos 
testigos que se recibirá juicio directamente. 
Para que un juicio sea válido es requerido que 
se haga basado en hechos comprobables y 
no en suposiciones.  

17:8-10 “Si un caso te resulta muy confuso 
para decidirlo, sea una controversia sobre 
homicidio, ley civil o asalto, asuntos de 
litigio en tus cortes, dirígete prontamente 
al lugar que Yahweh tu Elohim haya 
escogido, y comparece ante los 
sacerdotes lewíticos, o ante el juez a cargo 
en ese momento y preséntale tu problema. 
Cuando ellos te anuncien el veredicto en 
el caso, tú llevarás el veredicto que se te 
anuncie en ese lugar que escoja Yahweh, 
observando cuidadosamente todas las 
instrucciones que se te den”. – Estos 
versículos nos enseñan un principio muy 
importante a la hora de ejecutar juicio sobre 
alguien o acerca de alguna situación y es a no 
hacerlo a la ligera. Si la situación le es 
complicada al juez, entonces apelará a un 
grupo de jueces establecidos por YHVH. La 

Escritura nos dice en Mishlé (Proverbio) 
11:14 “Sin dirección, la nación fracasa; el 
éxito depende de los muchos consejeros” 
(NVI). 

17:12 “Si un hombre actúa 
presuntuosamente y desatiende al 
sacerdote encargado de servir allí a 
Yahweh tu Elohim, o al juez, ese hombre 
debe morir. Así eliminarás el mal de 
Yisrael”. – Desobedecer a las autoridades 
impuestas por YHVH es desobedecer a 
YHVH mismo. La rebeldía es pecado y la 
paga del pecado es la muerte. 

17:13 “Todo el pueblo oirá y tendrá temor 
y no actuará presuntuosamente otra vez”. 
– El juicio tiene dos objetivos principales: 

1. Castigar al pecador.  

2. Que sirva de ejemplo a los demás para 
alertarlos y advertirlos de no cometer un 
pecado similar porque acarreará las 
mismas consecuencias.  

La Escritura nos dice en Ivrim (Hebreos) 
13:17 “Obedezcan a los dirigentes y 
sométanse a ellos, porque ellos se mantienen 
vigilando sobre sus vidas, como personas 
que tendrán que rendir cuentas. Así que 
hagan esta tarea alegremente por ellos sin 
ninguna murmuración, porque esto no es 
provechoso” (BKIM). 

 

Segunda aliyá, 17:14-20 

17:14-15 “Cuando hayas entrado en la 
tierra que Yahweh tu Elohim te ha 
asignado y hayas tomado posesión de ella 
y te hayas establecido en ella, si dices: 
“Pondré un rey sobre mí, como todas las 
naciones a mi alrededor”, serás libre de 
establecer un rey sobre ti, uno escogido 
por Yahweh tu Elohim. Asegúrate de poner 
como rey sobre ti a uno de tu propio 
pueblo; no debes poner sobre ti a un 
extranjero, uno que no sea tu compatriota”. 
– Independientemente de que en el plan 
original de YHVH estaba la idea de que solo 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

4 

Él fuera el rey de Israel, permitió que Israel 
levantara un rey sobre ellos. Para el caso de 
que esto llegara a suceder, estableció como 
requisito primordial que el rey no debía ser de 
otra nación (extranjero). Esto nos enseña un 
principio importante a la hora de establecer 
un liderazgo. No se puede poner a atender 
asuntos de fe a alguien que no la tiene. El 
hecho de que hubiera un rey extranjero sobre 
Israel implicaba una dirección contraria a la fe 
que se profesaba al interior del pueblo.  

17:16-17 “Además él no deberá adquirir 
muchos caballos, ni enviar gente a 
Mitsráyim para aumentar su caballería, 
pues Yahweh les ha advertido: “No debes 
volver otra vez por ese camino”. Y no debe 
tener muchas esposas, para que no se 
descarríe su corazón; ni debe amasar 
plata y oro en exceso”. – Una de las 
características principales que debe tener un 
rey es la humildad. La Escritura dice en 
Mishlé (Proverbio) 30:8-9 “Aparta de mí la 
falsedad y la vanidad, y no me des ni pobreza 
ni riqueza. Sí, sólo provee lo suficiente y 
necesitado; 9 Porque si tengo mucho, puedo 
negarte y decir: "¿Quién es YAHWEH?" Y si 
soy pobre, puede que robe y así profane El 
Nombre de mi Elohim” (BKIM). El acumular 
muchas riquezas podía provocar un desvío 
en el corazón del rey. Yeshúa nos enseña en 
Matityah (Mateo) 6:24 “Nadie puede ser 
esclavo de dos amos; odiará al primero y 
amará al segundo, o despreciará al segundo 
y será fiel al primero. No puedes ser esclavo 
de los dos, YAHWEH y el dinero” (BKIM). Es 
necesario aclarar que no es el dinero el 
problema, sino el amor al dinero, como nos lo 
muestra Rab Shaúl en 1 Timoteo 6:10 
“Porque el amor al dinero es raíz de todos los 
males; y codiciándolo algunos, se 
descarriaron de la fe y se traspasaron a sí 
mismos con muchos dolores.” (VIN). 

17:18-20 “Cuando se siente en su trono 
real, tendrá una copia de esta Torah 
escrita para él en un rollo por los 
sacerdotes lewíticos. Que permanezca en 
su poder y que la lea durante toda su vida, 
para que aprenda a reverenciar a Yahweh 
su Elohim, a observar fielmente cada 

palabra de esta Torah, así como estas 
leyes. Así no actuará con arrogancia hacia 
sus compañeros ni se desviará de la Torah 
a la derecha ni a la izquierda, con el fin de 
que él y sus descendientes puedan reinar 
por mucho tiempo en medio de Yisrael”. – 
El primer paso en un liderazgo de éxito es la 
obediencia a la Toráh. El rey tenía que ser un 
erudito en la Toráh, debía leerla y meditar en 
ella todos los días de su vida. De la misma 
manera que dijo YHVH en Yahoshúa 
(Josué) 1:8 “Que este Libro de la Torah 
nunca cese de tus labios, sino que lo recites 
día y noche, para que observes fielmente 
todo lo que está escrito en él. Solamente 
entonces prosperarás en tus empresas y sólo 
entonces tendrás éxito” (VIN). El secreto del 
éxito está en guardar la Toráh y solo 
obedeciendo la Toráh, un líder puede ser 
justo y actuar según la voluntad de Elohim. 

 

Tercera aliyá, 18:1-5 

18:4-5 “Debes darle también las primicias 
de tu grano nuevo y de tu vino y de tu 
aceite y la primera lana esquilada de tus 
ovejas. Porque Yahweh tu Elohim lo ha 
escogido a él y a sus descendientes, de 
todas tus tribus, para estar a cargo del 
servicio en el nombre de Yahweh para 
siempre”. – Tanto el Kohen Gadol (Sumo 
Sacerdote) como los Kohanim (Sacerdotes) 
carecían de heredad porque su heredad era 
YHVH. Por esto YHVH estableció que las 
primicias fueran destinadas a ellos, quienes 
se dedicaban de tiempo completo al servicio 
a YHVH. Rab Shaúl nos enseña en 
Qorintiyim Álef (1 Corintios) 9:14 “Así 
también ordenó el Maestro a los que 
anuncian la Buena Noticia, que vivan de la 
Buena Noticia.” (VIN). 

 

Cuarta aliyá, 18:6-13 

18:6-7 “Si un levita quiere ir, de cualquiera 
de las poblaciones en todo Yisrael donde 
ha estado residiendo, al lugar que ha 
escogido Yahweh, puede ir siempre que lo 



5 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

desee. Puede prestar servicio en el 
nombre de Yahweh su Elohim igual que 
todos sus compañeros lewitas que estén 
allí cumpliendo delante de Yahweh”. – El 
levita estaba autorizado a servir a YHVH en el 
Templo. Es decir, no se circunscribía solo a 
los que vivían en Yerushaláyim. No había 
diferencia alguna entre él y sus hermanos. 
Entendemos por este escrito que ante YHVH 
somos iguales todos aquellos que le servimos, 
con la diferencia de tener cada uno o de haber 
sido puestos en diferentes responsabilidades. 

18:9 “Cuando entres en la tierra que 
Yahweh tu Elohim te está dando, no 
aprendas a imitar las prácticas 
aborrecibles de esas naciones”. – Es un 
grave error imitar las prácticas paganas para 
“dedicarlas” a YHVH. No podemos presentar 
adoración a Elohim según lo que nosotros 
creemos que le pudiera agradar, sino de la 
manera y con lo que Él ya ha establecido que 
le agrada. No llevaremos al mundo a YHVH 
siendo o haciendo lo mismo que ellos hacen; 
sino siendo y haciendo lo que YHVH nos ha 
dicho que hagamos. No tenemos que 
presentar un mensaje atractivo a los oyentes 
para que les cause admiración. Lo que 
corresponde es vivir lo que el Eterno nos ha 
mandado en su Toráh para así impactar a 
este mundo. 

18:12 “Porque todo el que hace esas cosas 
es aborrecible para Yahweh y por causa de 
esas prácticas aborrecibles Yahweh tu 
Elohim las está desposeyendo delante de 
ti”. – En los versículos anteriores se detalla 
una serie de prácticas de las naciones, las 
cuales YHVH declara como aborrecibles. 
Estas prácticas son justamente las causantes 
de que estas naciones fueran expulsadas de 
la tierra. Esto servía como una alerta y 
advertencia para la nación de Israel para que 
no cometieran los mismos errores porque de 
lo contrario recibirían las mismas 
consecuencias. 

18:13 “Debes ser íntegro con Yahweh tu 
Elohim”. – La palabra ‘íntegro’ viene del 
hebreo “tamim” (מִים  del Strong #8549 que (תָׁ
significa: sin defecto, entero, integridad, 

perfección, perfecto, recto, sin tacha. Lo que 
nos muestra que la mejor manera de ser 
íntegro es obedeciendo la Toráh y alejarse de 
todas estas prácticas paganas que YHVH 
condena. 

 

Quinta aliyá, 18:14 - 19:13 

18:14 “Esas naciones que tú estás a punto 
de desposeer acostumbran a acudir a los 
que echan la suerte y a los adivinos; a ti, 
sin embargo, Yahweh tu Elohim no te ha 
permitido nada semejante”. – Esto marca la 
diferencia entre el pueblo de Elohim y el 
mundo, es que el mundo depende de la 
suerte, el azar, la adivinación y la hechicería, 
entre otras prácticas aberrantes, mientras 
que el pueblo de Elohim depende de YHVH. 
Acudir a estas prácticas es abominación ante 
YHVH por lo que, aunque muchos lo hagan y 
les “resulte”, YHVH ha prohibido hacerlo. La 
Escritura nos dice en Hitgalut (Apocalipsis) 
22:14-15 “¡Qué bendecidos son aquellos que 
guardan la Torah, para que así tengan 
derecho a comer del Árbol de la Vida y para 
entrar por las puertas de la ciudad! Afuera 
están los perros, los que mal usan la drogas 
en relación con lo oculto, los inmorales 
sexuales, los asesinos, los adoradores de 
ídolos, y todos los que aman y practican 
falsedad” (BKIM). 

18:15 “Yahweh tu Elohim te levantará de 
entre tu propio pueblo a un profeta como 
yo; a él deberán hacerle caso”. – Aquí 
vemos una profecía mesiánica. En este 
versículo Mosheh anuncia el carácter del 
Mesías. Yeshúa personifica tres oficios:  

1. El de profeta. El cual se basa en el hecho 
de que representa a YHVH ante el pueblo. 
Es decir, que habla la Palabra de YHVH al 
pueblo. 

2. El de Kohen Gadol (Sumo Sacerdote). 
El cual se basa en el hecho de que 
representa al pueblo ante YHVH. Es decir, 
que intercede por el pueblo, como lo 
declara la Escritura en Yojanán Álef (1 
Juan) 2:1 “Mis hijitos, les estoy 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

6 

escribiendo estas cosas para que no 
pequen. Pero si alguno peca, tenemos a 
Yeshúa Ha Mashíaj, el Tzaddík, quien 
ruega al Padre por amor a nosotros” 
(BKIM). 

3. El de rey. El cual se basa en el hecho de 
que Él es el rey de Israel como está escrito 
en Lucas 1:28-33 Acercándose a ella, el 
malaj dijo: “¡Shalom, mujer favorecida! 
¡YAHWEH está contigo!” Ella estaba 
profundamente asustada por sus 
palabras, y estaba perpleja pensando qué 
significaría este saludo. El malaj le dijo: 
“No tengas temor Miryam, pues has sido 
favorecida por YAHWEH. ¡Mira! 
Concebirás en tu seno, y darás a luz un 
hijo, y lo vas a llamar Yeshúa. El será 
grande, será llamado el Hijo de Ha’Elyón. 
YAHWEH Elohim le dará el trono de su 
padre David; y reinará sobre la casa de 
Yaakov para siempre; su Reino no tendrá 
fin” (BKIM). 

18:18-19 “Yo les levantaré un profeta 
como tú de entre su propio pueblo: pondré 
mis palabras en su boca y les hablará a 
ellos todo lo que yo le mande; y si alguien 
se niega a hacer caso de las palabras que 
él hable en mi nombre, yo mismo le pediré 
cuentas”. – Una de las características del 
ministerio profético de Yeshúa está en hablar 
la Toráh de YHVH de manera íntegra. Él 
mismo lo confirmó en Yojanán (Juan) 14:8-
10 “Felipe le dijo: "Adón muéstranos al Padre, 
y será suficiente para nosotros". Yeshúa le 
respondió: "¿He estado tanto tiempo con 
ustedes, sin que tú me conozcas, Felipe? 
Todo el que me ha visto a mí, ha visto al 
Padre; así que, ¿cómo puedes decir: 
'Muéstranos al Padre'? ¿Tú no crees que Yo 
estoy unido con el Padre, y el Padre unido 
conmigo? Lo que les estoy diciendo, no lo 
digo de mi propia iniciativa, sino el Padre que 
vive en mí está haciendo sus propias obras” 
(BKIM). Como se puede apreciar Yeshúa es 
YHVH y las palabras que habla son las 
mismas que ya había hablado a Moshéh en la 
Toráh. ¿Cómo entonces puede decir la 
religión tradicional que Yeshúa trajo una 
nueva ley? ¡Cuán delicado es hacer caso 

omiso a las palabras de Yeshúa puesto que 
YHVH le pedirá cuentas! Yeshúa nos dice en 
Yojanán (Juan) 12:47-48 Si alguno oye lo 
que Yo estoy diciendo, y no lo cumple, Yo no 
lo juzgo; porque no he venido a juzgar al 
mundo, sino a salvar al mundo. Aquellos que 
me rechazan, y no aceptan lo que Yo digo 
tienen un juez: la Palabra que Yo he hablado 
los juzgará en el Ultimo Día” (BKIM). ¿Por qué 
seremos condenados por hacer caso omiso a 
las palabras de Yeshúa? Porque Él mismo 
nos dice en Yojanán (Juan) 14:23-24 
Yeshúa le respondió: "Si alguno me ama, él 
guardará mi Palabra; y mi Padre le amará, e 
iremos a él y haremos nuestro hogar con él. 
El que no me ama, no guarda mis Palabras; y 
la Palabra que están oyendo no es mía, sino 
del Padre que me envió” (BKIM).  

18:20 “Pero el profeta que presuma de 
hablar en mi nombre una palabra que yo 
no le haya mandado decir, o que hable en 
nombre de otras deidades, ese profeta 
deberá morir”. – Existen tres alertas en este 
versículo que conducen a la muerte:  

1. Aquel que presuma ser profeta sin ser 
llamado a tal ministerio.  

2. Aquel que siendo profeta hable lo que no 
le fue dicho. Es decir, que dé un mensaje 
que YHVH no le ha mandado a dar que no 
corresponda a la Toráh. 

3. Aquel que profetice en nombre de otras 
deidades. 

18:21-22 Y si te preguntas: “¿Cómo 
podremos saber que lo que se ha dicho no 
es la palabra de Yahweh?” Si el profeta 
habla en el nombre de Yahweh y la 
predicción no se cumple, esa predicción 
no era la palabra de Yahweh; el profeta la 
ha expresado presuntuosamente: no le 
tengas temor”. – La mejor manera de 
demostrar si el profeta habla en nombre de 
YHVH es que tenga el respaldo de Él. Es 
decir, si habla en nombre de Elohim entonces 
su mensaje se cumplirá. De lo contrario 
habría hablado por su propia opinión. YHVH 
siempre respalda Su palabra. 



7 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

Sexta aliyá, 19:14 – 20:9 

19:14 “No mudes las colindancias de tu 
vecino, establecidas por generaciones 
previas, en la propiedad que se te 
entregará en la tierra que Yahweh tu 
Elohim te está dando para que la poseas”. 
– El tomar lo que no es nuestro es 
considerado en la Toráh como robo. Esto 
también aplica a las tierras o territorios de los 
demás. En este caso específico no se trata 
solo de robar un pedazo de tierra a un 
hermano, sino que el robo se está haciendo a 
YHVH mismo puesto que toda la tierra de 
Israel es de Él y Él es Quién la da a Sus hijos 
para que las posean. 

19:16-20 “Si un hombre comparece contra 
otro para testificar maliciosamente y da 
falso testimonio contra él, las dos partes 
en disputa comparecerán ante Yahweh, 
ante los sacerdotes o jueces en autoridad 
al momento, y los jueces harán una 
investigación cabal. Si el hombre que 
testifica es un testigo falso, si ha 
testificado falsamente contra su prójimo, 
debes hacerle a él lo mismo que él 
planeaba hacerle a su prójimo. Así 
eliminarás el mal de tu medio; otros se 
enterarán y tendrán temor y no se volverá 
a hacer semejante maldad en tu medio”. – 
Una de las “diez palabras” (aseret ha-dibrot) 
es no dar falso testimonio contra nuestro 
prójimo. En caso de que se demuestre que 
una persona incurre en esta falta (dar falso 
testimonio), entonces se le aplicará la 
sentencia que le iba a tocar al acusado, en 
caso de que fuese encontrado culpable.  

19:21 “No debes mostrar piedad: Vida por 
vida, ojo por ojo, diente por diente, mano 
por mano, pie por pie”. – Este versículo ha 
sido, por mucho tiempo, sacado de su 
contexto. Este mandamiento ha sido dado a 
los jueces para que actúen justamente. El 
“Principio de la Restitución” se basa en este 
versículo, lo cual garantiza que el pago sea 
conforme a la deuda. En otras palabras, 
según el delito, es la sentencia. No más y no 
menos. 

20:1-4 “Cuando salgas a la batalla contra 
tus enemigos y veas caballos y carros de 
guerra, fuerzas más grandes que las tuyas, 
no les tengas miedo, que contigo está 
Yahweh tu Elohim, que te sacó de la tierra 
de Mitsráyim. Antes de entrar en batalla, el 
sacerdote debe acercarse y dirigirse a las 
tropas. Debe decirles: “¡Oye, Yisrael! 
Ustedes están a punto de entrar en batalla 
con su enemigo. Que no les falte el valor. 
No tengan miedo, ni pánico, ni temor de 
ellos. Porque es Yahweh su Elohim el que 
marcha con ustedes para dar la batalla por 
ustedes contra sus enemigos, para darles 
la victoria”. – En estos versículos se 
muestran dos verdades importantes:  

1. Es el hecho de que cuando se levanta 
guerra contra el pueblo de Elohim, esta es 
de carácter espiritual.  

2. Es YHVH el que da la victoria. Lo 
corrobora la escritura en Mishlé 
(Proverbio) 21:31 “Un caballo puede 
estar preparado para el día de la batalla, 
pero la victoria viene de YAHWEH” (VIN). 

20:5-7 Luego los oficiales se dirigirán a las 
tropas y les dirán: “Si hay alguno que ha 
construido una casa nueva y que no la ha 
estrenado, que se vaya y vuelva a su casa, 
no vaya a ser que muera en batalla y otro 
la estrene. Si alguno ha plantado una viña 
y nunca la ha cosechado, que se vaya y 
vuelva a su casa, no vaya a ser que muera 
en batalla y otro la coseche. Si hay alguno 
que haya pagado los desposorios por una 
esposa, pero que todavía no se ha casado 
con ella, que se vaya y vuelva a su casa, 
no vaya a ser que muera en batalla y otro 
se case con ella”. – Estos tres casos 
específicos se establecen para que un varón 
israelita pueda ser exonerado de sus deberes 
militares. Se hace por dos razones 
específicas:  

1. Para que puedan disfrutar del resultado de 
su trabajo, así como del matrimonio.  

2. Para que estén completamente 
concentrados en la batalla. Dice el 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

8 

comentario del Jumash: “Los tres 
hombres mencionados aquí deben dejar 
el campo de batalla por una razón más 
práctica: su mente estará en su casa, su 
viña o su novia, y carecerán de voluntad 
para pelear”. 

20:8 Los oficiales volverán a dirigirse a las 
tropas y a decirles: “Si hay alguno que 
tiene miedo y le falta valor, que se vaya y 
vuelva a su casa, no vaya a ser que el valor 
de sus compañeros flaquee como el suyo”. 
– El miedo es, en resumen, falta de confianza 
en las promesas de YHVH. El miedo es 
pecado y el pecado contamina a los demás. 
La razón por la cual se ordenaba salir a los 
miedosos era porque podían hacer que los 
demás sintieran temor.  

Debemos reemplazar el miedo por el amor 
porque la Escritura nos dice en Yojanán Álef 
(1 Juan) 4:18 “No hay temor en el amor. Por 
el contrario, el amor que ha logrado llegar a la 
perfección se despoja del temor, porque el 
temor tiene que ver con castigo; la persona 
que permanece con temor no ha llegado a 
madurez referente al amor” (VIN). Dice el Dr. 
Ketriel Blad: “Hay tres tipos de guerras en 
Israel: (1) La guerra de mitzvá: contra las siete 
naciones y Amalek, ordenada por el Eterno; 
(2) La guerra de defensa nacional: contra los 
enemigos que vienen a atacarnos; (3) La 
guerra ha-reshut: contra otras naciones para 
ensanchar el territorio de Israel. La última 
debía tener el consentimiento del Gran 
Sanedrín, mientras que las primeras dos 
podían ser iniciadas por el rey”. 

 

Séptima aliyá 20:10 - 21:9 

20:16-18 “Sin embargo, en los poblados de 
estas naciones que Yahweh tu Elohim te 
está dando como herencia, no dejarás ni 
una persona con vida. No, debes 
proscribirlos, a los jetitas, los emoritas, 
los kenaanitas, los perezitas, los jiwitas, y 
los yevusitas, como te ha mandado 
Yahweh tu Elohim, para que no te 
induzcan a hacer todas esas cosas 

aborrecibles que ellos han hecho para sus 
deidades y no te hagas culpable delante de 
Yahweh tu Elohim”. – El pecado debe ser 
cortado de raíz, de lo contrario existirá la 
posibilidad de que contamine al resto. Rab 
Shaúl nos enseña en Galatiyim (Gálatas) 5:9 
“Sólo se requiere un poco de jamets para 
leudar toda la masa” (BKIM). 

21:8 “Absuelve, Yahweh, a tu pueblo 
Yisrael a quien redimiste y no permitas 
que la culpa por la sangre del inocente 
quede entre tu pueblo Yisrael”. “Y serán 
absueltos de culpa por ese homicidio.” – 
En los versículos anteriores se trata el caso 
de que alguien haya sido encontrado muerto 
y no se sepa quién lo mató. Este hecho hace 
que la culpa caiga sobre toda la nación, por lo 
que los sacerdotes deberán hacer un 
sacrificio expiatorio por esta culpa. Esto nos 
enseña un principio muy importante: el hecho 
de que como comunidad somos responsables 
de los demás. Cualquier falta que alguien en 
la comunidad cometa puede afectar al resto 
de la misma. Por lo que tenemos que ser muy 
cautelosos y precavidos. En ocasiones 
pensamos que nuestros pecados nos afectan 
solo a nosotros, pero la realidad es que 
también afectan a los que nos rodean. 

 

Esta Parashá contiene los mandamientos 
491 - 531 de los 613: 

491. Precepto de nombrar jueces y oficiales 
en cada comunidad judía, Devarim 
(Deuteronomio) 16:18 

492. Precepto de obedecer siempre al 
Sanedrín, Devarim (Deuteronomio) 17:10 

493. Precepto de designar un rey sobre Israel, 
Devarim (Deuteronomio) 17:15 

494. Precepto para el rey de escribir un Rollo 
de la Torá (Séfer Toráh) para sí mismo, más 
que otros judíos, Devarim (Deuteronomio) 
17:18 



9 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

495. Precepto de dar al kohen la ante pierna, 
la quijada y el estómago de una ofrenda, 
Devarim (Deuteronomio) 18:3 

496. Precepto de separar la terumáh guedolá, 
Devarim (Deuteronomio) 18:4 

497. Precepto de dar al kohen lo primero de 
la lana, Devarim (Deuteronomio) 18:4 

498. Precepto para los kohanim de oficiar en 
el Santuario por turnos, y juntos durante las 
festividades, Devarim (Deuteronomio) 18:6-8 

499. Precepto de escuchar a cualquier 
profeta que no cambie los preceptos de la 
Torá, Devarim (Deuteronomio) 18:15 

500. Precepto de designar seis ciudades de 
refugio, Devarim (Deuteronomio) 19:3 

501. Precepto de hacer a los testigos 
conspiradores (edim zomemim) conforme 
habían conspirado hacer contra otra persona, 
Devarim (Deuteronomio) 19:19 

502. Precepto de ungir a un kohén para la 
guerra, Devarim (Deuteronomio) 20:5-7 

503. Precepto de actuar en una guerra 
opcional conforme la Torá estipula, Devarim 
(Deuteronomio) 20:10 

504. Precepto de desnucar a una becerra en 
un valle escabroso, Devarim (Deuteronomio) 
21:4 

505. Prohibición de plantar árboles en el 
Santuario, Devarim (Deuteronomio) 16:21 

506. Prohibición de erigir un pilar para 
idolatría, Devarim (Deuteronomio) 16:22 

507. Prohibición de ofrecer un animal con un 
defecto temporal, Devarim (Deuteronomio) 
17:1 

508. Prohibición de desobedecer al Sanedrín, 
Devarim (Deuteronomio) 17:11 

509. Prohibición de designar un rey que no 
sea judío, Devarim (Deuteronomio) 17:15 

510. Prohibición para el rey de adquirir 
demasiados caballos, Devarim 
(Deuteronomio) 17:16 

511. Prohibición de habitar jamás en Egipto, 
Devarim (Deuteronomio) 17:16 

512. Prohibición para el rey de tener 
demasiadas esposas, Devarim 
(Deuteronomio) 17:17 

513. Prohibición para el rey de amasar 
demasiado oro y plata, sino sólo lo que 
necesita, Devarim (Deuteronomio) 17:17 

514. Prohibición para los leviim de tener 
patrimonio territorial en la Tierra de Israel, 
Devarim (Deuteronomio) 18:1 

515. Prohibición para la tribu de Leví de tomar 
del botín cuando se conquista la Tierra de 
Israel, Devarim (Deuteronomio) 18:1 

516. Prohibición de practicar adivinación, 
Devarim (Deuteronomio) 18:10 

517. Prohibición de practicar hechicería, 
Devarim (Deuteronomio) 18:10 

518. Prohibición de contratar hechiceros, 
Devarim (Deuteronomio) 18:10-11 

519. Prohibición de consulta a un espiritista 
de Ov, Devarim (Deuteronomio) 18:10-11 

520. Prohibición de consulta a un espiritista 
de Yidoní, Devarim (Deuteronomio) 18:10-11 

521. Prohibición de consultar a un muerto, 
Devarim (Deuteronomio) 18:10-11 

522. Prohibición de profetizar en falso, 
Devarim (Deuteronomio) 18:20 

523. Prohibición de profetizar en nombre de 
un ídolo, Devarim (Deuteronomio) 18:20 

524. Prohibición de abstenerse de matar a un 
falso profeta y tenerle miedo, Devarim 
(Deuteronomio) 18:22 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

10 

525. Prohibición de alterar los lindes entre 
nuestra propiedad y la ajena, Devarim 
(Deuteronomio) 19:14 

526. Prohibición de juzgar con un solo testigo, 
Devarim (Deuteronomio) 19:15 

527. Prohibición de apiadarse de una persona 
que causa daños monetarios, Devarim 
(Deuteronomio) 19:21 

528. Prohibición de temer al enemigo en la 
batalla, Devarim (Deuteronomio) 20:1 

529. Prohibición de dejar vivos a los 
habitantes de Kenaan, Devarim 
(Deuteronomio) 20:16 

530. Prohibición de cortar los árboles de una 
ciudad cuando se le hace la guerra, Devarim 
(Deuteronomio) 20:19 

531. Prohibición de arar o plantar en el valle 
escabroso donde la becerra fue desnucada, 
Devarim (Deuteronomio) 21:4 

 

_______________ 
 
Fin de la Parashá. 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nuestros comentarios obedecen a la doctrina 
establecida en EMC SHALOM 
INTERNACIONAL como Ministerio de 
Raíces Hebreas y son pilares que 
defendemos y exponemos en la predicación 
del Único Evangelio que los primeros 
emisarios (shlijim-apóstoles) pregonaron 
con un solo propósito: Restaurar el Reino de 
Israel. Maaseh (Hechos) 1:6 y dirigido a los 
destinatarios establecidos en Iaakov 
(Santiago) 1:1 y Kefá Álef (1 Pedro) 1:1 “LA 
CASA PERDIDA DE ISRAEL”. 

El mismo Rab Shaúl (Shaliaj Pablo) emisario 
por excelencia para todos los gentiles, sabía 
de antemano que su foco de alcance era 
solamente las doce tribus dispersas 
llamadas “Ovejas perdidas de la casa de 
Israel” [Melo Ha Goyim]: Los justos de las 
naciones”, Maaseh (Hechos) 26:7. Es el 
cumplimiento de esta misma promesa que 
nuestras doce tribus esperan obtener, 
resueltamente haciendo sus actos de 
adoración noche y día; a pesar de esto, ¡es 
en relación con esta esperanza, su Majestad, 
que hoy soy acusado por los judíos! 
 
Este documento es comentado 
semanalmente en vivo y en directo en 
nuestras clases por internet, cada Shabat de 
9:00 a.m. a 12:30 p.m. (Horario Este de EU) 
a través de www.zoom.com y el ID para 
ingresar al canal de EMC SHALOM 
INTERNACIONAL es: ID 4637031177  
 
Nuestro único deseo a través de este material 
es que tú y los tuyos sean más que 
bendecidos por un entendimiento superior de 
las Escrituras; moviéndonos del mensaje 
subjetivo de hoy y casi místico, a lo objetivo 
del mensaje, con una mayor certeza 
idiomática y envuelto en su ambiente cultural 
respectivo, dándonos así la mayor solidez 
interpretativa de los textos. 
 
Todos los creyentes en el Elohim de la Biblia 
tienen un común denominador y un solo 
deseo, el cual es establecer un 
“avivamiento” tan poderoso que traiga la 
presencia de El Rey de reyes y establezca su 
Reino de una vez y para siempre; pero lo 

http://www.gotomeeting.com/
http://www.zoom.com/
http://www.gotomeeting.com/


11 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

único que traerá esto a la congregación de los 
santos de Israel es “LA HISTORIA BÍBLICA”, 
el volver al fundamento y a la forma inicial de 
la FE HEBREA.  
 
Este documento, así como la clase de Toráh 
de cada Shabat, están orientadas hacia el 
conocimiento de la historia espiritual de un 
pueblo: “ISRAEL”; así como a vivir con el 
entendimiento de que somos la continuación 
y conclusión de esta hermosa historia de 
amor.  

Estamos muy agradecidos por sus aportes a 
nuestro ministerio. Nos está permitiendo ir 
con mayor excelencia. 

https://www.PayPal.me/emcshalom 
 

¡SHALOM LEKULAM! 

 
 

 

 

 

Ingresa a nuestro canal de 
Telegram (escanea el código 

QR) 

 

https://www.paypal.me/emcshalom

