EMC SHALOM INTERNACIONAL
PARASHA 04 VAYERA | GENESIS 18:1 - 22:24

Prohibida toda reproduccioén lucrativa - Utilizar bajo permiso

Para mas informacién puede ubicarnos por medio de nuestra pagina web www.emcshalom.com
también a través de nuestro canal en YouTube EMC Shalom Internacional
y puedes escribirnos a nuestro correo emcshalomint@gmail.com

Aliyot de la Torah:

18:1-14
18:15-33
19:1-20
19:21-21:4
21:5-21
21:22-34
22:1-24

Maftir: 22:20-24

Haftara: Melakhim Bet (2 Reyes) 4:1-37
[Askenazi]; Melakhim Bet (2 Reyes) 4:1-23
[Sefardi]

Brit Hadashah: Mordekhay (Marcos) 4:21 -
6:56; Hilel (Lucas) 17:28-37

VAYERA Significa “Aparecid”.

N~ WONE

Primera aliya, 18:1-14

18:1-3 Yahweh se le Aparecio [a Avraham]
en la encina de Mamré; estaba sentado a
la entrada de la carpa cuando el dia
calentaba. Al levantar la vista vio a tres
hombres de pie cerca de él. Tan pronto los
vio corrié desde laentrada de lacarpa para
saludarlos, e inclinandose hasta el suelo,
dijo: “Mis patrones, si tienen la bondad, no
se retiren de su servidor”. — En este pasaje
se narra la visita de tres personajes. Sin
embargo, el v.1 dice que “YHVH se Apareci¢”.
Por lo que tenemos dos posturas:

1. Que YHVH se presentara y ademas los
tres personajes: Se exponen dos eventos
gue se entrelazan en un mismo momento.
Es decir, Avraham recibe la visita de
YHVH y en cierto momento levanta la vista
y ve tres hombres de pie cerca de él.
Estamos claros que estos tres personajes
eran seres celestiales adoptando figura
humana. Algunos comentaristas sefialan
gue Avraham dej6é de hablar con YHVH
para atender a estos tres visitantes.

2. Que uno de esos tres personajes fuera

Ingresa a nuestro canal de
Telegram (escanea el
cédigo QR)

YHVH: La Escritura relata que Avraham
recibe la visita de tres personajes, uno de
los cuales era YHVH. Segun esta postura,
se parte de un relato general en el v.1, sin
dar detalles de este evento a un relato
particular v.2, entregando los detalles de
la historia mencionada en el verso
anterior. En los versiculos siguientes
podremos obtener mas luz a la hora de
interpretar esta segunda postura.

18:10 “Entonces uno dijo: “Yo volveré a ti
el afio que viene, jy Sarah tu mujer tendra
un hijo!” Sarah estaba escuchando a la
entradadelacarpa, que quedaba detras de
él”. — Lo observado en este verso es que uno
de esos tres personajes le dice a Avraham
que vendria a €l y que su esposa concebiria.
Es decir, este personaje le estaba dando el
tiempo del cumplimiento de la promesa en la
gue Sarah, su esposa, tendria descendencia.
La expresion “el afio” en hebreo es “et” (ny)
del Strong #6256 denotando tiempo o
periodo designado. En fin, Sarah deberia
tener plena seguridad de esa promesa pues
Elohim habia fijado un dia para ese
nacimiento.

18:12 Asi que Sarah se rio en su interior,
diciendo: “Ahora que estoy seca, ¢voy a
tener disfrute, con mi esposo tan viejo?”.
— “Rio” en hebreo es “tsakjac” (pny) del
Strong #6711 que significa: reirse a
carcajadas, sentido de burla. Ella no estaba
solo haciendo wuna pregunta. Estaba
burlandose de lo que Elohim le decia. YHVH
no solo pudo oir sus palabras, sino que mird
la burla que habia en su corazén.

18:13-14 “Entonces Yahweh le dijo a
Avraham: “;jPor qué se rio Sarah,
diciendo: ‘¢ Tendré de veras un hijo, como
soy de vieja?’ ¢Hay algo demasiado dificil
para Yahweh? Yo volveré a ti a su tiempo
el afio que viene y Sarah tendra un hijo”. —
Haciendo un paralelismo entre los versiculos
1-3, 10y 14, se entiende que uno de esos tres


http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com

visitantes era YHVH, puesto que el v.10 dice
gue uno de ellos le informa que vendria para
el proximo afio y que Sarah tendria un hijo.
En el v.14 vemos que es YHVH quien lo dice,
demostrando que el Altisimo fue quien se
present6 en forma humana para confirmar la
promesa a Avraham, dando a entender que
El mismo seria quien restauraria esa
descendencia en el futuro: Yohanan (Juan)
1:1 “En el principio existia el Verbo, y el Verbo
estaba con el Todopoderoso, y el Verbo era
poderoso” (VIN); Maaseh (Hechos) 1:6 “Asi
gue los que estaban reunidos la preguntaron:
“Maestro, ;en este tiempo es que le vas a
restituir el reino de Yisrael?” (VIN); Timotios
Alef (1 Timoteo) 3:16 “Indiscutiblemente,
grande es el misterio de nuestra fe: “El se
manifesté en la carne, fue justificado por el
espiritu, visto por los mensajeros, proclamado
entre las naciones, creido en el mundo, y
recibido arriba en gloria” (VIN).

Segunda aliya, 18:15-33

18:15 “Sarah mintié diciendo: “Yo no me
rei, porque estaba asustada”. Pero El
respondioé: “Tu te reiste”” — Sarah, invadida
por el temor, negd haberse reido. Sin
embargo, YHVH, que conoce los corazones
la pone al descubierto; pero lo hace en un
sentido de confortarla, mas que de
condenarla; ya que no se registra en la
Escritura una reprension por eso.

18:19 “Porque yo lo he escogido, para que
instruya a sus hijos y a su posteridad a
observar el camino de Yahweh haciendo lo
gue es justo y correcto, para que Yahweh
le cumpla a Avraham lo que le ha
prometido”. — YHVH declara que el objetivo
principal de Su eleccion a nuestro padre
Avraham, habia sido para que instruya a su
descendencia en la Torah, siendo este un
requisito condicional para alcanzar la
bendicion prometida al pueblo. En otras
palabras, para poder alcanzar las
bendiciones prometidas por el Eterno,
debemos ser fieles a Su Torah. cf. Devarim
(Deuteronomio) 28:1-14 “Bendiciones por la
obediencia”. Agrega el comentario del

EMC SHALOM INTERNACIONAL

Jumash: “La grandeza de Avraham, y la razon
por la que le correspondia una funcion
especial en la direccion Divina del mundo, fue
porque Dios dijo que se debia a lo que
Avraham le ensefiaria a sus hijos”
(Comentario tomado del Libro de Bereshit
(Génesis) 18:19. Jumash, p.87).

18:23 Avraham se adelantdé a preguntar:
“¢Exterminaras al justo junto con el
malvado?”. — Este pasaje revela la cualidad
basica que debe tener un siervo de YHVH que
es la compasién. Es decir, no desear la
destruccion del impio, sino su salvacion;
pedirle al Eterno que les dé la posibilidad de
volverse de sus malos  caminos.
Complementa esta idea el comentario del
Jumash: “Avraham encarnaba, en su forma
mas noble, su nuevo papel de padre de una
multitud de naciones. Incluso los malvados
habitantes de Sodoma despertaron su
compasion, y el desbordaba de dolor por la
suerte a la que quedarian inminentemente
condenados” (Comentario tomado del Libro
de Bereshit (Génesis) 18:23. Jumash, p.87).
Podemos pensar también que habia en
Avraham un sentido de preocupacion por su
sobrino Lot que vivia en Sedom (Sodoma),
motivo por el cual él apela a la justicia de
YHVH.

18:32 Y dijo: “No se enoje Yahweh si hablo
una ultima vez: ¢Qué tal si se encuentran
alli diez?”. Y él respondié: “No la destruiria,
por amor a los diez”. — Seis veces intercede
Avraham por un numero distinto de justos.
Seis es un numero que indica terminado y
completo, ademas de ser un ndamero que
representa al hombre. El seis también esta
representado en el hebreo pictogréfico por un
clavo o gancho. Al analizar el pasaje, vemos
como en las tres primeras intercesiones, cada
vez que Avraham lo hace el nimero baja de
cinco en cinco desde cincuenta hasta
cuarenta. El cinco representa la ventana o la
exhalacion de la bendicion. Después, las
otras tres intercesiones bajan de diez en diez.
El diez representa la mano del Todopoderoso.
Es decir, la mano que salva o bendice al
hombre sefialando la obra del Mashiaj que
nos salvé en el madero. Esto nos lleva a
entender que cada una de las manos de




Yeshua fueron atravesadas por un clavo para
nuestra salvacion. La intercesion en este
pasaje tenia como propoésito salvar. De la
misma manera nuestro salvador intercede por
nosotros: Ivrim (Hebreos) 7:25 “Por eso
también puede salvar completamente a los
que por medio de él se acercan a Elohim,
puesto que vive para siempre para interceder
por ellos” (VIN).

Tercera aliya, 19:1-20

19:1a “Los dos mensajeros llegaron a
Sedom al anochecer, cuando Lot se
hallaba sentado a la puerta de Sedom”. —
El relato comienza haciendo alusion a dos de
los tres personajes que habian visitado a
Avraham. Anteriormente pudimos entender
gue uno de ellos era YHVH. Los otros dos se
dirigieron a Sedom (Sodoma) con dos
objetivos claros: Hacer juicio sobre la ciudad
y salvar a Lot. Que Lot estuviera a la puerta
de la ciudad podia indicar que estaba sentado
con los jueces de esa ciudad para resolver un
problema propio o de otra persona, estaba
actuando como juez o simplemente estaba
comerciando: Bereshit (Génesis) 23:10-11
Efron estaba presente entre a los jititas; asi
que Efron el jitita le respondié a Avraham a
oidos de los jititas, de todos sus
compueblanos, diciendo: No, patron,
escucheme: yo le doy el campo y le doy la
cueva que hay en él; se la doy en presencia
de mi pueblo. Entierre a su difunta” (VIN);
Bereshit (Génesis) 34:20 “Asi que Jamor y
su hijo Shekhem fueron a la plaza publica de
su pueblo y les hablaron a sus compueblanos”
(VIN); Rut 4:la “Entretanto, Bdbaz habia
subido a la puerta de la ciudad y se sento alli”
(VIN). Lo anterior nos lleva a concluir que Lot
es salvado por la intercesion de Avraham,
puesto que su sobrino era un motivo de
preocupacion. Debido a este hecho YHVH le
concede a Avraham la salvacién de Lot del
juicio anunciado e irrevocable realizado sobre
Sedom (Sodoma). jNunca sabemos el
alcance de nuestras oraciones!

19:4-5 Todavia no se habian acostado,
cuando los habitantes del pueblo, los

EMC SHALOM INTERNACIONAL

hombres de Sedom, jOvenes y viejos,
todos hasta el dltimo hombre, se
reunieron alrededor de la casa. Y le
gritaron a Lot y le dijeron: “;Dénde estan
los hombres que vinieron a ti esta noche?
Sacalos, para que intimemos con ellos”. —
Dice el comentario del Jumash: “Al enterarse
acerca de los audaces visitantes que tuvieron
el “descaro” de pasar una noche en la ciudad,
multitudes de sodomitas se agolparon en la
puerta de la casa de Lot, exigiendo que Lot
entregara a los invitados en sus manos.
Cuando los sodomitas dijeron que querian
conocerlos, querian decir que su intenciéon
era ultrajarlos. .., el motivo por el cual vejaban
a los desconocidos a tal grado era para
mantener alejado a los pobres que buscaban
hacer fortuna. Los sodomitas eran tristemente
célebres por toda la clase de atrocidades que
practicaban, pero su destino fue sellado a
causa de su egoismo y su renuncia a ayudar
a los pobres y Ilos menesterosos™
(Comentario tomado del Libro de Bereshit
(Génesis) 19:4-5. Jumash, p.91).

19:10-11 “Pero los hombres tendieron las
manos y halaron a Lot para dentro de la
casa con ellos y cerraron la puerta. Y a la
gente que estaba a la entrada de la casa,
viejos y jovenes, los cegaron con una luz
enceguecedora, de modo que no podian
hallar la puerta”. — En vista de la negativa de
Lot de permitirles ultrajar a sus visitantes, los
lugarefios arremeten contra él. Lot es salvado
por los visitantes que lo introducen en la casa;
adicionalmente, la luz enceguecedora hizo
gue los enemigos no pudieran encontrar la
puerta de la casa evitando asi que llevaran a
cabo sus planes. A nivel de remez
entendemos que cuando se levantan
enemigos contra la verdad, el Eterno hace
gue se destruyan a si mismos.

19:14 “Asi que Lot salio y les hablo a sus
yernos, los que se habian casado con sus
hijas y les dijo: “Levantense, vamonos de
este lugar, porque Yahweh esta a punto de
destruir la ciudad”. Pero a sus yernos les
parecié que bromeaba”. — A primera vista
parece haber una contradiccion en este
pasaje, puesto que Lot le dice a la multitud
versiculos antes que sus hijas no habian



conocido varon; Bereshit (Génesis) 19:8
“Miren, yo tengo dos hijas que no se han
unido con hombre. Permitanme traérselas y
podran hacerles lo que les plazca; pero no les
hagan nada a estos hombres, ya que ellos
estan al amparo de mi techo” (VIN). Sin
embargo, en este pasaje dice que estaban
casadas.

Lo anterior es posible de entender si
analizamos el aspecto cultural. El detalle es
gue las hijas de Lot estaban comprometidas,
es decir, desposadas. Lo que quiere decir que
ese compromiso era contado como
matrimonio, aunque no habian llegado a
consumarlo en la intimidad. En la cultura
oriental cuando se establecia el Pacto
Matrimonial, en hebreo la Ketuvah, el esposo
tenia que ir a preparar la morada donde
vivirian. Este proceso se llamaba desposorio.
Una vez que el esposo tenia las condiciones
para vivir con su esposa, se realizaba la
ceremonia de consumacion del matrimonio.
En un caso similar a este se encontré Miryam
(Maria) la madre de Yeshua, que estaba
desposada con losef, cuando concibié del
Ruaj Ha'’Kodesh, Matityah (Mateo) 1:18-20
El nacimiento de Yeshua el Mashiaj fue asi:
Su madre Miryam estaba desposada con
Yosef; pero antes de que se unieran, se hallo
gue ella estaba encinta por [obra del] espiritu
de santidad. Yosef su esposo, como era justo
y no querria exponerla a la verglienza publica,
resolvio divorciarse de ella en secreto. Pero
mientras él pensaba en esto, sucedié que un
mensajero de Yahweh se le apareci6 en
suefios y le dijo: “Yosef, hijo de Dawid, no
temas recibir a Miryam como tu esposa,
porque lo que se ha engendrado en ella es
[por obra] del espiritu de santidad” (VIN).

19:15 Cuando rompia el alba, los
mensajeros urgieron a Lot, diciéndole:
“Levantate, toma a tu mujer y las dos hijas
que te quedan, no vayas a resultar
aniquilado por culpa de la maldad de esta
ciudad”. — Los mensajeros muy temprano
instan a Lot a abandonar la ciudad por el juicio
a la que seria sometida. ¢Por qué le salvan?
¢ Era este hombre justo? Kefa Bet (2 Pedro)
2:6-9 Y si conden6 a destruccion a las
ciudades de Sedom y Amorah, reduciéndolas

EMC SHALOM INTERNACIONAL

a cenizas y poniéndolas como escarmiento
para los que habian de vivir impiamente; y si
rescato al justo Lot, quien era acosado por la
conducta sensual de los malvados, porgue
este hombre justo habitaba en medio de ellos
y afligia de dia en dia su vida justa por los
hechos malvados de ellos; entonces Yahweh
sabe rescatar de la prueba a los piadosos y
guardar a los injustos para castigarlos en el
dia deljuicio” (VIN). Aqui se dice que era justo
y piadoso. ¢ Qué es ser justo? Dice Rab Shaul
en su carta a los Galatiyim (Galatas) 3:9
“Desde luego, los que se basan en la fe son
benditos junto con Avraham, e/ hombre de fe”
(VIN). Justo es uno que vive por la fe, ya que
la justicia propia no puede salvar a nadie.
Ivrim (Hebreos) 10:38 “Pero “mi justo vivira
por fe; y si se vuelve atras, no me complaceré
en él” (VIN); Romiyim (Romanos) 1:17
“Porque en él se revela la justificacion que
concede Elohim, que es por la fe y para la fe;
como esta escrito: “Pero el justo por la fe
vivira” (VIN); Jabaquq (Habacuc) 2:4 “Mira,
su espiritu dentro de él esta inflado, no es
recto, pero el justo es recompensado con vida
por su fidelidad” (VIN). Debemos recordar
que la fe verdadera lleva, se nutre, necesita,
requiere obras de fe.

Cuarta aliyg, 19:21 - 21:4

19:26 “La mujer de Lot mird hacia atras y
alli mismo se convirtié en un pilar de sal”.
— Lot y su familia recibieron la instruccion de
no mirar atras, v.17. La mujer de Lot infringi6
este sencillo mandamiento y recibié las
consecuencias de su rebeldia.

19:27 “A la mafiana siguiente, Avraham se
apresuro a ir al lugar donde habia estado
delante de Yahweh”. — YHVH nos ha hecho
promesas, pero Si queremos ver su
cumplimiento, debemos ser de los que van a
Su presencia en oracion. La intimidad con el
Eterno es algo invaluable. Dice en el Tehilim
(Salmo) 25:14 “La amistad intima de Yahweh
es para los que lo respetan, a ellos les da a
conocer su alianza” (VIN). Aqui encontramos
la expresion “amistad intima” o “comunién
intima” que en hebreo es “sod” (Tio) del




Strong #5475 que significa: deliberacion
estrecha, consejo, secreto. Sod segun los
sabios, es uno de los niveles de interpretacion
biblica, y segun este Tehilim (Salmo) es para
los que respetan al Eterno, entendido como el
“temor reverente” en hebreo “yaré” (x) del
Strong #3373 que significa: medroso, temer,
temeroso, temor. Nuestra revelacion de la
Escritura es proporcional a la vida de oracion
e intimidad que tengamos con nuestro
Mashiaj Yeshua.

19:31-33 “Un dia la mayor le dijo a la
menor: “Nuestro padre esta viejo y no hay
un hombre en latierra que haga pareja con
nosotras como lo hace todo el mundo. Ven,
hagamos que nuestro padre beba vino y
acostémonos con él, para que podamos
preservar descendencia mediante nuestro
padre”. Esa noche hicieron que su padre
bebiera vino y la mayor entré y se acosto
con él; él no supo cuando ella se acosté ni
cuando se levanté”. — Dice el comentario del
Jumash: “En el pergamino de la Torah, esta
palabra ni cuenta se dio tiene un punto arriba,
gue es un método tradicional para sefialar
gue hay una interpretacién especial sobre la
palabra. Aqui se indica que, si bien Lot no fue
consciente del hecho de que ella se acosto, si
lo fue del hecho de que se levantd. No
obstante, la segunda noche él no estuvo méas
alerta que la primera, lo cual es una indicacion
de su propia lascivia” (Comentario tomado
del Libro de Bereshit (Génesis) 19:33.
Jumash, p.95).

19:37-38 “La mayor tuvo un hijo y lo llamé
Moav [De mi Padre]; él fue el padre de los
Moavitas de hoy. La menor también tuvo
un hijo, y lo llamo6 Ben Ami [Hijo de mi
Pueblo]; él fue el padre de los amonitas de
hoy”. — Existe una diferencia entre las dos
hijas, segun el comentario del Jumash:
“Puesto que la mayor era tan desvergonzada,
gue le puso a su hijo un nombre que aludia a
su paternidad inmoral ya que el nombre
Moav deriva de la expresion hebrea “De mi
Padre”. Sin embargo, la menor llamo a su hijo
con un nombre que significa “Hijo de mi
Pueblo”, ocultando asi su oprobio y teniendo
mas recato”.

EMC SHALOM INTERNACIONAL

20:2 “Avraham decia de Sarah que era su
hermana. Asi que el rey Avimélekh de
Guerar hizo traer a Sarah ante él”.
Avraham, aqui, dice una verdad a medias, lo
que es también interpretado como una
mentira completa, ya que mas adelante, en el
v.12, confirma su parentesco. Vemos como
Elohim no nos presenta a los patriarcas o a
sus siervos, como a hombres perfectos o
como héroes invencibles.

La Escritura recoge tanto lo bueno como lo
malo de cada uno de los siervos del Eterno.
Esto nos recuerda que somos escogidos no
por lo que somos sino por lo que seremos.

20:6-7 Y ha’Elohim le dijo en el sueiio: “Yo
sé que hiciste esto con un corazon
inocente y por eso te evité que pecaras
contra mi. Por eso fue que no te permiti
tocarla. Por lo tanto, devuélvele la mujer al
hombre; ya que él es profeta, intercedera
por ti para salvar tu vida. Si no se la
devuelves, sabe que moriras, tu y todos
los tuyos”. — El rey Avimélekh se justifica
ante YHVH esgrimiendo su ignorancia de la
situacion. Pero esta no lo exonera de la
culpabilidad. Sostiene el comentario del
Jumash: “Avimélekh pens6é que, dado que
tenia buenas intenciones, era inocente. Las
buenas intenciones no son suficientes para
justificar una mala accién. El pardmetro que
se debe utilizar es si uno esta cumpliendo con
la voluntad de Dios; si lo que uno hace es
malo a sus o0jos, entonces las buenas
intenciones que la persona pueda tener no
constituyen  aprobacién.  Ademas, la
ignorancia es en si pecado, porque la
persona tiene el deber de buscar
esclarecimiento”. (Comentario tomado del
Libro de Bereshit (Génesis) 20:6-7, Jumash,
p.97).

21:2 “Sarah concibié y le dio un hijo a
Avraham en su ancianidad, en el tiempo
del que habia hablado Elohim”. — Lo que
YHVH promete siempre se cumple tal y como
El lo dice.



Quinta aliya, 21:5-21

21:9 “Sarah vio que el hijo que Hagar la
mitsrita (egipcia) le habia dado a Avraham
se burlaba”. — Sarah y Hagar representan
dos pueblos: Galatiyim (Galatas) 4:22-31
Porque esta escrito que Avraham tuvo dos
hijos: uno de la esclava y otro de la libre. Pero
mientras que el de la esclava naci6é segun la
carne, el de la libre naci6 por medio de la
promesa. En estas cosas hay una alegoria,
pues estas mujeres son dos alianzas: Hagar
es la alianza del monte Sinay que engendro
hijos para esclavitud. Porque Hagar
representa al Sinay, montafia que esta en
Arabia y corresponde a la Yerushalayim
actual, la cual es esclava juntamente con sus
hijos. Pero la Yerushalayim de arriba, la cual
es nuestra madre, es libre; porque esta
escrito: Alégrate, oh estéril, que no das a luz;
prorrumpe en gritos de jubilo y levanta la voz,
tl que no estas de parto; porque mas son los
hijos de la abandonada que los de la que tiene
marido. Ahora bien, hermanos, ustedes son
hijos de la promesa tal como Yitsjag. Pero
como en aquel tiempo, el que fue engendrado
segun la carne perseguia al que habia nacido
segun el espiritu, asi es ahora también. Pero
¢cqué dice la Escritura? Echa fuera a la
esclava y a su hijo; porque jamas sera
heredero el hijo de la esclava con el hijo de la
libre. Asi que, hermanos, no somos hijos de
la esclava, sino de la libre.” (VIN). Dos
descendencias: un hijo de la esclava y un hijo
de la libre. Esta posicion burlona la vemos
siempre en la descendencia esclava. Los
libres siempre son menospreciados por los
esclavos.

21:10 Y le dijo a Avraham: “Echa fuera a
esasiervay asu hijo, porque el hijo de esa
sierva no compartird la herencia con mi
hijo Yitsjaq”. — Las palabras de Sarah iban
mas alla de un simple celo y egoismo. Segun
muchos sabios, eran palabras proféticas y a
su vez cuidaba de mantener puro el linaje de
la promesa. Los hijos de desobediencia no
compartirdn la herencia con los hijos de
obediencia: Efesiyim (Efesios) 5:5-6 Porque
esto ustedes lo saben muy bien: que ningun
fornicario, ni impuro, ni avaro el cual es
idOlatra, tiene herencia en el reino de Mashiaj

EMC SHALOM INTERNACIONAL

y de Elohim. Nadie los engafie con vanas
palabras, porque a causa de estas cosas
viene la ira de Elohim sobre los hijos de
desobediencia” (VIN).

21:12-13 Pero Elohim le dijo a Avraham:
“No te angusties por el muchacho ni por tu
sierva; en cuanto a lo que te dice Sarah,
haz lo que te diga, porque es mediante
Yitsjaqg que se perpetuara tu linaje. En
cuanto al hijo de la sierva, haré de él una
nacion también, porque ¢él es tu
descendencia”. — Este pasaje confirma una
vez mas que las palabras de Sarah eran
proféticas, puesto que YHVH le dice a
Avraham que su esposa tenia razén y al
mismo tiempo le dio consuelo diciéndole que
no se olvidaria de Ishmael, puesto que
también pertenecia a su descendencia.

21:14 “Temprano a la manana siguiente
Avraham tomo un poco de pan y un odre
de agua y se los dio a Hagar. Se los puso
en el hombro, junto con su hijo y la
despidi6. Y ella se puso a vagar por el
desierto de Beer Sheva”. — Segun Rashi la
palabra “errante” tiene que ver con la idolatria.
Ella volvié a los dioses de Mitsrayim (Egipto).
Por eso no hubo bendicion en el agua del
odre. La idolatria produce sequia.

21:15-17 Cuando se le acabd el agua del
odre, ella dejo al nifio debajo de uno de los
arbustos, y fue a sentarse a la distancia, a
un tiro de arco, porque pensaba ella: “No
quiero ver cuando muera el nifo”. Y
sentada asi a la distancia, alz6 la voz a
llorar. Elohim oy6 la voz del muchacho y
un mensajero de Elohim llam6 a Hagar
desde el cieloy le dijo: “¢ Qué te preocupa,
Hagar? No temas, que Elohim ha atendido
la voz del muchacho donde esta”. —
Cuando vino la necesidad, Hagar dejo
abandonado a su hijo. Pens6 mas en su
sufrimiento que en el estado de su hijo. Tal es
asi_que YHVH atiende el clamor del
muchacho y no la desesperacion de la madre.
Algunos sabios plantean que ella clamaba a
sus dioses mitsritas y no a YHVH, contrario a
lo que hizo el muchacho. La promesa de que
Ishmael se convertiria en una gran nacién
peligraba. Por un milagro fue salvado. Este




evento nos recuerda que Elohim es siempre
fiel y debemos confiar en que Su palabra se
cumplird, lo que en ocasiones puede hasta
requerir de un milagro.

Sexta aliya 21:22-34

21:33-34 “[Avraham] planté un tamarisco
en Beer Sheva, e invoco alli el nombre de
Yahweh, EI-Olam [el Poderoso Eterno]. Y
Avraham residi6 durante mucho tiempo en
la tierra de los pelishtim”. — Existe
desacuerdo entre algunos comentaristas, si
es que se trataba de un huerto o de una
posada. Lo cierto es que, asi fuera una de las
dos cosas, habia un deseo profundo en
Avraham de servir a los forasteros que
pasaran por alli. La palabra “plantdé” en
hebreo “eshel” (2¢x) del Strong #815
significa: arboleda, tamarisco. Creemos que
este lugar era un lugar de servicio a YHVH.
Alli construyé un lugar de sombray un altar al
Todopoderoso ya que dice ‘e invoco alli el
nombre de Yahweh”. Asi también nosotros
debemos construir con nuestras
congregaciones, lugares de sombra para
otros y lugares en los que se ensefie a clamar
el Nombre del Eterno.

Séptima aliya 22:1-19

22:1-2 Algun tiempo después, ha'Elohim
puso a prueba a Avraham. Le dijo:
“Avraham”; y él contest6: “Aqui estoy”. Y
dijo: “Toma a tu hijo unico, a Yitsjaq, a
guien amas y ve a la tierra de Moriah y
ofrécelo alli como ofrenda quemada en
uno de los montes que te mostraré”. —
YHVH llama una vez mas a Avraham para
probarlo. El responde sin titubear a este
llamado cuando dice: “Aqui estoy”. La orden
fue muy precisa, no habia lugar a dudas. El
Eterno usa dos palabras importantes para
referirse a Itsjaq: “Unico”y “a quien amas”. La
palabra “Unico” en “yakjid” (Tnr) del Strong
#3173 significa: propiamente unido, i.e. solo;
por implicacion amado; también solitario;
(femenino) la vida (como que no se
reemplaza): Unico, -a, unigénito, vida. Lo que

EMC SHALOM INTERNACIONAL

muestra que Itsjaq era irremplazable para
Avraham. La otra palabra de ese pasaje
“amas” en hebreo “ajab” (anx) del Strong
#157 que significa: tener afecto (sexual o de
otro tipo), amado, amar, amigo, amor, deleitar.

Lo anterior nos muestra el gran afecto que
Avraham tenia por su hijo, sin rayar en la
adoracion idolatrica hacia el joven.
Entendamos que amar o tener un gran afecto
por un hijo no es muestra de idolatria
necesariamente y menos en el caso de
Avraham, ya que, él mismo, habia salido de
su tierra y parentela; ademas, habia dejado
atras la idolatria en la que vivia en medio de
su familia. Esto correspondia a una prueba en
relacion con la decision de Avraham de
adorar y servir a YHVH por sobre otros elohim
(dioses), resumido todo este acontecimiento
en el objetivo de este expresado en el v.1
“...ha’Elohim puso a prueba a Avraham”. La
prueba era colocar a alguien o algo en una
situacion determinada para ver u observar la
calidad de lo que se probaba. “Tu hijo Unico”.

Esta frase demuestra que ante Elohim no
tenia otro hijo heredero. Itsjag es una
tipologia de Mashiaj. Esta expresion esta
relacionada con Yeshua: Matityah (Mateo)
3:17 Y se oyo6 una voz del cielo que decia:
‘Este es mi Hijo amado, en quien me
complazco” (VIN); Mordekhay (Marcos) 1:11
Entonces se oy una voz desde el cielo que
decia: “Tu eres mi Hijo amado; en ti hallo mi
complacencia” (VIN); Hilel (Lucas) 3:22 Y el
espiritu de santidad descendié sobre él en
forma corporal como de una paloma. Luego
vino una voz el cielo: “Tu eres mi Hijo amado;
en time he agradado” (VIN). Esta prueba para
Avraham revelara elementos en la tipologia
gue sefalan hacia el Mashiaj (Mesias). ¢ Qué
se estaba probando en Avraham? Ivrim
(Hebreos) 11:17-19 Por la fe Avraham,
cuando lo pusieron a prueba, ofrecio a Yitsjag.
El que habia recibido las promesas ofrecia su
hijo Unico, de quien se habia dicho: “Mediante
Yitsiag continuaré tu descendencia’. El
consideraba que Yahweh tiene poder para
levantarlo aun de entre los muertos, de donde,
hablando figuradamente, lo volvié a recibir’
(VIN). Su fe en la promesa era tan grande que
crey0 que, si su hijo moria a manos de él,




YHVH le resucitaria de entre los muertos.
Esta muerte figurada representa la Muerte y
Resurreccion del Mashiaj. La prueba produce
paciencia, y la paciencia perfeccion vy
sabiduria: Yaakov (Santiago) 1:2-8 ‘La
sabiduria que viene de Elohim”.

22:3 “Asi que temprano a la manana
siguiente, Avraham aparejé su asho y
Ilevo consigo a dos de sus servidores y a
su hijo Yitsjaq. Parti6 la lefla para la
ofrenda quemada y se dirigio al lugar del
que le habia hablado ha'Elohim”. — Era
tanta la devocién, que Avraham tenia, que se
levanto temprano para cumplir la voluntad de
YHVH.

22:4-5 “Al tercer dia Avraham miré y
alcanzé a ver el lugar en la distancia.
Entonces Avraham dijo a sus servidores:
“Ustedes quédense aqui con el asno. El
muchacho y yo subiremos alla; nos
postraremos y volveremos a ustedes”. — El
v.2 dice que YHVH le mostraria el monte
donde debia ir. El v.4 dice que “alcanzé a ver
el lugar” en hebreo “rad” (nx1) del Strong
#7200. Este verbo “ver” indica tener visiones.
Como en Yeshayah (Isaias) 30:10 tuvo una
vision. La palabra que se usa para lugar
significa también morada. El vio el lugar de la
morada o vio la presencia de Elohim sobre el
monte. No en vano Avraham es llamado el
Padre de la Fe. Este pasaje es una prueba de
ello, puesto que sabiendo a lo que iba, tenia
la conviccion de que los dos regresarian. El
sabia que YHVH podia revivir a su hijo muerto,
Ivrim (Hebreos) 11:17-19 Por la fe Avraham,
cuando lo pusieron a prueba, ofrecio a Yitsjag.
El que habia recibido las promesas ofrecia su
hijo Unico, de quien se habia dicho: “Mediante
Yitsjaqg continuaré tu descendencia’. El
consideraba que Yahweh tiene poder para
levantarlo aun de entre los muertos, de donde,
hablando figuradamente, lo volvié a recibir’
(VIN).

22:6-8 “Avraham tomé la lehfia para la
ofrenda quemaday se lapuso encimaasu
hijo Yitsjag. El mismo tomé el fuego y el
cuchillo; y los dos caminaron juntos.
Entonces Yitsjaq le dijo a su padre:
“iPadre!” y él respondié: “Si, hijo mio”. Y

EMC SHALOM INTERNACIONAL

él pregunto: “Aqui estan el fuego y la leia,
pero ¢doénde esta el cordero para la
ofrenda quemada?” Y Avraham dijo:
“Elohim proveera un cordero para Su
ofrenda quemada, hijo mio”. Y los dos
siguieron caminando juntos”. — Después
que Avraham prepardé todas las cosas
necesarias para el sacrificio, su hijo le
pregunté por la victima que se sacrificaria.
Eso muestra la educacion que ltsjaq habia
recibido de su padre, pues intentaba
mostrarle que el sacrificio estaba incompleto,
ya que este requeria de una victima. Pero
Avraham le muestra que YHVH se proveeria
de una victima inocente. YHVH se proveeria
asi mismo como cordero, porque El es El
Cordero: Hitgalut (Apocalipsis) 17:14 “Ellos
haran guerra contra el Cordero, y el Cordero
los vencera, porque El es Amo Supremo y
Rey supremo, y los que estan con El son
llamados y elegidos y fieles” (VIN). Sin
embargo, no podemos ignorar que, en su
naturaleza humana, hubiese podido luchar
con un sentimiento de angustia natural que el
mismo Mashiaj manifestd en el Getsemani,
antes de Su sacrificio como Cordero de
Pésaj: Mordekhay (Marcos) 14:34 Y les dijo:
“Tengo _una tristeza de muerte. Quédense
aqui 'y manténganse alerta” (VIN).
Mordekhay (Marcos) 14:34 Y les dijo:
“Tengo _una tristeza de muerte. Quédense
aqui y manténganse alerta” (VIN). Esta
historia tiene un Sod (cuarto nivel de
interpretacion exegética) maravilloso, es decir,
un mensaje oculto extraordinario. No solo nos
relata la Muerte y Resurreccion del Mashiaj,
sino que va mas alla en los detalles del evento.
Itsjaq al igual que Yeshua cargan el madero
del sacrificio. A ambos es su padre quien los
entrega: Yeshayah (Isaias) 53:10-11
Yahweh escoqio guebrantarlo por
padecimiento; cuando ponga su vida como
ofrenda por la culpa, podra ver descendencia
y tener una vida larga; por su medio
prosperara el proposito de Yahweh. Por su
angustia vera la luz y quedara satisfecho; por
su devocion mi siervo justo justificara a
muchos, el castigo de ellos es lo que El
llevara” (VIN).




El muchacho hace una pregunta ¢ Dénde esta
el cordero? La palabra que se traduce como
“proveera” en hebreo “rad” (nx1) del Strong
#7200, la misma del v.4 que se traduce para
‘ver el lugar donde Elohim le esperaba” La
traduccion literal deberia ser: “Ver por ello” o
“a su propia manera”. YHVH veria su propia
manera de resolver ese asunto. Veamos:
Romiyim (Romanos) 8:32 “El que no eximio
ni_a su propio Hijo, sino que lo entregd por
todos nosotros, ¢coOmo no va a darnos
también con E/ todas las cosas?” (VIN).
Siendo la fe de Avraham lo que se estaba
probando, creemos que al ver el monte pudo
observar el futuro en vision. Pudo ver el lugar
de su morada en la tierra, “El templo de
Shlomoh” EI nombre del Monte “Moriah”
(nin) del Strong #4179. Compuesto por dos
palabras son vision o ver “rad” (nx1) del
Strong #7200 y “Yah” (1) del Strong #3050
que corresponde al nombre Sagrado. Algo asi
como “ver a YAHVEH” o ‘tener una vision de
YAH”. El sabia que ofreceria un cordero pues
habia tenido una vision. Es posible inferir
entonces que pudo haber alcanzado a ver al
Mashiaj como el Cordero Perfecto.

22:9-10 “Llegaron al lugar que ha'Elohim le
habia indicado. Avraham edifico alli un
altar; bajé la lefia; até a su hijo Yitsjaq y lo
puso sobre el altar, encima de la lefia. Y
Avraham tomé el cuchillo para inmolar a
su hijo”. — Avraham estaba decidido a
obedecer a YHVH sobre todas las cosas.
Llegé al lugar indicado, preparé el altar, la
lefia y at6 a su hijo. Segun algunos
comentaristas, esta atadura fue idea de Itsjaq
debido a que su instinto de supervivencia
podria hacerle lastimar a su anciano padre.
Esto demuestra la misma disposicion de
Itsjaq a obedecer los decretos de Elohim.

22:11-13 “Entonces un mensajero de
Yahweh lo Illam6 desde el cielo:
“1Avraham! jAvraham!” Y él respondio:
“Aqui estoy”. Y le dijo: “No levantes la
mano contra el muchacho, ni le hagas
nada. Porque ya sé que respetas a Elohim,
pues no me has negado a tu hijo Gnico”.
Cuando Avraham levanté la vista, su
mirada se poso6 en un carnero que estaba
atrapado en la espesura por los cuernos.

EMC SHALOM INTERNACIONAL

Asi que Avraham fue y tomé el carnero y
lo presenté como ofrenda quemada en
lugar de su hijo”. — Aparentemente aca
existe una contradiccion, puesto que el v.11
dice: un mensajero de YHVH y en el v.12 este
“‘mensajero” se adjudica la autoria de la orden
del sacrificio. Entonces, ¢Fue YHVH o0 un
mensajero de YHVH? Realmente se habla de
una sola persona, YAHVEH. Puesto que la
expresion el Angel (malaj-mensajero) de
YHVH se refiere a YAHVEH mismo. Es
importante aclarar que ningdn mensajero
(malaj-angel) se atribuiria una orden dada por
el Eterno mismo. En el dltimo momento
aparecio un carnero como sustituto del hijo de
Avraham. Lo cual habla proféticamente de un
cordero que moriria por toda la humanidad:
Yeshua Ha’Mashiaj.

22:14 “Y Avraham Illam6 aquel sitio
Yahweh Yiréh [Yahweh proveera], de ahi el
presente dicho: “En el monte de Yahweh
se provee””. — Para inmortalizar el hecho y
que quedara para la posteridad, nombré este
lugar: “YAHVEH Yiréh”, puesto que en ese
lugar se habia provisto el sacrificio.

22:15-18 “El mensajero de Yahweh llamé
desde el cielo a Avraham por segundavez,
y le dijo: “Juro por mi mismo, declara
Yahweh: que por cuanto has hecho estoy
no has retenido a tu hijo Unico, yo pondré
mi bendiciobn sobre ti y haré a tus
descendientes tan numerosos como las
estrellas del cielo y las arenas de la playa,;
y tus descendientes se apoderaran de las
puertas de sus enemigos. Todas las
naciones de la tierra se bendeciran por
medio de tu descendencia, porque tu has
obedecido mi mandato”. — YHVH confirma
una vez mas su promesa a Avraham, pero
esta vez lo hace de la manera supremay es
jurando por si mismo”, puesto que no existe
uno mas grande que El, Ivrim (Hebreos)
6:13-18 Porque cuando Yahweh le hizo la
promesa a Avraham, como no podia jurar por
otro mayor, juré por si mismo, diciendo:
“Verdaderamente te bendeciré
abundantemente y te multiplicaré en gran
manera”. Y asi Avraham, esperando con
suma paciencia, alcanzo la promesa. Porque
los hombres juran por uno superior a ellos, y



un juramento que se da como confirmacion es
para ellos el fin de toda reclamacion. Por eso,
como Elohim queria demostrar de modo
convincente a los herederos de la promesa la
inmutabilidad de su propdsito, la garantizd
con un juramento. Asi, por dos actos
inmutables, en los que es imposible que
Elohim mienta, los que hemos venido a él en
busca de refugio, tenemos un poderoso
aliciente para aferrarnos de la esperanza que
se nos pone delante.” (VIN)

Conclusiones

En esta parasha logramos apreciar varias
apariciones realizadas por parte del Eterno a
Avraham, las cuales guiaron su vida,
cambiandola y otorgdndole bendiciones en su
trasegar. Vemos una gran cercania y cuidado
del Eterno hacia Avraham, las cuales vienen
como resultado de la obediencia y de su
corazOn, siempre dispuesto a cambiar y
corregir errores por el verdadero amor al Rey
Supremo. Si queremos gozar de intimidad
con Elohim, debemos tener corazones
moldeables por los tratos o manifestaciones
gue Elohim tiene y permite hacia nosotros.

Fin de la Parasha.

10

EMC SHALOM INTERNACIONAL

Nuestros comentarios obedecen a la doctrina

establecida en EMC SHALOM
INTERNACIONAL como Ministerio de
Raices Hebreas y son pilares que

defendemos y exponemos en la predicacion
del Unico Evangelio que los primeros
emisarios (shlijim-apdstoles) pregonaron
con un solo proposito: Restaurar el Reino de
Israel. Maaseh (Hechos) 1:6 y dirigido a los
destinatarios  establecidos en laakov
(Santiago) 1:1y Kefa Alef (1 Pedro) 1:1 “LA
CASA PERDIDA DE ISRAEL”.

El mismo Rab Shadul (Shaliaj Pablo) emisario
por excelencia para todos los gentiles, sabia
de antemano que su foco de alcance era
solamente las doce tribus dispersas
llamadas “Ovejas perdidas de la casa de
Israel” [Melo Ha Goyim]: Los justos de las
naciones”, Maaseh (Hechos) 26:7. Es el
cumplimiento de esta misma promesa que
nuestras doce tribus esperan obtener,
resueltamente haciendo sus actos de
adoracion noche y dia; a pesar de esto, jes
en relaciéon con esta esperanza, su Majestad,
gue hoy soy acusado por los judios!

Este documento es comentado
semanalmente en vivo y en directo en
nuestras clases por internet, cada Shabat de
9:00 a.m. a 12:30 p.m. (horario del Este de
E.U.) a través de www.zoom.com Yy el ID
para ingresar al canal de EMC SHALOM
INTERNACIONAL es: ID 4637031177. La
clave se cambia regularmente y se publica en
el chat de Telegram. Si usted aun no esta
registrado, por favor escribanos al email
emcshalomint@gmail.com

Nuestro Unico deseo a traves de este material
es que td y los tuyos sean mas que
bendecidos por un entendimiento superior de
las Escrituras; moviéndonos del mensaje
subjetivo de hoy y casi mistico, a lo objetivo
del mensaje, con una mayor certeza
idiomatica y envuelto en su ambiente cultural
respectivo, dandonos asi la mayor solidez
interpretativa de los textos.

Todos los creyentes en el Elohim de la Biblia
tienen un comun denominador y un solo
deseo, el cual es establecer un


http://www.gotomeeting.com/
http://www.zoom.com/
http://www.gotomeeting.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com

“‘avivamiento” tan poderoso que traiga la
presencia de El Rey de reyes y establezca su
Reino de una vez y para siempre; pero lo
anico que traera esto a la congregacion de los
santos de Israel es “LA HISTORIA BIBLICA”,
el volver al fundamento y a la forma inicial de
la FE HEBREA.

Este documento, asi como la clase de Torah
de cada Shabat, estdn orientadas hacia el
conocimiento de la historia espiritual de un
pueblo: “ISRAEL”; asi como a vivir con el
entendimiento de que somos la continuacion
y conclusion de esta hermosa historia de
amor.

Estamos muy agradecidos por sus aportes a
nuestro ministerio. Nos esta permitiendo ir
con mayor excelencia.

https://www.PayPal.me/emcshalom

iISHALOM LEKULAM!

11

EMC SHALOM INTERNACIONAL

Ingresa a nuestro canal de
Telegram (escanea el
cédigo QR)


https://www.paypal.me/emcshalom

