
1 

Ingresa a nuestro canal de 
Telegram (escanea el 

código QR) 

  

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
PARASHÁ 04 VAYERÁ | GÉNESIS 18:1 - 22:24 

Prohibida toda reproducción lucrativa - Utilizar bajo permiso 

Para más información puede ubicarnos por medio de nuestra página web www.emcshalom.com  
también a través de nuestro canal en YouTube EMC Shalom Internacional 

y puedes escribirnos a nuestro correo emcshalomint@gmail.com

 

Aliyot de la Toráh: 

1. 18:1-14 
2. 18:15-33 
3. 19:1-20 
4. 19:21 - 21:4 
5. 21:5-21 
6. 21:22-34 
7. 22:1-24 
8. Maftir: 22:20-24 

Haftará: Melakhim Bet (2 Reyes) 4:1-37 
[Askenazí]; Melakhim Bet (2 Reyes) 4:1-23 
[Sefardí] 

Brit Hadasháh: Mordekhay (Marcos) 4:21 - 
6:56; Hilel (Lucas) 17:28-37 

VAYERÁ Significa “Apareció”. 

 

Primera aliyá, 18:1-14 

18:1-3 Yahweh se le Apareció [a Avraham] 
en la encina de Mamré; estaba sentado a 
la entrada de la carpa cuando el día 
calentaba. Al levantar la vista vio a tres 
hombres de pie cerca de él. Tan pronto los 
vio corrió desde la entrada de la carpa para 
saludarlos, e inclinándose hasta el suelo, 
dijo: “Mis patrones, si tienen la bondad, no 
se retiren de su servidor”. – En este pasaje 
se narra la visita de tres personajes. Sin 
embargo, el v.1 dice que “YHVH se Apareció”. 
Por lo que tenemos dos posturas: 

1. Que YHVH se presentara y además los 
tres personajes: Se exponen dos eventos 
que se entrelazan en un mismo momento. 
Es decir, Avraham recibe la visita de 
YHVH y en cierto momento levanta la vista 
y ve tres hombres de pie cerca de él. 
Estamos claros que estos tres personajes 
eran seres celestiales adoptando figura 
humana. Algunos comentaristas señalan 
que Avraham dejó de hablar con YHVH 
para atender a estos tres visitantes.  

2. Que uno de esos tres personajes fuera 

YHVH: La Escritura relata que Avraham 
recibe la visita de tres personajes, uno de 
los cuales era YHVH. Según esta postura, 
se parte de un relato general en el v.1, sin 
dar detalles de este evento a un relato 
particular v.2, entregando los detalles de 
la historia mencionada en el verso 
anterior. En los versículos siguientes 
podremos obtener más luz a la hora de 
interpretar esta segunda postura. 

18:10 “Entonces uno dijo: “Yo volveré a ti 
el año que viene, ¡y Sarah tu mujer tendrá 
un hijo!” Sarah estaba escuchando a la 
entrada de la carpa, que quedaba detrás de 
él”. – Lo observado en este verso es que uno 
de esos tres personajes le dice a Avraham 
que vendría a él y que su esposa concebiría. 
Es decir, este personaje le estaba dando el 
tiempo del cumplimiento de la promesa en la 
que Sarah, su esposa, tendría descendencia. 
La expresión “el año” en hebreo es “et” (עֵת) 
del Strong #6256 denotando tiempo o 
período designado. En fin, Sarah debería 
tener plena seguridad de esa promesa pues 
Elohim había fijado un día para ese 
nacimiento. 

18:12 Así que Sarah se rio en su interior, 
diciendo: “Ahora que estoy seca, ¿voy a 
tener disfrute, con mi esposo tan viejo?”. 
– “Rio” en hebreo es “tsakjác” (צָחַק) del 
Strong #6711 que significa: reírse a 
carcajadas, sentido de burla. Ella no estaba 
solo haciendo una pregunta. Estaba 
burlándose de lo que Elohim le decía. YHVH 
no solo pudo oír sus palabras, sino que miró 
la burla que había en su corazón. 

18:13-14 “Entonces Yahweh le dijo a 
Avraham: “¿Por qué se rio Sarah, 
diciendo: ‘¿Tendré de veras un hijo, como 
soy de vieja?’ ¿Hay algo demasiado difícil 
para Yahweh? Yo volveré a ti a su tiempo 
el año que viene y Sarah tendrá un hijo”. – 
Haciendo un paralelismo entre los versículos 
1-3, 10 y 14, se entiende que uno de esos tres 

http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com


EMC SHALOM INTERNACIONAL 

2 

visitantes era YHVH, puesto que el v.10 dice 
que uno de ellos le informa que vendría para 
el próximo año y que Sarah tendría un hijo. 
En el v.14 vemos que es YHVH quien lo dice, 
demostrando que el Altísimo fue quien se 
presentó en forma humana para confirmar la 
promesa a Avraham, dando a entender que 
Él mismo sería quien restauraría esa 
descendencia en el futuro: Yohanán (Juan) 
1:1 “En el principio existía el Verbo, y el Verbo 
estaba con el Todopoderoso, y el Verbo era 
poderoso” (VIN); Maaseh (Hechos) 1:6 “Así 
que los que estaban reunidos la preguntaron: 
“Maestro, ¿en este tiempo es que le vas a 
restituir el reino de Yisrael?” (VIN); Timotios 
Álef (1 Timoteo) 3:16 “Indiscutiblemente, 
grande es el misterio de nuestra fe: “Él se 
manifestó en la carne, fue justificado por el 
espíritu, visto por los mensajeros, proclamado 
entre las naciones, creído en el mundo, y 
recibido arriba en gloria” (VIN). 

 

Segunda aliyá, 18:15-33 

18:15 “Sarah mintió diciendo: “Yo no me 
reí, porque estaba asustada”. Pero Él 
respondió: “Tú te reíste”” – Sarah, invadida 
por el temor, negó haberse reído. Sin 
embargo, YHVH, que conoce los corazones 
la pone al descubierto; pero lo hace en un 
sentido de confortarla, más que de 
condenarla; ya que no se registra en la 
Escritura una reprensión por eso. 

18:19 “Porque yo lo he escogido, para que 
instruya a sus hijos y a su posteridad a 
observar el camino de Yahweh haciendo lo 
que es justo y correcto, para que Yahweh 
le cumpla a Avraham lo que le ha 
prometido”. – YHVH declara que el objetivo 
principal de Su elección a nuestro padre 
Avraham, había sido para que instruya a su 
descendencia en la Toráh, siendo este un 
requisito condicional para alcanzar la 
bendición prometida al pueblo. En otras 
palabras, para poder alcanzar las 
bendiciones prometidas por el Eterno, 
debemos ser fieles a Su Toráh. cf. Devarim 
(Deuteronomio) 28:1-14 “Bendiciones por la 
obediencia”. Agrega el comentario del 

Jumash: “La grandeza de Avraham, y la razón 
por la que le correspondía una función 
especial en la dirección Divina del mundo, fue 
porque Dios dijo que se debía a lo que 
Avraham le enseñaría a sus hijos”: 
(Comentario tomado del Libro de Bereshit 
(Génesis) 18:19. Jumash, p.87). 

18:23 Avraham se adelantó a preguntar: 
“¿Exterminarás al justo junto con el 
malvado?”. – Este pasaje revela la cualidad 
básica que debe tener un siervo de YHVH que 
es la compasión. Es decir, no desear la 
destrucción del impío, sino su salvación; 
pedirle al Eterno que les dé la posibilidad de 
volverse de sus malos caminos. 
Complementa esta idea el comentario del 
Jumash: “Avraham encarnaba, en su forma 
más noble, su nuevo papel de padre de una 
multitud de naciones. Incluso los malvados 
habitantes de Sodoma despertaron su 
compasión, y el desbordaba de dolor por la 
suerte a la que quedarían inminentemente 
condenados”: (Comentario tomado del Libro 
de Bereshit (Génesis) 18:23. Jumash, p.87). 
Podemos pensar también que había en 
Avraham un sentido de preocupación por su 
sobrino Lot que vivía en Sedom (Sodoma), 
motivo por el cual él apela a la justicia de 
YHVH. 

18:32 Y dijo: “No se enoje Yahweh si hablo 
una última vez: ¿Qué tal si se encuentran 
allí diez?”. Y él respondió: “No la destruiría, 
por amor a los diez”. – Seis veces intercede 
Avraham por un número distinto de justos. 
Seis es un número que indica terminado y 
completo, además de ser un número que 
representa al hombre. El seis también está 
representado en el hebreo pictográfico por un 
clavo o gancho. Al analizar el pasaje, vemos 
como en las tres primeras intercesiones, cada 
vez que Avraham lo hace el número baja de 
cinco en cinco desde cincuenta hasta 
cuarenta. El cinco representa la ventana o la 
exhalación de la bendición. Después, las 
otras tres intercesiones bajan de diez en diez. 
El diez representa la mano del Todopoderoso. 
Es decir, la mano que salva o bendice al 
hombre señalando la obra del Mashíaj que 
nos salvó en el madero. Esto nos lleva a 
entender que cada una de las manos de 



3 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

Yeshúa fueron atravesadas por un clavo para 
nuestra salvación. La intercesión en este 
pasaje tenía como propósito salvar. De la 
misma manera nuestro salvador intercede por 
nosotros: Ivrim (Hebreos) 7:25 “Por eso 
también puede salvar completamente a los 
que por medio de él se acercan a Elohim, 
puesto que vive para siempre para interceder 
por ellos” (VIN). 

 

Tercera aliyá, 19:1-20 

19:1a “Los dos mensajeros llegaron a 
Sedom al anochecer, cuando Lot se 
hallaba sentado a la puerta de Sedom”. – 
El relato comienza haciendo alusión a dos de 
los tres personajes que habían visitado a 
Avraham. Anteriormente pudimos entender 
que uno de ellos era YHVH. Los otros dos se 
dirigieron a Sedom (Sodoma) con dos 
objetivos claros: Hacer juicio sobre la ciudad 
y salvar a Lot. Que Lot estuviera a la puerta 
de la ciudad podía indicar que estaba sentado 
con los jueces de esa ciudad para resolver un 
problema propio o de otra persona, estaba 
actuando como juez o simplemente estaba 
comerciando: Bereshit (Génesis) 23:10-11 
Efrón estaba presente entre a los jititas; así 
que Efrón el jitita le respondió a Avraham a 
oídos de los jititas, de todos sus 
compueblanos, diciendo: No, patrón, 
escúcheme: yo le doy el campo y le doy la 
cueva que hay en él; se la doy en presencia 
de mi pueblo. Entierre a su difunta” (VIN); 
Bereshit (Génesis) 34:20 “Así que Jamor y 
su hijo Shekhem fueron a la plaza pública de 
su pueblo y les hablaron a sus compueblanos” 
(VIN); Rut 4:1a “Entretanto, Bóaz había 
subido a la puerta de la ciudad y se sentó allí” 
(VIN). Lo anterior nos lleva a concluir que Lot 
es salvado por la intercesión de Avraham, 
puesto que su sobrino era un motivo de 
preocupación. Debido a este hecho YHVH le 
concede a Avraham la salvación de Lot del 
juicio anunciado e irrevocable realizado sobre 
Sedom (Sodoma). ¡Nunca sabemos el 
alcance de nuestras oraciones! 

19:4-5 Todavía no se habían acostado, 
cuando los habitantes del pueblo, los 

hombres de Sedom, jóvenes y viejos, 
todos hasta el último hombre, se 
reunieron alrededor de la casa. Y le 
gritaron a Lot y le dijeron: “¿Dónde están 
los hombres que vinieron a ti esta noche? 
Sácalos, para que intimemos con ellos”. – 
Dice el comentario del Jumash: “Al enterarse 
acerca de los audaces visitantes que tuvieron 
el “descaro” de pasar una noche en la ciudad, 
multitudes de sodomitas se agolparon en la 
puerta de la casa de Lot, exigiendo que Lot 
entregara a los invitados en sus manos. 
Cuando los sodomitas dijeron que querían 
conocerlos, querían decir que su intención 
era ultrajarlos…, el motivo por el cual vejaban 
a los desconocidos a tal grado era para 
mantener alejado a los pobres que buscaban 
hacer fortuna. Los sodomitas eran tristemente 
célebres por toda la clase de atrocidades que 
practicaban, pero su destino fue sellado a 
causa de su egoísmo y su renuncia a ayudar 
a los pobres y los menesterosos”: 
(Comentario tomado del Libro de Bereshit 
(Génesis) 19:4-5. Jumash, p.91). 

19:10-11 “Pero los hombres tendieron las 
manos y halaron a Lot para dentro de la 
casa con ellos y cerraron la puerta. Y a la 
gente que estaba a la entrada de la casa, 
viejos y jóvenes, los cegaron con una luz 
enceguecedora, de modo que no podían 
hallar la puerta”. – En vista de la negativa de 
Lot de permitirles ultrajar a sus visitantes, los 
lugareños arremeten contra él. Lot es salvado 
por los visitantes que lo introducen en la casa; 
adicionalmente, la luz enceguecedora hizo 
que los enemigos no pudieran encontrar la 
puerta de la casa evitando así que llevaran a 
cabo sus planes. A nivel de remez 
entendemos que cuando se levantan 
enemigos contra la verdad, el Eterno hace 
que se destruyan a sí mismos. 

19:14 “Así que Lot salió y les habló a sus 
yernos, los que se habían casado con sus 
hijas y les dijo: “Levántense, vámonos de 
este lugar, porque Yahweh está a punto de 
destruir la ciudad”. Pero a sus yernos les 
pareció que bromeaba”. – A primera vista 
parece haber una contradicción en este 
pasaje, puesto que Lot le dice a la multitud 
versículos antes que sus hijas no habían 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

4 

conocido varón; Bereshit (Génesis) 19:8 
“Miren, yo tengo dos hijas que no se han 
unido con hombre. Permítanme traérselas y 
podrán hacerles lo que les plazca; pero no les 
hagan nada a estos hombres, ya que ellos 
están al amparo de mi techo” (VIN). Sin 
embargo, en este pasaje dice que estaban 
casadas.  

Lo anterior es posible de entender si 
analizamos el aspecto cultural. El detalle es 
que las hijas de Lot estaban comprometidas, 
es decir, desposadas. Lo que quiere decir que 
ese compromiso era contado como 
matrimonio, aunque no habían llegado a 
consumarlo en la intimidad. En la cultura 
oriental cuando se establecía el Pacto 
Matrimonial, en hebreo la Ketuváh, el esposo 
tenía que ir a preparar la morada donde 
vivirían. Este proceso se llamaba desposorio. 
Una vez que el esposo tenía las condiciones 
para vivir con su esposa, se realizaba la 
ceremonia de consumación del matrimonio. 
En un caso similar a este se encontró Miryam 
(María) la madre de Yeshúa, que estaba 
desposada con Iosef, cuando concibió del 
Rúaj Ha’Kodesh, Matityah (Mateo) 1:18-20 
El nacimiento de Yeshúa el Mashíaj fue así: 
Su madre Miryam estaba desposada con 
Yosef; pero antes de que se unieran, se halló 
que ella estaba encinta por [obra del] espíritu 
de santidad. Yosef su esposo, como era justo 
y no querría exponerla a la vergüenza pública, 
resolvió divorciarse de ella en secreto. Pero 
mientras él pensaba en esto, sucedió que un 
mensajero de Yahweh se le apareció en 
sueños y le dijo: “Yosef, hijo de Dawid, no 
temas recibir a Miryam como tu esposa, 
porque lo que se ha engendrado en ella es 
[por obra] del espíritu de santidad” (VIN). 

19:15 Cuando rompía el alba, los 
mensajeros urgieron a Lot, diciéndole: 
“Levántate, toma a tu mujer y las dos hijas 
que te quedan, no vayas a resultar 
aniquilado por culpa de la maldad de esta 
ciudad”. – Los mensajeros muy temprano 
instan a Lot a abandonar la ciudad por el juicio 
a la que sería sometida. ¿Por qué le salvan? 
¿Era este hombre justo? Kefá Bet (2 Pedro) 
2:6-9 Y si condenó a destrucción a las 
ciudades de Sedom y Amorah, reduciéndolas 

a cenizas y poniéndolas como escarmiento 
para los que habían de vivir impíamente; y si 
rescató al justo Lot, quien era acosado por la 
conducta sensual de los malvados, porque 
este hombre justo habitaba en medio de ellos 
y afligía de día en día su vida justa por los 
hechos malvados de ellos; entonces Yahweh 
sabe rescatar de la prueba a los piadosos y 
guardar a los injustos para castigarlos en el 
día del juicio” (VIN). Aquí se dice que era justo 
y piadoso. ¿Qué es ser justo? Dice Rab Shaúl 
en su carta a los Galatiyim (Gálatas) 3:9 
“Desde luego, los que se basan en la fe son 
benditos junto con Avraham, el hombre de fe” 
(VIN). Justo es uno que vive por la fe, ya que 
la justicia propia no puede salvar a nadie. 
Ivrim (Hebreos) 10:38 “Pero “mi justo vivirá 
por fe; y si se vuelve atrás, no me complaceré 
en él” (VIN); Romiyim (Romanos) 1:17 
“Porque en él se revela la justificación que 
concede Elohim, que es por la fe y para la fe; 
como está escrito: “Pero el justo por la fe 
vivirá” (VIN); Jabaquq (Habacuc) 2:4 “Mira, 
su espíritu dentro de él está inflado, no es 
recto, pero el justo es recompensado con vida 
por su fidelidad” (VIN). Debemos recordar 
que la fe verdadera lleva, se nutre, necesita, 
requiere obras de fe. 

 

Cuarta aliyá, 19:21 - 21:4 

19:26 “La mujer de Lot miró hacia atrás y 
allí mismo se convirtió en un pilar de sal”. 
– Lot y su familia recibieron la instrucción de 
no mirar atrás, v.17. La mujer de Lot infringió 
este sencillo mandamiento y recibió las 
consecuencias de su rebeldía. 

19:27 “A la mañana siguiente, Avraham se 
apresuró a ir al lugar donde había estado 
delante de Yahweh”. – YHVH nos ha hecho 
promesas, pero si queremos ver su 
cumplimiento, debemos ser de los que van a 
Su presencia en oración. La intimidad con el 
Eterno es algo invaluable. Dice en el Tehilim 
(Salmo) 25:14 “La amistad íntima de Yahweh 
es para los que lo respetan, a ellos les da a 
conocer su alianza” (VIN). Aquí encontramos 
la expresión “amistad intima” o “comunión 
íntima” que en hebreo es “sod” (סוֹד) del 



5 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

Strong #5475 que significa: deliberación 
estrecha, consejo, secreto. Sod según los 
sabios, es uno de los niveles de interpretación 
bíblica, y según este Tehilim (Salmo) es para 
los que respetan al Eterno, entendido como el 
“temor reverente” en hebreo “yaré” (יָרֵא) del 
Strong #3373 que significa: medroso, temer, 
temeroso, temor. Nuestra revelación de la 
Escritura es proporcional a la vida de oración 
e intimidad que tengamos con nuestro 
Mashiaj Yeshúa. 

19:31-33 “Un día la mayor le dijo a la 
menor: “Nuestro padre está viejo y no hay 
un hombre en la tierra que haga pareja con 
nosotras como lo hace todo el mundo. Ven, 
hagamos que nuestro padre beba vino y 
acostémonos con él, para que podamos 
preservar descendencia mediante nuestro 
padre”. Esa noche hicieron que su padre 
bebiera vino y la mayor entró y se acostó 
con él; él no supo cuándo ella se acostó ni 
cuándo se levantó”. – Dice el comentario del 
Jumash: “En el pergamino de la Toráh, esta 
palabra ni cuenta se dio tiene un punto arriba, 
que es un método tradicional para señalar 
que hay una interpretación especial sobre la 
palabra. Aquí se indica que, si bien Lot no fue 
consciente del hecho de que ella se acostó, si 
lo fue del hecho de que se levantó. No 
obstante, la segunda noche él no estuvo más 
alerta que la primera, lo cual es una indicación 
de su propia lascivia”: (Comentario tomado 
del Libro de Bereshit (Génesis) 19:33. 
Jumash, p.95). 

19:37-38 “La mayor tuvo un hijo y lo llamó 
Moav [De mi Padre]; él fue el padre de los 
Moavitas de hoy. La menor también tuvo 
un hijo, y lo llamó Ben Amí [Hijo de mi 
Pueblo]; él fue el padre de los amonitas de 
hoy”. – Existe una diferencia entre las dos 
hijas, según el comentario del Jumash: 
“Puesto que la mayor era tan desvergonzada, 
que le puso a su hijo un nombre que aludía a 
su paternidad inmoral ya que el nombre 
Moav deriva de la expresión hebrea “De mi 
Padre”. Sin embargo, la menor llamó a su hijo 
con un nombre que significa “Hijo de mi 
Pueblo”, ocultando así su oprobio y teniendo 
más recato”. 

20:2 “Avraham decía de Sarah que era su 
hermana. Así que el rey Avimélekh de 
Guerar hizo traer a Sarah ante él”. – 
Avraham, aquí, dice una verdad a medias, lo 
que es también interpretado como una 
mentira completa, ya que más adelante, en el 
v.12, confirma su parentesco. Vemos como 
Elohim no nos presenta a los patriarcas o a 
sus siervos, como a hombres perfectos o 
como héroes invencibles.  

La Escritura recoge tanto lo bueno como lo 
malo de cada uno de los siervos del Eterno. 
Esto nos recuerda que somos escogidos no 
por lo que somos sino por lo que seremos. 

20:6-7 Y ha´Elohim le dijo en el sueño: “Yo 
sé que hiciste esto con un corazón 
inocente y por eso te evité que pecaras 
contra mí. Por eso fue que no te permití 
tocarla. Por lo tanto, devuélvele la mujer al 
hombre; ya que él es profeta, intercederá 
por ti para salvar tu vida. Si no se la 
devuelves, sabe que morirás, tú y todos 
los tuyos”. – El rey Avimélekh se justifica 
ante YHVH esgrimiendo su ignorancia de la 
situación. Pero esta no lo exonera de la 
culpabilidad. Sostiene el comentario del 
Jumash: “Avimélekh pensó que, dado que 
tenía buenas intenciones, era inocente. Las 
buenas intenciones no son suficientes para 
justificar una mala acción. El parámetro que 
se debe utilizar es si uno está cumpliendo con 
la voluntad de Dios; si lo que uno hace es 
malo a sus ojos, entonces las buenas 
intenciones que la persona pueda tener no 
constituyen aprobación. Además, la 
ignorancia es en sí pecado, porque la 
persona tiene el deber de buscar 
esclarecimiento”: (Comentario tomado del 
Libro de Bereshit (Génesis) 20:6-7, Jumash, 
p.97). 

21:2 “Sarah concibió y le dio un hijo a 
Avraham en su ancianidad, en el tiempo 
del que había hablado Elohim”. – Lo que 
YHVH promete siempre se cumple tal y como 
Él lo dice. 

 

 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

6 

Quinta aliyá, 21:5-21 

21:9 “Sarah vio que el hijo que Hagar la 
mitsrita (egipcia) le había dado a Avraham 
se burlaba”. – Sarah y Hagar representan 
dos pueblos: Galatiyim (Gálatas) 4:22-31 
Porque está escrito que Avraham tuvo dos 
hijos: uno de la esclava y otro de la libre. Pero 
mientras que el de la esclava nació según la 
carne, el de la libre nació por medio de la 
promesa. En estas cosas hay una alegoría, 
pues estas mujeres son dos alianzas: Hagar 
es la alianza del monte Sinay que engendró 
hijos para esclavitud. Porque Hagar 
representa al Sinay, montaña que está en 
Arabia y corresponde a la Yerushaláyim 
actual, la cual es esclava juntamente con sus 
hijos. Pero la Yerushaláyim de arriba, la cual 
es nuestra madre, es libre; porque está 
escrito: Alégrate, oh estéril, que no das a luz; 
prorrumpe en gritos de júbilo y levanta la voz, 
tú que no estás de parto; porque más son los 
hijos de la abandonada que los de la que tiene 
marido. Ahora bien, hermanos, ustedes son 
hijos de la promesa tal como Yitsjaq. Pero 
como en aquel tiempo, el que fue engendrado 
según la carne perseguía al que había nacido 
según el espíritu, así es ahora también. Pero 
¿qué dice la Escritura? Echa fuera a la 
esclava y a su hijo; porque jamás será 
heredero el hijo de la esclava con el hijo de la 
libre. Así que, hermanos, no somos hijos de 
la esclava, sino de la libre.” (VIN). Dos 
descendencias: un hijo de la esclava y un hijo 
de la libre. Esta posición burlona la vemos 
siempre en la descendencia esclava. Los 
libres siempre son menospreciados por los 
esclavos. 

21:10 Y le dijo a Avraham: “Echa fuera a 
esa sierva y a su hijo, porque el hijo de esa 
sierva no compartirá la herencia con mi 
hijo Yitsjaq”. – Las palabras de Sarah iban 
más allá de un simple celo y egoísmo. Según 
muchos sabios, eran palabras proféticas y a 
su vez cuidaba de mantener puro el linaje de 
la promesa. Los hijos de desobediencia no 
compartirán la herencia con los hijos de 
obediencia: Efesiyim (Efesios) 5:5-6 Porque 
esto ustedes lo saben muy bien: que ningún 
fornicario, ni impuro, ni avaro el cual es 
idólatra, tiene herencia en el reino de Mashíaj 

y de Elohim. Nadie los engañe con vanas 
palabras, porque a causa de estas cosas 
viene la ira de Elohim sobre los hijos de 
desobediencia” (VIN). 

21:12-13 Pero Elohim le dijo a Avraham: 
“No te angusties por el muchacho ni por tu 
sierva; en cuanto a lo que te dice Sarah, 
haz lo que te diga, porque es mediante 
Yitsjaq que se perpetuará tu linaje. En 
cuanto al hijo de la sierva, haré de él una 
nación también, porque él es tu 
descendencia”. – Este pasaje confirma una 
vez más que las palabras de Sarah eran 
proféticas, puesto que YHVH le dice a 
Avraham que su esposa tenía razón y al 
mismo tiempo le dio consuelo diciéndole que 
no se olvidaría de Ishmael, puesto que 
también pertenecía a su descendencia. 

21:14 “Temprano a la mañana siguiente 
Avraham tomó un poco de pan y un odre 
de agua y se los dio a Hagar. Se los puso 
en el hombro, junto con su hijo y la 
despidió. Y ella se puso a vagar por el 
desierto de Beer Sheva”. – Según Rashí la 
palabra “errante” tiene que ver con la idolatría. 
Ella volvió a los dioses de Mitsráyim (Egipto). 
Por eso no hubo bendición en el agua del 
odre. La idolatría produce sequía. 

21:15-17 Cuando se le acabó el agua del 
odre, ella dejó al niño debajo de uno de los 
arbustos, y fue a sentarse a la distancia, a 
un tiro de arco, porque pensaba ella: “No 
quiero ver cuando muera el niño”. Y 
sentada así a la distancia, alzó la voz a 
llorar. Elohim oyó la voz del muchacho y 
un mensajero de Elohim llamó a Hagar 
desde el cielo y le dijo: “¿Qué te preocupa, 
Hagar? No temas, que Elohim ha atendido 
la voz del muchacho donde está”. – 
Cuando vino la necesidad, Hagar dejó 
abandonado a su hijo. Pensó más en su 
sufrimiento que en el estado de su hijo. Tal es 
así que YHVH atiende el clamor del 
muchacho y no la desesperación de la madre. 
Algunos sabios plantean que ella clamaba a 
sus dioses mitsritas y no a YHVH, contrario a 
lo que hizo el muchacho. La promesa de que 
Ishmael se convertiría en una gran nación 
peligraba. Por un milagro fue salvado. Este 



7 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

evento nos recuerda que Elohim es siempre 
fiel y debemos confiar en que Su palabra se 
cumplirá, lo que en ocasiones puede hasta 
requerir de un milagro. 

 

Sexta aliyá 21:22-34 

21:33-34 “[Avraham] plantó un tamarisco 
en Beer Sheva, e invocó allí el nombre de 
Yahweh, Él-Olam [el Poderoso Eterno]. Y 
Avraham residió durante mucho tiempo en 
la tierra de los pelishtím”. – Existe 
desacuerdo entre algunos comentaristas, si 
es que se trataba de un huerto o de una 
posada. Lo cierto es que, así fuera una de las 
dos cosas, había un deseo profundo en 
Avraham de servir a los forasteros que 
pasaran por allí. La palabra “plantó” en 
hebreo “eshel” (ל  del Strong #815 (אֵשֶׁ
significa: arboleda, tamarisco. Creemos que 
este lugar era un lugar de servicio a YHVH. 
Allí construyó un lugar de sombra y un altar al 
Todopoderoso ya que dice “e invocó allí el 
nombre de Yahweh”. Así también nosotros 
debemos construir con nuestras 
congregaciones, lugares de sombra para 
otros y lugares en los que se enseñe a clamar 
el Nombre del Eterno. 

 

Séptima aliyá 22:1-19 

22:1-2 Algún tiempo después, ha'Elohim 
puso a prueba a Avraham. Le dijo: 
“Avraham”; y él contestó: “Aquí estoy”. Y 
dijo: “Toma a tu hijo único, a Yitsjaq, a 
quien amas y ve a la tierra de Moriah y 
ofrécelo allí como ofrenda quemada en 
uno de los montes que te mostraré”. – 
YHVH llama una vez más a Avraham para 
probarlo. Él responde sin titubear a este 
llamado cuando dice: “Aquí estoy”. La orden 
fue muy precisa, no había lugar a dudas. El 
Eterno usa dos palabras importantes para 
referirse a Itsjaq: “único” y “a quien amas”. La 
palabra “único” en “yakjíd” (יָחִיד) del Strong 
#3173 significa: propiamente unido, i.e. solo; 
por implicación amado; también solitario; 
(femenino) la vida (como que no se 
reemplaza): único, -a, unigénito, vida. Lo que 

muestra que Itsjaq era irremplazable para 
Avraham. La otra palabra de ese pasaje 
“amas” en hebreo “ajab” (אָהַב) del Strong 
#157 que significa: tener afecto (sexual o de 
otro tipo), amado, amar, amigo, amor, deleitar.  

Lo anterior nos muestra el gran afecto que 
Avraham tenía por su hijo, sin rayar en la 
adoración idolátrica hacia el joven. 
Entendamos que amar o tener un gran afecto 
por un hijo no es muestra de idolatría 
necesariamente y menos en el caso de 
Avraham, ya que, él mismo, había salido de 
su tierra y parentela; además, había dejado 
atrás la idolatría en la que vivía en medio de 
su familia. Esto correspondía a una prueba en 
relación con la decisión de Avraham de 
adorar y servir a YHVH por sobre otros elohim 
(dioses), resumido todo este acontecimiento 
en el objetivo de este expresado en el v.1 
“…ha'Elohim puso a prueba a Avraham”. La 
prueba era colocar a alguien o algo en una 
situación determinada para ver u observar la 
calidad de lo que se probaba. “Tu hijo único”.  

Esta frase demuestra que ante Elohim no 
tenía otro hijo heredero. Itsjaq es una 
tipología de Mashíaj. Esta expresión está 
relacionada con Yeshúa: Matityah (Mateo) 
3:17 Y se oyó una voz del cielo que decía: 
“Este es mi Hijo amado, en quien me 
complazco” (VIN); Mordekhay (Marcos) 1:11 
Entonces se oyó una voz desde el cielo que 
decía: “Tú eres mi Hijo amado; en ti hallo mi 
complacencia” (VIN); Hilel (Lucas) 3:22 Y el 
espíritu de santidad descendió sobre él en 
forma corporal como de una paloma. Luego 
vino una voz el cielo: “Tú eres mi Hijo amado; 
en ti me he agradado” (VIN). Esta prueba para 
Avraham revelará elementos en la tipología 
que señalan hacia el Mashíaj (Mesías). ¿Qué 
se estaba probando en Avraham? Ivrim 
(Hebreos) 11:17-19 Por la fe Avraham, 
cuando lo pusieron a prueba, ofreció a Yitsjaq. 
El que había recibido las promesas ofrecía su 
hijo único, de quien se había dicho: “Mediante 
Yitsjaq continuará tu descendencia”. Él 
consideraba que Yahweh tiene poder para 
levantarlo aun de entre los muertos, de donde, 
hablando figuradamente, lo volvió a recibir” 
(VIN). Su fe en la promesa era tan grande que 
creyó que, si su hijo moría a manos de él, 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

8 

YHVH le resucitaría de entre los muertos. 
Esta muerte figurada representa la Muerte y 
Resurrección del Mashíaj. La prueba produce 
paciencia, y la paciencia perfección y 
sabiduría: Yaakov (Santiago) 1:2-8 “La 
sabiduría que viene de Elohim”. 

22:3 “Así que temprano a la mañana 
siguiente, Avraham aparejó su asno y 
llevó consigo a dos de sus servidores y a 
su hijo Yitsjaq. Partió la leña para la 
ofrenda quemada y se dirigió al lugar del 
que le había hablado ha'Elohim”. – Era 
tanta la devoción, que Avraham tenía, que se 
levantó temprano para cumplir la voluntad de 
YHVH. 

22:4-5 “Al tercer día Avraham miró y 
alcanzó a ver el lugar en la distancia. 
Entonces Avraham dijo a sus servidores: 
“Ustedes quédense aquí con el asno. El 
muchacho y yo subiremos allá; nos 
postraremos y volveremos a ustedes”. – El 
v.2 dice que YHVH le mostraría el monte 
donde debía ir. El v.4 dice que “alcanzó a ver 
el lugar” en hebreo “raá” (רָאָה) del Strong 
#7200. Este verbo “ver” indica tener visiones. 
Como en Yeshayah (Isaías) 30:10 tuvo una 
visión. La palabra que se usa para lugar 
significa también morada. El vio el lugar de la 
morada o vio la presencia de Elohim sobre el 
monte. No en vano Avraham es llamado el 
Padre de la Fe. Este pasaje es una prueba de 
ello, puesto que sabiendo a lo que iba, tenía 
la convicción de que los dos regresarían. Él 
sabía que YHVH podía revivir a su hijo muerto, 
Ivrim (Hebreos) 11:17-19 Por la fe Avraham, 
cuando lo pusieron a prueba, ofreció a Yitsjaq. 
El que había recibido las promesas ofrecía su 
hijo único, de quien se había dicho: “Mediante 
Yitsjaq continuará tu descendencia”. Él 
consideraba que Yahweh tiene poder para 
levantarlo aun de entre los muertos, de donde, 
hablando figuradamente, lo volvió a recibir” 
(VIN). 

22:6-8 “Avraham tomó la leña para la 
ofrenda quemada y se la puso encima a su 
hijo Yitsjaq. Él mismo tomó el fuego y el 
cuchillo; y los dos caminaron juntos. 
Entonces Yitsjaq le dijo a su padre: 
“¡Padre!” y él respondió: “Sí, hijo mío”. Y 

él preguntó: “Aquí están el fuego y la leña, 
pero ¿dónde está el cordero para la 
ofrenda quemada?” Y Avraham dijo: 
“Elohim proveerá un cordero para Su 
ofrenda quemada, hijo mío”. Y los dos 
siguieron caminando juntos”. – Después 
que Avraham preparó todas las cosas 
necesarias para el sacrificio, su hijo le 
preguntó por la víctima que se sacrificaría. 
Eso muestra la educación que Itsjaq había 
recibido de su padre, pues intentaba 
mostrarle que el sacrificio estaba incompleto, 
ya que este requería de una víctima. Pero 
Avraham le muestra que YHVH se proveería 
de una víctima inocente. YHVH se proveería 
así mismo como cordero, porque Él es El 
Cordero: Hitgalut (Apocalipsis) 17:14 “Ellos 
harán guerra contra el Cordero, y el Cordero 
los vencerá, porque Él es Amo Supremo y 
Rey supremo, y los que están con Él son 
llamados y elegidos y fieles” (VIN). Sin 
embargo, no podemos ignorar que, en su 
naturaleza humana, hubiese podido luchar 
con un sentimiento de angustia natural que el 
mismo Mashíaj manifestó en el Getsemaní, 
antes de Su sacrificio como Cordero de 
Pésáj: Mordekhay (Marcos) 14:34 Y les dijo: 
“Tengo una tristeza de muerte. Quédense 
aquí y manténganse alerta” (VIN). 
Mordekhay (Marcos) 14:34 Y les dijo: 
“Tengo una tristeza de muerte. Quédense 
aquí y manténganse alerta” (VIN). Esta 
historia tiene un Sod (cuarto nivel de 
interpretación exegética) maravilloso, es decir, 
un mensaje oculto extraordinario. No solo nos 
relata la Muerte y Resurrección del Mashíaj, 
sino que va más allá en los detalles del evento. 
Itsjaq al igual que Yeshúa cargan el madero 
del sacrificio. A ambos es su padre quien los 
entrega: Yeshayah (Isaías) 53:10-11 
Yahweh escogió quebrantarlo por 
padecimiento; cuando ponga su vida como 
ofrenda por la culpa, podrá ver descendencia 
y tener una vida larga; por su medio 
prosperará el propósito de Yahweh. Por su 
angustia verá la luz y quedará satisfecho; por 
su devoción mi siervo justo justificará a 
muchos, el castigo de ellos es lo que Él 
llevará” (VIN). 



9 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

El muchacho hace una pregunta ¿Dónde está 
el cordero? La palabra que se traduce como 
“proveerá” en hebreo “raá” (רָאָה) del Strong 
#7200, la misma del v.4 que se traduce para 
“ver el lugar donde Elohim le esperaba”. La 
traducción literal debería ser: “Ver por ello” o 
“a su propia manera”. YHVH vería su propia 
manera de resolver ese asunto. Veamos: 
Romiyim (Romanos) 8:32 “El que no eximió 
ni a su propio Hijo, sino que lo entregó por 
todos nosotros, ¿cómo no va a darnos 
también con Él todas las cosas?” (VIN). 
Siendo la fe de Avraham lo que se estaba 
probando, creemos que al ver el monte pudo 
observar el futuro en visión. Pudo ver el lugar 
de su morada en la tierra, “El templo de 
Shlomoh” El nombre del Monte “Moriah” 
 del Strong #4179. Compuesto por dos (מוֹרִיָה )
palabras son visión o ver “raá” (רָאָה) del 
Strong #7200 y “Yah” (ּיָה) del Strong #3050 
que corresponde al nombre Sagrado. Algo así 
como “ver a YAHVEH” o “tener una visión de 
YAH”. Él sabía que ofrecería un cordero pues 
había tenido una visión. Es posible inferir 
entonces que pudo haber alcanzado a ver al 
Mashíaj como el Cordero Perfecto. 

22:9-10 “Llegaron al lugar que ha'Elohim le 
había indicado. Avraham edificó allí un 
altar; bajó la leña; ató a su hijo Yitsjaq y lo 
puso sobre el altar, encima de la leña. Y 
Avraham tomó el cuchillo para inmolar a 
su hijo”. – Avraham estaba decidido a 
obedecer a YHVH sobre todas las cosas. 
Llegó al lugar indicado, preparó el altar, la 
leña y ató a su hijo. Según algunos 
comentaristas, esta atadura fue idea de Itsjaq 
debido a que su instinto de supervivencia 
podría hacerle lastimar a su anciano padre. 
Esto demuestra la misma disposición de 
Itsjaq a obedecer los decretos de Elohim. 

22:11-13 “Entonces un mensajero de 
Yahweh lo llamó desde el cielo: 
“¡Avraham! ¡Avraham!” Y él respondió: 
“Aquí estoy”. Y le dijo: “No levantes la 
mano contra el muchacho, ni le hagas 
nada. Porque ya sé que respetas a Elohim, 
pues no me has negado a tu hijo único”. 
Cuando Avraham levantó la vista, su 
mirada se posó en un carnero que estaba 
atrapado en la espesura por los cuernos. 

Así que Avraham fue y tomó el carnero y 
lo presentó como ofrenda quemada en 
lugar de su hijo”. – Aparentemente acá 
existe una contradicción, puesto que el v.11 
dice: un mensajero de YHVH y en el v.12 este 
“mensajero” se adjudica la autoría de la orden 
del sacrificio. Entonces, ¿Fue YHVH o un 
mensajero de YHVH? Realmente se habla de 
una sola persona, YAHVEH. Puesto que la 
expresión el Ángel (malaj-mensajero) de 
YHVH se refiere a YAHVEH mismo. Es 
importante aclarar que ningún mensajero 
(malaj-ángel) se atribuiría una orden dada por 
el Eterno mismo. En el último momento 
apareció un carnero como sustituto del hijo de 
Avraham. Lo cual habla proféticamente de un 
cordero que moriría por toda la humanidad: 
Yeshúa Ha’Mashíaj. 

22:14 “Y Avraham llamó aquel sitio 
Yahweh Yiréh [Yahweh proveerá], de ahí el 
presente dicho: “En el monte de Yahweh 
se provee””. – Para inmortalizar el hecho y 
que quedara para la posteridad, nombró este 
lugar: “YAHVEH Yiréh”, puesto que en ese 
lugar se había provisto el sacrificio. 

22:15-18 “El mensajero de Yahweh llamó 
desde el cielo a Avraham por segunda vez, 
y le dijo: “Juro por mí mismo, declara 
Yahweh: que por cuanto has hecho esto y 
no has retenido a tu hijo único, yo pondré 
mi bendición sobre ti y haré a tus 
descendientes tan numerosos como las 
estrellas del cielo y las arenas de la playa; 
y tus descendientes se apoderarán de las 
puertas de sus enemigos. Todas las 
naciones de la tierra se bendecirán por 
medio de tu descendencia, porque tú has 
obedecido mi mandato”. – YHVH confirma 
una vez más su promesa a Avraham, pero 
esta vez lo hace de la manera suprema y es 
“jurando por sí mismo”, puesto que no existe 
uno más grande que Él, Ivrim (Hebreos) 
6:13-18 Porque cuando Yahweh le hizo la 
promesa a Avraham, como no podía jurar por 
otro mayor, juró por sí mismo, diciendo: 
“Verdaderamente te bendeciré 
abundantemente y te multiplicaré en gran 
manera”. Y así Avraham, esperando con 
suma paciencia, alcanzó la promesa. Porque 
los hombres juran por uno superior a ellos, y 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

10 

un juramento que se da como confirmación es 
para ellos el fin de toda reclamación. Por eso, 
como Elohim quería demostrar de modo 
convincente a los herederos de la promesa la 
inmutabilidad de su propósito, la garantizó 
con un juramento. Así, por dos actos 
inmutables, en los que es imposible que 
Elohim mienta, los que hemos venido a él en 
busca de refugio, tenemos un poderoso 
aliciente para aferrarnos de la esperanza que 
se nos pone delante.” (VIN) 

 

Conclusiones 

En esta parashá logramos apreciar varias 
apariciones realizadas por parte del Eterno a 
Avraham, las cuales guiaron su vida, 
cambiándola y otorgándole bendiciones en su 
trasegar. Vemos una gran cercanía y cuidado 
del Eterno hacia Avraham, las cuales vienen 
como resultado de la obediencia y de su 
corazón, siempre dispuesto a cambiar y 
corregir errores por el verdadero amor al Rey 
Supremo. Si queremos gozar de intimidad 
con Elohim, debemos tener corazones 
moldeables por los tratos o manifestaciones 
que Elohim tiene y permite hacia nosotros. 

 

__________________ 

Fin de la Parashá. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nuestros comentarios obedecen a la doctrina 
establecida en EMC SHALOM 
INTERNACIONAL como Ministerio de 
Raíces Hebreas y son pilares que 
defendemos y exponemos en la predicación 
del Único Evangelio que los primeros 
emisarios (shlijim-apóstoles) pregonaron 
con un solo propósito: Restaurar el Reino de 
Israel. Maaseh (Hechos) 1:6 y dirigido a los 
destinatarios establecidos en Iaakov 
(Santiago) 1:1 y Kefá Álef (1 Pedro) 1:1 “LA 
CASA PERDIDA DE ISRAEL”. 

El mismo Rab Shaúl (Shaliaj Pablo) emisario 
por excelencia para todos los gentiles, sabía 
de antemano que su foco de alcance era 
solamente las doce tribus dispersas 
llamadas “Ovejas perdidas de la casa de 
Israel” [Melo Ha Goyim]: Los justos de las 
naciones”, Maaseh (Hechos) 26:7. Es el 
cumplimiento de esta misma promesa que 
nuestras doce tribus esperan obtener, 
resueltamente haciendo sus actos de 
adoración noche y día; a pesar de esto, ¡es 
en relación con esta esperanza, su Majestad, 
que hoy soy acusado por los judíos! 

Este documento es comentado 
semanalmente en vivo y en directo en 
nuestras clases por internet, cada Shabat de 
9:00 a.m. a 12:30 p.m. (horario del Este de 
E.U.) a través de www.zoom.com y el ID 
para ingresar al canal de EMC SHALOM 
INTERNACIONAL es: ID 4637031177. La 
clave se cambia regularmente y se publica en 
el chat de Telegram. Si usted aún no está 
registrado, por favor escríbanos al email 
emcshalomint@gmail.com  

Nuestro único deseo a través de este material 
es que tú y los tuyos sean más que 
bendecidos por un entendimiento superior de 
las Escrituras; moviéndonos del mensaje 
subjetivo de hoy y casi místico, a lo objetivo 
del mensaje, con una mayor certeza 
idiomática y envuelto en su ambiente cultural 
respectivo, dándonos así la mayor solidez 
interpretativa de los textos. 

Todos los creyentes en el Elohim de la Biblia 
tienen un común denominador y un solo 
deseo, el cual es establecer un 

http://www.gotomeeting.com/
http://www.zoom.com/
http://www.gotomeeting.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com


11 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

“avivamiento” tan poderoso que traiga la 
presencia de El Rey de reyes y establezca su 
Reino de una vez y para siempre; pero lo 
único que traerá esto a la congregación de los 
santos de Israel es “LA HISTORIA BÍBLICA”, 
el volver al fundamento y a la forma inicial de 
la FE HEBREA.  

Este documento, así como la clase de Toráh 
de cada Shabat, están orientadas hacia el 
conocimiento de la historia espiritual de un 
pueblo: “ISRAEL”; así como a vivir con el 
entendimiento de que somos la continuación 
y conclusión de esta hermosa historia de 
amor.  

Estamos muy agradecidos por sus aportes a 
nuestro ministerio. Nos está permitiendo ir 
con mayor excelencia. 

https://www.PayPal.me/emcshalom  

 

¡SHALOM LEKULAM! 

 

 

 

 

 

 

Ingresa a nuestro canal de 
Telegram (escanea el 

código QR) 

  

https://www.paypal.me/emcshalom

