
1 

Ingresa a nuestro canal de 
Telegram (escanea el 

código QR) 

 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
PARASHÁ 07 VAYETSÉ | GÉNESIS 28:10 - 32:3(2) 

Prohibida toda reproducción lucrativa - Utilizar bajo permiso 

Para más información puede ubicarnos por medio de nuestra página web www.emcshalom.com  
también a través de nuestro canal en YouTube EMC Shalom Internacional 

y puedes escribirnos a nuestro correo emcshalomint@gmail.com

 

Aliyot de la Toráh: 

1. 28:10-22 
2. 29:1-17 
3. 29:18 - 30:13 
4. 30:14-27 
5. 30:28 - 31:16 
6. 31:17-42 
7. 31:43 - 32:3 (32:2 Versión  

Castellana) 
8. Maftir: 32:1 (31:55 Versión  

Castellana) - 32:3 (32:2 Versión 
Castellana) 

Haftará: Hoshea (Oseas) 12:13 - 14:10 
(Askenazí) 11:7 - 12:12 (12:11) (Sefardí- V. 
Castellana) 

Brit Hadasháh: Mordekhay (Marcos) 10:32 - 
11:33; Yohanán (Juan) 1:41-51 

VAYETSÉ Significa “Y salió 

 

Primera aliyá, 28:10-22 

28:10-11 “Yaaqov salió de Beer Sheva y se 
dirigió a Jarán. Se encontró con cierto 
lugar y se detuvo allí a pasar la noche, 
porque se había puesto el sol. Tomando 
una de las piedras del lugar, se la puso 
debajo de la cabeza y se recostó en aquel 
lugar”. – La expresión “y se encontró” es en 
hebreo “va-yifgá”, pero en específico, la 
palabra encontró es “pagá” (גַע  del Strong (פָּ
#6293 que también significa: orar, interceder, 
pedir, rogar, suplicar. Es decir, que su llegada 
a ese lugar no fue una solamente 
coincidencia, sino que fue guiado allí para: 

1. Entenderlo como una respuesta a su 
oración. 

2. Aprender acerca de cómo opera la oración 
en el mundo espiritual. 

Dice el comentario del Jumash: “El lugar era 

el monte Moriáh, donde Avraham ató a Itzjak 

sobre el altar y donde en el futuro se erigiría 

el Templo Sagrado”: (Comentario a Bereshit 

(Génesis) 28:11; Jumash, p.154). 

Posteriormente agrega: “Dado que el 

versículo afirma que esto tuvo lugar 

inmediatamente antes de irse a dormir, los 

sabios le atribuyen a Yaakov la institución de 

la plegaria Arbit (ערבית) o plegaria nocturna”: 

(Comentario del Libro de Bereshit (Génesis) 

28:11; Jumash; p.154). El ARBIT, la plegaria 

de la noche como parte de las tres oraciones 

diarias además del SHAJARIT, conocida 

como la plegaria de la mañana y el MINJA o 

plegaria de la tarde. 

28:12 “Tuvo un sueño: había una escalera 
sobre el suelo cuya cúspide llegaba hasta 
el cielo y los mensajeros de Elohim subían 
y bajaban por ella”. – Una de las maneras 
que YHVH usa para hablar a sus hijos es a 
través de los sueños. Este en particular tenía 
una connotación profética muy especial. 
Existen muchas interpretaciones de los 
comentaristas, pero ¿qué es lo que realmente 
significa este sueño? Dejemos que la propia 
Escritura nos lo diga. Nuestro Maestro 
Yeshúa dijo de sí mismo: Yohanán (Juan) 
1:51 “En verdad, en verdad les digo que verán 
el cielo abierto y a los mensajeros de Elohim 
subiendo y bajando sobre el Hijo del Hombre” 
(VIN). En otras palabras, Iaakov estaba 
viendo simbólicamente a Yeshúa y su 
Ministerio de la Reconciliación. Si se hace un 
paralelo entre el sueño y esta declaración de 
Yeshúa, entendemos mejor cuando éste dice: 
Yohanán (Juan) 14:6 “Yo soy el camino, y la 
verdad, y la vida; nadie viene al Padre sino 
por mí” (VIN).  

Que gran privilegio es poder ver el plan 
redentor que YHVH preparó para la 
humanidad, desde el marco profético que nos 
ofrece la Toráh. Podemos ver desde el 
Remez, que la escalera que une la tierra con 
el cielo representa a Yeshúa, quien es el 

http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com


EMC SHALOM INTERNACIONAL 

 

único “camino” en hebreo “derek” (ְך רֶּ  ,(דֶּ
peldaño tras peldaño y figura de los 
Mandamientos de la Toráh; “verdad” en 
hebreo “emet” (ת  que al guardarlos y ,(אֱמֶּ
ponerlos por obra nos llevan a la auténtica 
“vida” en hebreo “hai” (חַי). Así como Aliyá 
tras Aliyá, para nosotros las Parashot nos 
lleva a nuevos niveles de conocimiento, 
también es muy importante y fundamental 
conocer las particularidades que, al estudiar 
las Escrituras, muestran el carácter del 
Creador del Universo; las cuales a su vez nos 
van alentando a ascender espiritualmente. Él 
siempre se ha preocupado por bajar: 
Filipiyim (Filipenses) 2:5 “Dejen que la 
actitud del uno al otro sea gobernada por el 
estar en unión con el Mashíaj Yeshúa: Aun 
cuando Él era en forma de YAHVÉH, no 
consideró ser igual a YAHVÉH. Por el 
contrario, se despojó a sí mismo en el hecho 
que tomó forma de esclavo, haciéndose como 
un ser humano; se humilló así mismo todavía 
más, haciéndose obediente hasta la muerte; 
¡y muerte en la estaca como un criminal!” 
(BKIM); Yohanán (Juan) 3:13 “Nadie ha 
subido al cielo, sólo el que ha descendido del 
cielo; el Ben ha´Adam” (VIN).  

Comenta el Dr. Ketriel Blad: “Esto muestra 
que el Mesías es la escalera que vio Yaakov 
y que por medio de Él tenemos acceso al 
Padre y por medio de Él nuestras oraciones 
llegan al cielo. La escalera de Yaakov 
representa diferentes niveles en la vida de 
oración. Conforme uno va profundizando en 
la oración, podrá subir de nivel y experimentar 
hasta elevaciones de su espíritu e incluso de 
su cuerpo hasta las esferas superiores en los 
cielos”. El siguiente pasaje nos dice: 
Qorintiyim Bet (2 Corintios) 12:1-4 Tengo 
que gloriarme, aunque no me conviene. Sin 
embargo, recurriré a las visiones y 
revelaciones del Maestro. Conozco a un 
hombre en el Mashíaj, que hace catorce años, 
si en el cuerpo, no lo sé; Elohim lo sabe, fue 
arrebatado hasta el tercer cielo. Y sé respecto 
a este hombre, si en el cuerpo o fuera del 
cuerpo, no lo sé; Elohim lo sabe, que lo 
arrebataron al paraíso (Gan-Edem), donde 
escuchó cosas inefables, que al hombre no 
se le permite expresar” (VIN). 

28:14 “Tus descendentes será como el 
polvo de la tierra; te esparcirás al oeste y 
al este, al norte y al sur. Todas las familias 
de la tierra serán bendecidas por medio de 
ti y de tus descendientes”. – Una vez más 
YHVH reafirma la promesa dada a Avraham. 
Solo que en el caso de Iaakov hay una 
salvedad. Comenta el Dr. Ketriel Blad: “La 
descendencia de Yaakov sólo es comparada 
con el polvo de la tierra y la arena del mar, 
cf. Bereshit (Génesis) 32:12, nunca como las 
estrellas de los cielos. Yitsjaq está 
relacionado con las estrellas y Yaakov con el 
polvo de la tierra y la arena del mar. La tierra 
representa la tierra de Israel y el mar las 
naciones gentiles cf. Salmo 93:3-4; 144:7; 
Isaías 17:3; Ezequiel 26:3. El polvo de la tierra 
se refiere por lo tanto a los hijos físicos que 
viven en la tierra de Israel”.  

El entendimiento de “como la arena del mar” 
de Bereshit (Génesis) 32:12 será estudiado 
en la próxima Parashá. La frase “en ti” hace 
referencia a los hijos físicos de Iaakov que 
iban a “ser bendición para todas las 
familias de la tierra”. La nación de Israel, la 
descendencia física de Iaakov como fue 
determinado, sería una bendición para todo el 
mundo. ¿Cómo todo el mundo sería 
alcanzado por esta bendición? Bajo el 
perfecto plan del Eterno. Él es quien ha 
permitido desde la antigüedad y a través de 
los destierros de nuestro pueblo y de todas 
sus diásporas, que esté inmerso en todas las 
familias de la tierra y por este hecho poder 
llegar hasta el último rincón. Perdimos 
nuestra identidad desde el año 722 A.C. en 
manos del Imperio Asirio. La Escritura dice en 
Melakhim Álef (1 Reyes) 11:30-31 Ajiyah 
agarró el manto nuevo que llevaba puesto y 
lo desgarró en doce pedazos. Y le dijo a 
Yarovam: "¡Toma diez pedazos para ti, 
porque así ha dicho Yahweh el Elohim de 
Yisrael: ¡Voy a arrebatarle el reino de las 
manos a Shlomoh y a ti te daré diez tribus!” 
(VIN).  Después del cumplimiento de estas 
palabras estas diez (10) tribus nunca más 
regresaron. 

 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

3  

Esta bendición está dada en tres importantes 
aspectos:  

1. La Toráh: Esta es una gran bendición 
para todos. No importa quién sea o a que 
nación pertenezca, la Toráh ha 
demostrado ser el mayor principio de vida 
de la nación de Israel. La razón de esto la 
encontramos en Devarim 
(Deuteronomio) 4:5-6 Miren, yo les he 
enseñado leyes y estatutos, así como 
Yahweh mi Elohim me ordenó, para que 
se puedan comportar conforme a ellos en 
la Tierra donde ustedes van para tomar 
posesión de ella. Por lo tanto, obsérvelos 
y háganlos; porque entonces todos los 
pueblos los verán como teniendo 
sabiduría y entendimiento. Cuando ellos 
oigan de todas estas leyes, ellos dirán: 
“Esta gran nación es de cierto un pueblo 
sabio y con entendimiento” (VIN). Es así 
como la constitución de muchos países 
del mundo está basadas en la Toráh. Pero 
lo más importante es que nos muestra 
como debe ser nuestra relación con el 
Eterno y el estilo de vida que Él quiere que 
llevemos. El salmista dice en Tehilim 
(Salmo) 119:6 “Si tu Toráh no hubiera 
sido mi deleite yo habría perecido en mi 
aflicción” (VIN). 

2. El Mesías: Maaseh (Hechos) 4:11 “Este 
Yeshúa es la piedra desechada por los 
constructores, la cual se ha convertido en 
la piedra angular” (VIN). Ha’Mashíaj es el 
centro mismo del plan redentor de YHVH 
para las doce tribus de Israel. Por esta 
razón es imperante hacer notar la 
importancia de versículos como Maaseh 
(Hechos) 1:6 “Cuando estaban juntos, 
preguntaron: "¿Adón, en este tiempo 
restaurarás el gobierno de Yisrael?" (VIN); 
Matityah (Mateo) 15:24 Él dijo: "Yo he 
sido enviado sólo a las ovejas perdidas de 
la casa de Yisrael" (VIN). Esta misma 
claridad estaba en los apóstoles enviados 
a difundir las Buenas Nuevas (Besarot) a 
todos los dispersos entre los gentiles. 
Yaaqov (Santiago) 1:1 De: Yaakov, un 
esclavo de Yahweh y del Adón Yeshúa 
Ha´Mashíaj. A: Las doce tribus en la Galut 
[Diáspora]: ¡Shalom! (VIN); Kefá Álef (1 

Pedro) 1:1 De: Kefá, un emisario de 
Yeshúa Ha´Mashíaj. A el pueblo escogido 
de Yahweh, que vive como expatriado en 
la Galut; en el Ponto, Galut-Yah, 
Capadocia, la provincia de Asia y Bitinia 
(VIN). No queriendo con este aporte dejar 
de lado que el Mesías Yeshúa es la única 
oportunidad de Salvación para toda 
persona en el mundo: Yohanán (Juan) 
3:16 “Porque de tal manera amó Elohim al 
mundo, que ha dado a su Hijo unigénito, 
para que todo el que crea en él no se 
pierda, sino que tenga vida eterna” (VIN). 

3. Una Identidad: Todo este hermoso plan 
redentor solo tiene efecto a través del 
“Nuevo Nacimiento”: Yohanán (Juan) 3:5 
Yeshúa respondió: "Sí, en verdad, Yo te 
digo que a menos que una persona nazca 
de agua y del Rúaj, no puede entrar en el 
Reino de Yahweh” (VIN).  Toda nueva 
vida comienza con una nueva identidad. 
Avraham fue llamado a salir de su tierra a 
una tierra que YHVH le mostraría y una 
vez que hizo pacto con el Altísimo cambió 
su identidad. Una vez que el gentil se 
convierte al Mashíaj recibe un cambio de 
identidad, deja de ser gentil y se convierte 
en un israelita: Efesiyim (Efesios) 2:11-
22 Por tanto, recuerden que, en otro 
tiempo a ustedes, los gentiles en la carne, 
los llamaban incircuncisión los de la 
llamada circuncisión que se hace con 
mano en la carne. Y acuérdense de que 
en aquel tiempo estaban sin el Mashíaj, 
apartados de la ciudadanía de Yisrael y 
ajenos a las alianzas de la promesa, 
estando sin esperanza y sin Elohim en el 
mundo. Pero ahora en el Mashíaj Yeshúa, 
ustedes que en otro tiempo estaban lejos 
se han acercado por la sangre del 
Mashíaj. Porque él es nuestra paz, que de 
ambos nos hizo uno. Él derribó en su 
carne la barrera de división, es decir, la 
hostilidad; y abolió la ley de los preceptos 
en forma de ritos, para crear en sí mismo 
de los dos hombres un solo hombre 
nuevo, haciendo así la paz. También 
reconcilió con Elohim a ambos en un solo 
cuerpo, por medio del madero, dando 
muerte en éste a la enemistad. Y vino y 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

 

anunció la Buena Noticia: paz para 
ustedes que estaban lejos y paz para los 
que estaban cerca, ya que, por medio de 
él, ambos tenemos acceso al Padre en un 
solo espíritu. Por lo tanto, ustedes ya no 
son extranjeros ni forasteros, sino 
conciudadanos de los consagrados y 
miembros de la familia de Yahweh. Han 
sido edificados sobre el fundamento de los 
Enviados y de los profetas, siendo Yeshúa 
el Mashíaj mismo la piedra angular. En él 
todo el edificio, bien ensamblado, va 
creciendo hasta ser un templo santo en 
unión al Maestro. En él también a ustedes 
se los edifica juntamente para morada de 
Yahweh en el espíritu. (VIN); Galatiyim 
(Gálatas) 3:29 “Y ya que ustedes son del 
Mashíaj, ciertamente son descendencia 
de Avraham, herederos conforme a la 
promesa” (VIN); Romiyim (Romanos) 
11:17 “Si algunas de las ramas fueron 
desgajadas y a ti, siendo olivo silvestre, te 
han injertado entre ellas y te han hecho 
copartícipe de la raíz, es decir, de la 
abundante savia del olivo” (VIN). 

La palabra “bendecidas” es “venivrejú” 
 que es la misma que se usa en ,(וְנִבְרֲכוּ)
Bereshit (Génesis) 12:3 “Bendeciré a los 
que te bendigan y degradaré al que te 
maldiga; y todas las familias de la tierra serán 
bendecidas por medio de ti”. Esta palabra 
significa también “y serán injertadas”. 

28:15 “Recuerda, Yo estoy contigo; Yo te 

protegeré dondequiera que vayas y te 

traeré de vuelta a esta tierra. No te dejaré 

hasta que haya cumplido lo que te 

prometí”. – Este verso tiene, una implicación 

profética. Al hacer una interpretación vemos 

que YHVH estaba dando una revelación de lo 

que Su descendencia iba a sufrir; el exilio, 

pero que Él estaría con ellos. La expresión: 

“Yo estoy contigo”, habla de hacer cerco o 

vallado alrededor. Esto habla de una 

protección completa y especial. Lo que 

implica que Su simiente no sería jamás 

destruida, puesto que los haría retornar a la 

tierra que había jurado le daría a Avraham y 

su descendencia. Esto   prueba la fidelidad 

del Altísimo a Sus promesas y pactos. Él es 

fiel a las palabras y pactos que ha establecido, 

es fiel a Su Toráh: Bemidbar (Números) 

23:19 “Elohim no es un humano que miente 

ni como un hijo de hombre para ser 

amenazado. ¿Dirá El y no lo hará? ¿Hablará 

El y no cumplirá Su palabra?” (VIN); Matityah 

(Mateo) 5:18 “¡Sí, en verdad! Les digo que 

hasta que pasen el cielo y la tierra, ni una yod, 

ni una tilde pasarán de la Toráh; no hasta que 

lo que tenga que suceder, suceda” (VIN). 

28:16-17 Yaaqov despertó de su sueño y 
dijo: “Ciertamente Yahweh está en este 
lugar y yo no lo sabía”. Asustado, dijo: 
“¡Cuán sublime es este lugar! No es otra 
cosa que la casa de Elohim y la puerta del 
cielo”. – Este es, uno de los momentos más 
grandiosos de la historia de Iaakov. Es el 
momento que entiende, entre otras cosas, lo 
especial del lugar en donde estaba. Es 
consciente de la presencia de YHVH de una 
manera inequívoca y admirable. La expresión 
“y yo no lo sabía” se puede traducir como “y 
yo no lo entendía” o “no era consciente de 
ello”. Lo cierto es que hasta este momento 
Iaakov no sabía lo especial del lugar en el que 
estaba.  

Con respecto a este pasaje los comentaristas 
tienen disímiles interpretaciones. La más 
común es que: “fue en este lugar donde 
Avraham iba a sacrificar a Yitsjaq, donde 
posteriormente se construiría el Templo”. Fue 
tal el impacto que recibió en esta revelación 
que dice la Escritura que estaba asustado. La 
palabra asustado viene del hebreo “yaré” 
 ,del Strong #3372 que significa: temor (יָּרֵא)
temer; atemorizar, temeroso, moralmente 
reverenciar, reverencia, asustar: amedrentar, 
asombrosa, espantar, maravilloso, miedo, 
temible, terrible. Este temor es causado en el 
momento que un ser humano, con naturaleza 
caída, se encuentra de frente con la Santidad 
del Altísimo: Bereshit (Génesis) 3:10 Él 
contestó: “Oí tu voz en el jardín y me dio 
miedo, porque estaba desnudo, por eso me 
escondí” (VIN); Shemot (Éxodo) 33:18-23 
“Cumplir las festividades anuales”; Yeshayah 
(Isaías) 6:5 Entonces grité: “¡Pobre de mí, 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

5  

estoy perdido! Porque soy un hombre de 
labios impuros y habito en medio de un 
pueblo de labios impuros; sin embargo, mis 
propios ojos han visto al Rey Yahweh de los 
Ejércitos” (VIN). La palabra “sublime” es la 
misma usada para “asustado” es decir “yaré”, 
lo que nos habla que era un estado tan 
grande de asombro que producía el temor de 
no ser digno de tan grande privilegio. Este es 
un excelente momento que nos abre este 
estudio para inquirir en el término “FE” 
(EMUNÁH). En el Tanaj (Antiguo Pacto) 
cuando se tratan temas referentes a emunáh, 
la Escritura Hebrea usa las palabras: 

1. YARÉ (יָרֵא) que significa temor a YHVH.   

2. AMÁN ( אָמַן) que significa responsabilidad, 
estabilidad, firmeza.   

Este entendimiento nos deja una clara idea 
de lo que realmente la Sagrada Escritura 
Hebrea manifiesta con respecto a FE y es: 
“Ser un creyente responsable, estable y 
firme con un profundo temor a YHVH”.  

Iaakov nombra este lugar “MAKOM” (כוֹן  de (מָּ
dos maneras:  

1. Casa de Elohim: Se refiere a la tierra de 
Israel. El lugar donde estaría Su Templo. 
En varios lugares de la Escritura es 
llamado como Templo o como Israel, la 
casa de Elohim: Tehilim (Salmo) 132:13 
“Porque Yahweh ha escogido Tziyón la ha 
querido por su morada” (VIN); Devarim 
(Deuteronomio) 12:5 “Más bien, ustedes 
vendrán al lugar donde Yahweh su Elohim 
pondrá Su Nombre. Él lo escogerá de 
entre todas sus tribus; y ustedes buscarán 
ese lugar, que es donde El habitará, e irán 
allá” (VIN).  

2. Puerta del Cielo: Este calificativo tiene 
varios matices tipológicos y proféticos. Si 
tenemos en cuenta el contexto del sueño 
de Iaakov en cuanto a la escalera, 
entendemos que está hablando de un 
punto de encuentro en el que el Creador 
se encontraría con su Creación. Palabras 
como Kaporet, Propiciación y Propiciatorio 
tendrán un valor importante de claridad a 
través de nuestro recorrido por la Toráh 

tanto en el Tabernáculo de Reunión como 
en el Templo de Shlomoh. La palabra 
usada para puerta en este pasaje es 
“sháar” (שַעַר) del Strong #8179 que 
significa: entrada, portón, portillo. 

En el sueño Iaakov, él ve encima de la 

escalera a YHVH. Si a YHVH nadie lo puede 

ver (como la Escritura lo afirma), entonces ¿A 

quién vio Iaakov? Si hacemos un paralelo de 

las enseñanzas de Yeshúa, cuando dice 

frases como: “Yo soy la puerta” se identifica 

como el Templo: Yohanán (Juan) 10:9 “Yo 

soy la puerta. Si alguien entra por mí, se 

salvará; entrará y saldrá, y hallará pastos” 

(VIN); Yohanán (Juan) 2:19-21 Yeshúa le 

respondió: “Destruyan este templo, y en tres 

días lo levantaré”. Por eso los yahuditas 

dijeron: “Durante cuarenta y seis años se 

construyó este templo, ¿y tú lo levantarás en 

tres días?”. Pero Él hablaba del templo de su 

cuerpo (VIN). Y las palabras de los profetas 

como en Zekharyah (Zacarías) 14:1-9 “La 

victoria final de Yerushaláyim”, entendemos 

que YHVH será el punto de encuentro del 

hombre consigo mismo: Qorintiyim Bet (2 

Corintios) 5:18-19 Y todo esto proviene de 

Elohim, quien nos reconcilió consigo mismo 

por medio del Mashíaj y nos ha confiado el 

ministerio de la reconciliación: que mediante 

el Mashíaj, Elohim estaba reconciliando el 

mundo consigo mismo, sin tomarles en 

cuenta sus trasgresiones, y a nosotros nos 

encomendó el mensaje de la reconciliación” 

(VIN); Hitgalut (Apocalipsis) 21:9-27 “La 

Nueva Yerushaláyim”. 

28:18 “Temprano en la mañana, Yaakov 
tomó la piedra que había puesto bajo su 
cabeza y la erigió como pilar y derramó 
aceite sobre ella”. – Existen marcas 
indelebles y especiales en nuestras vidas. 
Señales que nos recuerdan momentos que 
nos marcaron para siempre. Esta experiencia 
de Iaakov es una de esas tomando una piedra 
y estableciéndola como una señal imborrable 
por todos los tiempos. A nivel Remez 
entendemos que la piedra es tipología de 
Yeshúa. Esta piedra desechada por los 
hombres según Kefá Álef (1 Pedro) 2:4. Este 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

 

concepto de piedra desechada no surge del 
Brit Hadasháh (Pacto Renovado): En 
Devarim (Deuteronomio) 32:3-4,15,18,28-
31 e infinidad de versículos más, nos afirman 
que “La Roca” comparada en el Tanaj con 
YHVH y en el Brit Jadasháh no es otro que 
Yeshúa mismo: YESHÚA, LA ROCA DE 
NUESTRA SALVACIÓN. 

28:22 “Y esta piedra que he erigido como 
pilar, será la casa de Elohim; y de todo lo 
que me des, separaré un diezmo para ti”. – 
Esta es una de las pruebas más evidentes 
que fue en este lugar donde posteriormente 
se construyó el Templo. El lugar llamado “La 
Casa de Elohim”. Este pasaje de la Toráh 
también reafirma el principio del “Diezmo” con 
una implicación directa y objetiva sobre “De 
todo lo que el Eterno nos dé’ como lo muestra 
el versículo. Esto infiere también que el 
diezmo debe ser llevado a la Casa de Elohim: 
Devarim (Deuteronomio) 12:11-12 
Entonces traerán todo lo que yo les estoy 
ordenando al lugar que YAHWEH su Elohim 
escoja para que Su Nombre habite, sus 
ofrendas quemadas, sacrificios, décimas 
partes, las ofrendas de su mano, y todas sus 
mejores posesiones que ustedes dediquen a 
YAHWEH; y ustedes se regocijarán en la 
presencia de YAHWEH su Elohim; ustedes, 
sus hijos e hijas, sus esclavos y esclavas y el 
levita que se esté quedando con ustedes, 
puesto que no tiene parte o herencia con 
ustedes (VIN).  

El Pirket Avot (Tratado de los Principios) 
comenta de Devarim (Deuteronomio) 14:22 
“Los diezmos son valla que salvaguarda la 
riqueza”. Esto se aprende de este verso; es 
decir: diezma para que te enriquezcas (la raíz 
verbal tiene la connotación tanto de diezmo 
como de riqueza) [cf. Taanit 9a]. Dice el 
comentario del Jumash: “El Diezmo de 
Yaakov incluía no solamente un diez por 
ciento de sus ganancias, sino también su 
promesa de dedicar una décima parte de sus 
hijos al servicio a Dios”: (Comentario del Libro 
de Bereshit (Génesis) 28:22; Jumash, p.157) 

 

 

Segunda aliyá, 29:1-17 

29:13 “Al oír la noticia sobre Yaaqov, el 

hijo de su hermana, Laván corrió a 

saludarlo; lo abrazó y lo besó y lo llevó a 

la casa. Él le contó a Laván todo lo que 

había sucedido”. – Dice el comentario del 

Jumash: “Laván, que era una persona 

tremendamente codiciosa, fue corriendo ante 

la sola mención del nombre Yaakov, confiado 

de que este seguramente vendría cargado de 

riquezas y valiosísimos regalos. Si un mero 

sirviente, es decir, Eliézer, había llegado con 

diez camellos atiborrados de riquezas 

[Génesis 24:10], entonces el heredero de 

Itzjak ciertamente debía ser extremadamente 

acaudalado”: (Comentario del Libro de 

Bereshit (Génesis) 29:13; Jumash, p.161). 

Con base en este comentario, podemos 

inferir que este recibimiento de Laván hacia 

Iaakov estaba fundamentado en un interés 

económico, más que en un deseo de ser 

hospitalario o como un deber familiar. Aunque 

los comentaristas señalan que si Iaakov no 

traía riquezas no era digno de ser hospedado 

y también que Laván antepuso sus razones 

familiares ante las sociales. 

29:17 “Leah tenía ojos adormecidos; Rajel 

tenía bellas formas y era hermosa”. – Cita 

el Dr. Ketriel Blad: “El Midrash cuenta que 

Leah estaba destinada para casarse con 

Esav, su primo mayor, y Rajel para casarse 

con Yaakov, su primo menor. Por esta razón 

Leah lloraba y oraba tanto que sus ojos 

estaban siempre lagrimosos. El Eterno 

escuchó su oración y así fue entregada a 

Yaakov”. Este comentario toma fuerza al 

relacionarlo con los aportes de la Parashá 

anterior, en el momento que recibimos de la 

tradición hebrea que Iaakov fue concebido 

primero. Esto quiere decir que legalmente, sí 

debía casarse con Leah. En todo este 

fenómeno: las suplantaciones de 

primogenitura, la diferente dirección en los 

caminos de Esav y Iaakov en cuanto a lo 

espiritual y liderazgo, consecuentemente 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

7  

daba legítimos derechos a Iaakov de ejercer 

su rol como el esposo de Leah. 

 

Tercera aliyá, 29:18 – 30:13 

29:25 Cuando llegó la mañana, allí estaba 

Leah. Así que le dijo a Laván: “¿Qué es 

esto que me has hecho? Yo estaba a tu 

servicio por Rajel, ¿por qué, me 

engañaste?”. – A veces las circunstancias 

parecen estar en nuestra contra, pero cuando 

entendemos el propósito divino, nos damos 

cuenta de que nuestros pensamientos no son 

los de Elohim, ni nuestros caminos los suyos. 

Leah fue la madre de Yahudah de donde 

viene Miriam la Madre de Yeshua. 

29:32 “Leah concibió y tuvo un hijo y lo 

llamó Reuvén [Mira, un hijo]: porque 

declaró: “Significa que Yahweh ha visto mi 

aflicción”; también significa que ahora mi 

esposo me amará”. – Reuvén significa: 

“Mirad, un hijo”. 

29:33 “Concibió otra vez y tuvo un hijo y 

declaró: “Esto es que Yahweh oyó que no 

me querían y me ha dado este también”; 

así que lo llamó Shimón [Oyó]”. – Shimón 

significa: “El que escucha”. 

29:34 “De nuevo concibió y tuvo un hijo y 

declaró: “Esta vez mi esposo se apegará a 

mí, porque le he dado tres hijos”. Por eso 

lo llamó Lewí [Apegado]”. – Leví significa: 

"Adherido". 

29:35 “Concibió otra vez más y tuvo un 

hijo y declaró: “Esta vez alabaré a 

Yahweh”. Por eso lo llamó Yahudah 

[Alabanza de Yah]. Entonces dejó de dar a 

luz”. – Yahudah viene de la palabra “yadá” 

ה)  :del Strong #3034 que significa (יָּדָּ

Confesar, alabar, agradecer.  

30:3 Ella dijo: “Aquí está mi criada Bilhah. 

Únete a ella, para que dé a luz en mis 

rodillas y que por medio de ella pueda yo 

también tener hijos”. – Bilhah significa: 

“Tímida”. 

30:6 Y Rajel dijo: “Elohim me ha 

vindicado; en verdad ha oído mi ruego y 

me ha dado un hijo”. Por eso lo llamó Dan 

[Vindicado]”. – Dan significa: “Juzga” y 

“juzgó”. 

30:8 Y Rajel dijo: “He sostenido una 

decisiva competencia con mi hermana; sí; 

y he ganado”. Así que lo llamó Naftalí [Mi 

lucha]”. – Naftalí significa: “Mi lucha”. 

30:9 “Cuando Leah vio que había dejado 

de dar a luz, tomó a su criada Zilpah y se 

la dio a Yaaqov como mujer”. – Zilpah 

significa: “Chorrear”, “gotear”. 

30:11 Leah dijo: “¡Qué suerte!”. Así que lo 

llamó Gad [Suerte]”. – Gad viene de la 

palabra “gud” (גּוּד) del Strong #1464 que 

significa: “Amontonar (gente), atacar, vencer”. 

Está relacionada con “gadad” (דַד  del (גָּּ

Strong #1413 que significa: “Amontonar, 

reunir (tropas), acumular”. 

30:13 Leah declaró: “¡Qué felicidad!”, 

queriendo decir: “Las mujeres me 

considerarán feliz”. Así que lo llamó Asher 

[Feliz]”. – Asher significa: “Dichoso”, “feliz”. 

 

Cuarta aliyá, 30:14-27 

30:14 Una vez, al tiempo de la cosecha de 

trigo, Reuvén encontró unas mandrágoras 

en el campo y se las trajo a su madre Leah. 

Rajel le dijo a Leah: “Por favor, dame 

algunas de las mandrágoras de tu hijo”. – 

El término es “dudái” (דוּדַי) del Strong#1736 

que significa: hervidor o canasta. También, 

mandrágora como afrodisiaco. Según los 

comentaristas la mandrágora tiene varios 

significados o interpretaciones. Se cree que la 

usaban para inducir a la fertilidad. Hay 

quienes creen que Reuvén se las traía a Leah 

porque sabía que quería tener más hijos. 

30:17-20 “Elohim oyó a Leah y ésta 

concibió y le dio el quinto hijo. Y Leah dijo: 

“Elohim me ha dado mi recompensa por 

haberle dado mi criada a mi esposo”. Así 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

 

que lo llamó Yissakhar [Recompensa]. 

Cuando Leah concibió otra vez le dio a 

Yaaqov un sexto hijo. Y Leah dijo: “Elohim 

me ha dado un regalo selecto; esta vez mi 

esposo me exaltará, porque le he dado 

seis hijos”. Así que lo llamó Zevulún 

[Regalo]”. – Leah no perdía las esperanzas 

de lograr que su esposo la amara como lo 

hacía ella. Pensaba que por el hecho de 

haberle dado varios hijos podría ganar mayor 

amor que el que él tenía por su hermana Rajel. 

Lo que si podemos notar y aún rescatar de 

este conflicto emocional es el principio de “LA 

BENDICIÓN DEL MENOSPRECIADO”. 

Mencionan algunos comentaristas que esa 

carencia de amor que Iaakov tenía por Leah 

fue recompensada con hijos. El Eterno niveló 

la importancia de ambas mujeres en medio 

del núcleo familiar: mientras que Rajel 

gozaba de todo el amor de Iaakov, Leah 

gozaba del respeto y la honra de darle a su 

esposo la extensión de su nombre sobre la 

tierra. Ella era menospreciada. YHVH dio a la 

más desfavorecida una bendición extra, así 

mismo, Iaakov fue muy bendecido al 

mantenerla a su lado y no despreciarla sino 

cuidarla y honrarla.  

El valor espiritual de “LA BENDICIÓN DEL 

MENOSPRECIADO”, debe ser tenida en 

cuenta, pues las Escrituras nos animan a dar 

un cuidado especial a: “Huérfanos, viudas, 

extranjeros y desamparados”. Este tipo de 

personas tienen una bendición guardada que 

reposa sobre ellos y todo aquel que se 

acerque a ellos para bendecirlos recibirá 

dicha bendición. Por el contrario, todo aquel 

que no los bendiga y abuse de ellos es como 

si tocara con YHVH mismo: Devarim 

(Deuteronomio) 10:17-19 Porque YAHWEH 

su Elohim es Elohim de dioses y Amo de 

señores, el gran, poderoso e imponente 

Elohim, quien no tiene favoritos y no acepta 

sobornos. Él asegura justicia para el huérfano 

y la viuda; Él ama al extranjero, dándole 

comida y ropa. Por lo tanto, ustedes amarán 

al extranjero, porque fueron extranjeros en la 

tierra de Mitsráyim (VIN). 

30:22 “Después Elohim se acordó de 
Rajel; Elohim la oyó y la hizo fecunda”. – 
La idea de “acordarse” se relaciona 
estrechamente con escuchar la oración 
levantada por alguien. En este caso YHVH 
escuchó el clamor de Rajel y le dio lo que 
tanto deseaba, la hizo fértil.  

30:23-24 Ella concibió y dio a luz un hijo y 
dijo: “Elohim me ha quitado mi desgracia”. 
Así que lo llamó Yosef [Yah Añada], 
diciendo: “Que Yahweh me añada otro 
hijo”. – El nombre de Iosef significa: “YHVH 
añadirá”, creyendo por fe que el Altísimo le 
daría otro hijo. Esto demostraría que ahora 
ella gozaba, no solo del favor de su esposo, 
sino también de YAHVÉH. Es por eso por lo 
que cuando concibe a Iosef, declara que ha 
sido el Eterno quien ha quitado su angustia 
(desgracia). Este Iosef juega uno de los 
papeles más importantes en los dibujos 
proféticos establecidos en toda la Escritura. 
Siempre que lo leamos y estudiemos debe 
ser con miras a ver los propósitos de YHVH 
sobre toda la Casa de Israel. 

30:26-27 “Dame a mis mujeres y mis hijos, 
por los cuales te he servido, para irme; 
porque bien sabes los servicios que te he 
prestado”. Pero Laván le dijo: “Si me lo 
permites, he aprendido por adivinación 
que Yahweh me ha bendecido por cuenta 
tuya”. – Llegó el momento de partir, de 
regresar a tomar posesión de la tierra y la 
promesa de YHVH dada a Avraham. Era el 
deseo de Iaakov partir con su familia ya que 
había cumplido con el contrato con Laván. La 
palabra usada para adivinación es “nakjásh” 
חַשׁ)  :del Strong #5172 que significa (נָּ
susurrar un conjuro (mágico); pronosticar, 
adivinar, agorero, agüero, experimentar, 
hechicero, sortílego. Es decir, que esta 
“revelación” vino por fuentes oscuras y ajenas 
a la manera en que YHVH se comunica con 
sus siervos: 

1. El enemigo reconoce la bendición que 
reposa sobre un siervo del Altísimo.  



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

9  

2. Es el tipo de información que usa ha’Satán 
o Adversario, como trampa para evitar que 
los siervos de YHVH cumplan el propósito 
por el cual fueron llamados.  

Laván no quería perder los beneficios 
recibidos por estar custodiando la vida de un 
ungido y bendecido de YHVH como su yerno 
Iaakov, es por eso por lo que apela una vez 
más a sus artimañas para ofrecerle otra 
propuesta financiera cómoda a Iaakov. A 
nivel de Remez, entendemos que muchas 
veces el enemigo nos va a hacer ofertas que 
nos parezcan cómodas, seguras y que 
aparentemente cuenten con el respaldo del 
Eterno para desviarnos del propósito al cual 
hemos sido llamados. ¡CUIDADO PUEBLO 
DE ELOHIM! 

 

Quinta aliyá, 30:28 - 31:16 

30:39 “Y como las cabras se apareaban 
junto a las varas, parían cabritos rayados, 
pintos y manchados”. – Las aflicciones de 
los justos no pasan inadvertidas para YHVH. 
Particularmente, es poco probable ver una 
influencia de las varas sobre alguna 
circunstancia específica. Sin embargo, sí lo 
es la fe. Este acto respondía a un anhelo en 
el corazón de Iaakov de obtener la bendición 
para que su rebaño creciera como muestra de 
que Elohim aún estaba con él y lo bendecía. 

31:13 “Yo soy el Elohim de Betel, donde 
ungiste un pilar y donde me hiciste un voto. 
Ahora levántate y sal de esta tierra y 
regresa a tu tierra natal”. – A pesar de las 
circunstancias YHVH siempre cumple Su 
propósito. Independientemente de que Laván, 
guiado por su ambición, cambiara el salario 
de Iaakov arbitrariamente, el Altísimo le 
ordena a Iaakov que saliera de ese lugar y 
regresara a donde pertenecía. La expresión 
es de carácter imperativo, es una orden. En el 
momento en el que le dice: “ahora”, le estaba 
ordenando: “tal y como estaba y con lo que 
tuviera”. Eso significó tener fe en la provisión 
y cuidado que el Eterno tenía sobre él. Como 
dice la escritura: Tehilim (Salmo) 119:57 
“Yahweh es mi porción; he resuelto guardar 
tus palabras” (VIN). YHVH se identifica como 

el Elohim que conoció en Betel, donde tuvo 
esa experiencia que marcó de manera 
definitiva y positiva su vida. En otras palabras: 
Él le estaba recordando el voto que Iaakov le 
había hecho en ese lugar y fue con base en 
ese acto que le exigió fuera fiel al mismo. 

31:14-16 Entonces Rajel y Leah le 
respondieron, diciendo: “¿Acaso tenemos 
aún parte en la herencia de la casa de 
nuestro padre? De seguro que nos 
considera como extrañas, ya que nos ha 
vendido y ha usado el precio de nuestra 
venta. Verdaderamente, toda la riqueza 
que Elohim le ha quitado a nuestro padre 
nos pertenece a nosotras y a nuestros 
hijos. Así   que haz ahora como Elohim te 
ha dicho”. – Rajel y Leah reconocieron la 
diferencia entre su padre y su esposo. La 
diferencia entre los ídolos de su padre y el 
Elohim de Iaakov. También vemos como ellas 
pusieron de manifiesto el papel que debe 
jugar una verdadera mujer y actuar conforme 
al diseño del Creador, puesto que Él mismo 
expresó: Bereshit (Génesis) 2:24 “Por eso 
el hombre deja a su padre y a su madre 
para unirse a su esposa, y llegan a ser una 
sola carne” (VIN). Es maravilloso y 
agradable a los ojos de YHVH la mujer que se 
somete a la autoridad de su esposo, por 
cuanto su esposo está sometido a YHVH: 
Qorintiyim Álef (1 Corintios) 11:3 “Pero 
quiero que entiendan que el Mashíaj es la 
cabeza de todo hombre, y el hombre es la 
cabeza de la mujer, y Elohim es la cabeza de 
Mashíaj (VIN). 

 

Sexta aliyá, 31:17-42 

31:19 “Entretanto, Laván había ido a 
trasquilar sus ovejas y Rajel hurtó los 
ídolos domésticos de su padre”. – Dice el 
comentario del Jumash: “Los terafim eran 
ídolos y Rajel se los llevó para evitar que 
Laván siguiera practicando la idolatría. La 
Toráh registra este episodio    debido a que 
Rajel tenía intenciones nobles”: (Comentario 
del Libro de Bereshit (Génesis) 31:19; 
Jumash, p.175). 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

 

31:20 “Yaaqov mantuvo a Laván el aramita 
en ignorancia, sin decirle que se iba a 
escapar”. – El error de Iaakov no estuvo en 
irse, puesto que había sido ordenado por 
YHVH. La falla estuvo en la manera en que lo 
hizo. Iaakov como hombre justo, debió 
enfrentarlo y decirle a Laván lo que haría. Hoy 
en día son comunes frases como: “El fin 
justifica los medios”. Pero no hay nada más 
lejos de la realidad que esto. Veremos por la 
Escritura como YHVH tiene todo bien 
establecido, tanto el fin como los medios: 
Yeshayah (Isaías) 46:10 En el principio Yo 
anuncio el fin. Proclamo por adelantado 
cosas que no han sido hechas; y Yo digo que 
mi plan permanecerá, Yo haré todo lo que me 
plazca hacer (VIN). Entonces, el problema no 
está en el fin, el problema radica en los 
medios: ¿De qué manera estamos haciendo 
lo que hacemos? Los medios son los que 
testifican del carácter de YHVH en nosotros. 
YHVH en Su infinita sabiduría nos dejó LA 
TORÁH, documento en el que se establecen 
todas las instrucciones de vida y el 
comportamiento que debemos seguir, que a 
su vez son los “medios”: (Mandamientos = 
Medios = Medidas = Midot), que debemos 
interiorizar para caminar de una forma 
agradable mientras que se cumplen todas las 
cosas.  

Mientras más mandamientos de la Toráh 
cumplamos más estamos viviendo el plan de 
YHVH: En otras palabras, Rab Shaúl nos 
dice: Romiyim (Romanos) 12:2 No se 
conformen con los patrones del olam hazeh 
(Mundo presente; mundo actual; ésta era; 
este mundo). En cambio: permitan que sus 
mentes sean renovadas, para que así sepan 
lo que YAHVÉH quiere y estaremos de 
acuerdo que lo que Él dice que es bueno, 
satisfactorio y que seremos capaces de 
triunfar. (BKIM). Esta actitud en Iaakov nos 
muestra que se puede ser obediente a la 
palabra del Eterno y aun así no hacer su 
voluntad. Cuando queremos hacer las cosas 
a nuestra manera corremos este peligro. Un 
ejemplo claro lo tenemos en el Rab Shaúl 
antes de ser alcanzado por Yeshúa: Creía 
que al perseguir, apresar y asesinar a los 
seguidores de Yeshúa hacía lo correcto, pero 

luego se dio cuenta que no era así, Timotios 
Álef (1 Timoteo) 1:13 “¡Aunque yo fui un 
hombre que perseguía, blasfemaba y era 
arrogante! Pero, en cambio recibí 
misericordia, porque actué siendo incrédulo 
sin entender lo que hacía” (VIN). ¡Cuidado! 

31:31 Yaaqov le respondió a Laván, 
diciendo: “Yo tenía temor porque pensaba 
que podrías quitarme a tus hijas por la 
fuerza”. – Las palabras por destacar en este 
pasaje son: “MIEDO-TEMOR”. Infinidad de 
veces en las Escrituras, el Eterno advierte 
acerca de esto: “No temas ni te acobardes”. 
Son muchos los propósitos que YHVH se ha 
trazado con cada uno de nosotros. La gran 
variedad de situaciones, eventos y momentos 
en los que el temor o cualquiera de sus 
matices se apoderan de nosotros, 
obstaculizan y frenan los avances del plan de 
YHVH para nuestras vidas. En gran cantidad 
de oportunidades, hasta es una buena 
excusa para generar conmiseración y no 
recibir la confrontación y resultado de los 
errores cometidos. Esto nos lleva a huir de 
momentos valiosos de madurez, en los que 
recibimos la reprensión por nuestras malas 
actitudes y son ellas las que realmente nos 
hacen crecer. 

31:35 Porque ella le dijo a su padre: “No 
tome mi amo a mal que no me levante 
delante de usted, pues estoy con lo que es 
común entre las mujeres. Así que buscó, 
pero no pudo hallar los ídolos 
domésticos”. – Rajel, toma una actitud 
común en aquellos que han pecado, pero que 
no lo reconocen, ni se arrepienten y creen que 
lo mejor es esconder el objeto de su pecado. 
Es discutible el hecho de que realmente 
estuviera en su período menstrual o no, lo 
cierto es que no solo roba el ídolo, sino que lo 
esconde y engaña una vez más a su padre y 
a todos los presentes. Un pecado lleva a otro 
pecado que si no se corta a tiempo, puede 
convertirse en una cadena interminable de 
errores que nos mantiene cautivos. A esto se 
le pueden sumar declaraciones delicadas que 
se hacen en medio del conflicto y que pueden 
determinar grandes cambios en los 
propósitos del Eterno. Iaakov momentos 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

11  

antes había declarado: Bereshit (Génesis) 
31:32 “Toma nota de lo que yo tenga de tu 
propiedad y tómalo”. Y él no encontró nada y 
Yaakov dijo: “Pero si tú encuentras tus dioses 
con alguien, esa persona no permanecerá 
viva entre sus hermanos” (BKIM). Iaakov no 
sabía que Rajel los había robado. 

31:42 “Si no hubiera estado conmigo el 
Elohim de mi Padre, el Elohim de Avraham 
y el Respetable de Yitsjaq, tú me hubieras 
despachado con las manos vacías. Pero 
Elohim tomó nota de mi ruego y del trabajo 
de mis manos y te reprendió anoche”. – 
Iaakov reconoce públicamente, como lo hace 
un hombre de Toráh, que ha sido Elohim la 
fuente de su prosperidad y ha sido Él quien le 
ha hecho justicia. 

 

Séptima aliyá, 31:43 - 32:3 (32:2 Versión 
Castellana) 

31:50 “Si tú maltratas a mis hijas o tomas 
otras mujeres además de mis hijas, 
aunque nadie más esté presente, recuerda 
que Elohim mismo será testigo entre tú y 
yo”. – Comenta el Dr. Ketriel Blad: “La 
expresión ‘mis hijas’ es mencionada dos 
veces. Esto implica, según Rashí, que las 
siervas de Leah y Rajel eran hijas de las 
concubinas de Laván”. Laván estaba jugando 
su papel de padre preocupado por el futuro de 
sus hijas. Alertando a Iaakov que YHVH haría 
justicia si no trataba a sus esposas como 
Elohim lo establece. Ahora aparece Laván 
tomando un interés reverente hacia el Elohim 
de Iaakov. Llega en busca desesperada de 
sus ídolos y ahora pone al Elohim de Iaakov 
en un lugar de importancia. Esta actitud es el 
reflejo del mandamiento inventado como 
principal en el Catecismo Católico y Dogma 
de su Fe: “Amar a Dios sobre todas las 
cosas”. 

32:2-3 “Yaakov siguió su camino y unos 
mensajeros de Elohim le salieron al 
encuentro. Cuando los vio, Yaakov dijo: 
“Este es el campamento de Elohim”. Así 
que llamó el lugar Mahanáyim [Dos 
campamentos]”. – El término Majanáyim 
significa campamentos. La mayoría de los 

documentos bíblicos muestran que son dos 
campamentos. Esto puede significar varias 
cosas: Las dos casas de Israel; o dos 
campamentos: uno celestial, los malajim o 
ángeles, que los acompañarían, ya que 
Iaakov reconoce el Campamento Divino 
“Campamento de Elohim”, y el otro, el 
campamento físico de Iaakov. 

 

Glosario: 

- Toráh: Instrucciones, pentateuco, ley 

- Jumash: Nombre de una Toráh que 
contiene comentarios rabínicos. 

- Parashá: Porción de la Toráh semanal.  

- Parashot: Plural de la palabra parashá 

- Aliyá: Subida, subir 

- Haftaráh: Comentario de los profetas  

- Brit Hadashá: Pacto Renovado. 

- Tanak: Antiguo Pacto. 

 

Nota de edición: Cabe destacar en este 
momento y esperando que todos los 
hermanos que inician sus estudios de 
Parashá, puedan tener la claridad en cuanto 
al recurso utilizado por nosotros llamado: EL 
MIDRASH, el cual es el Comentario de los 
Rabinos más destacados en la historia 
literaria de Israel y quienes por ocupar 
lugares de eminencia en cuanto a su 
capacidad y entendimiento literario de LA 
TORÁH, nos permiten tener perspectivas 
más amplias de lo implícito y subjetivo del 
mensaje profético de Las Sagradas 
Escrituras Hebreas. Sin embargo, el lector y 
estudiante de TORÁH no necesariamente 
tiene la obligación de estar de acuerdo con 
dichas referencias. Los comentarios del Dr. 
Ketriel Blad en esta parashá han sido usados 
con permiso. Las variantes textuales de los 
nombres se mantienen para respetar los 
aportes de cada uno de los comentaristas. 

__________________ 

Fin de la Parashá. 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

 

Nuestros comentarios obedecen a la doctrina 
establecida en EMC SHALOM 
INTERNACIONAL como Ministerio de 
Raíces Hebreas y son pilares que 
defendemos y exponemos en la predicación 
del Único Evangelio que los primeros 
emisarios (shlijim-apóstoles) pregonaron 
con un solo propósito: Restaurar el Reino de 
Israel. Maaseh (Hechos) 1:6 y dirigido a los 
destinatarios establecidos en Iaakov 
(Santiago) 1:1 y Kefá Álef (1 Pedro) 1:1 “LA 
CASA PERDIDA DE ISRAEL”. 

El mismo Rab Shaúl (Shaliaj Pablo) emisario 
por excelencia para todos los gentiles, sabía 
de antemano que su foco de alcance era 
solamente las doce tribus dispersas 
llamadas “Ovejas perdidas de la casa de 
Israel” [Melo Ha Goyim]: Los justos de las 
naciones”, Maaseh (Hechos) 26:7. Es el 
cumplimiento de esta misma promesa que 
nuestras doce tribus esperan obtener, 
resueltamente haciendo sus actos de 
adoración noche y día; a pesar de esto, ¡es 
en relación con esta esperanza, su Majestad, 
que hoy soy acusado por los judíos! 

Este documento es comentado 
semanalmente en vivo y en directo en 
nuestras clases por internet, cada Shabat de 
9:00 a.m. a 12:30 p.m. (horario del Este de 
E.U.) a través de www.zoom.com y el ID 
para ingresar al canal de EMC SHALOM 
INTERNACIONAL es: ID 4637031177. La 
clave se cambia regularmente y se publica en 
el chat de Telegram. Si usted aún no está 
registrado, por favor escríbanos al email 
emcshalomint@gmail.com  

Nuestro único deseo a través de este material 
es que tú y los tuyos sean más que 
bendecidos por un entendimiento superior de 
las Escrituras; moviéndonos del mensaje 
subjetivo de hoy y casi místico, a lo objetivo 
del mensaje, con una mayor certeza 
idiomática y envuelto en su ambiente cultural 
respectivo, dándonos así la mayor solidez 
interpretativa de los textos. 

Todos los creyentes en el Elohim de la Biblia 
tienen un común denominador y un solo 
deseo, el cual es establecer un 
“avivamiento” tan poderoso que traiga la 
presencia de El Rey de reyes y establezca su 
Reino de una vez y para siempre; pero lo 
único que traerá esto a la congregación de los 
santos de Israel es “LA HISTORIA BÍBLICA”, 
el volver al fundamento y a la forma inicial de 
la FE HEBREA.  

Este documento, así como la clase de Toráh 
de cada Shabat, están orientadas hacia el 
conocimiento de la historia espiritual de un 
pueblo: “ISRAEL”; así como a vivir con el 
entendimiento de que somos la continuación 
y conclusión de esta hermosa historia de 
amor.  

Estamos muy agradecidos por sus aportes a 
nuestro ministerio. Nos está permitiendo ir 
con mayor excelencia. 

https://www.PayPal.me/emcshalom  

¡SHALOM LEKULAM! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ingresa a nuestro canal de 
Telegram (escanea el 

código QR) 

  

http://www.gotomeeting.com/
http://www.zoom.com/
http://www.gotomeeting.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com
https://www.paypal.me/emcshalom

