EMC SHALOM INTERNACIONAL
PARASHA 07 VAYETSE | GENESIS 28:10 - 32:3(2)

Prohibida toda reproduccioén lucrativa - Utilizar bajo permiso

Para mas informacién puede ubicarnos por medio de nuestra pagina web www.emcshalom.com
también a través de nuestro canal en YouTube EMC Shalom Internacional
y puedes escribirnos a nuestro correo emcshalomint@gmail.com

Aliyot de la Torah:

28:10-22

29:1-17

29:18 - 30:13

30:14-27

30:28 - 31:16

31:17-42

31:43 - 32:3 (32:2 Version
Castellana)

Maftir: 32:1 (31:55 Version
Castellana) - 32:3 (32:2 Version
Castellana)

NoakwNE

o

Haftara: Hoshea (Oseas) 12:13 - 14:10
(Askenazi) 11:7 - 12:12 (12:11) (Sefardi- V.
Castellana)

Brit Hadashah: Mordekhay (Marcos) 10:32 -
11:33; Yohanan (Juan) 1:41-51

VAYETSE Significa “Y salio

Primera aliyd, 28:10-22

28:10-11 “Yaaqov sali6 de Beer Shevay se
dirigi6 a Jaradn. Se encontré con cierto
lugar y se detuvo alli a pasar la noche,
porque se habia puesto el sol. Tomando
una de las piedras del lugar, se la puso
debajo de la cabeza y se recosté en aquel
lugar”. — La expresion “y se encontré” es en
hebreo “va-yifga”, pero en especifico, la
palabra encontré es “paga” (va9) del Strong
#6293 que también significa: orar, interceder,
pedir, rogar, suplicar. Es decir, que su llegada
a ese lugar no fue una solamente
coincidencia, sino que fue guiado alli para:

1. Entenderlo como una respuesta a su
oracion.

2. Aprender acerca de como opera la oracion
en el mundo espiritual.

Dice el comentario del Jumash: “El lugar era
el monte Moriah, donde Avraham at0 a ltzjak

Ingresa a nuestro canalde
Telegram (escanea el
codigo QR)

sobre el altar y donde en el futuro se erigiria
el Templo Sagrado” (Comentario a Bereshit
(Génesis) 28:11; Jumash, p.154).
Posteriormente agrega: “Dado que el
versiculo afirma que esto tuvo lugar
inmediatamente antes de irse a dormir, los
sabios le atribuyen a Yaakov la institucion de
la plegaria Arbit (n*any) o plegaria nocturna”
(Comentario del Libro de Bereshit (Génesis)
28:11; Jumash; p.154). El ARBIT, la plegaria
de la noche como parte de las tres oraciones
diarias ademas del SHAJARIT, conocida
como la plegaria de la mafiana y el MINJA o
plegaria de la tarde.

28:12 “Tuvo un suefio: habia una escalera
sobre el suelo cuya cuspide llegaba hasta
el cielo y los mensajeros de Elohim subian
y bajaban por ella”. — Una de las maneras
que YHVH usa para hablar a sus hijos es a
través de los suefios. Este en particular tenia
una connotacion profética muy especial.
Existen muchas interpretaciones de los
comentaristas, pero ¢,qué es lo que realmente
significa este suefio? Dejemos que la propia
Escritura nos lo diga. Nuestro Maestro
Yeshua dijo de si mismo: Yohanan (Juan)
1:51 “En verdad, en verdad les digo que veran
el cielo abierto y a los mensajeros de Elohim
subiendo y bajando sobre el Hijo del Hombre”
(VIN). En otras palabras, laakov estaba
viendo simbdlicamente a Yeshta y su
Ministerio de la Reconciliacion. Si se hace un
paralelo entre el suefio y esta declaracion de
Yeshua, entendemos mejor cuando éste dice:
Yohanan (Juan) 14:6 “Yo soy el camino, y la
verdad, y la vida; nadie viene al Padre sino
por mi” (VIN).

Que gran privilegio es poder ver el plan
redentor que YHVH prepar6 para la
humanidad, desde el marco profético que nos
ofrece la Torah. Podemos ver desde el
Remez, que la escalera que une la tierra con
el cielo representa a Yeshua, quien es el


http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com

anico “camino” en hebreo “derek” (7171),
peldafio tras peldafio y figura de los
Mandamientos de la Tordh; “verdad” en
hebreo “emet” (nn¥x), que al guardarlos y

ponerlos por obra nos llevan a la auténtica
“vida” en hebreo “hai” (*n). Asi como Aliya
tras Aliya, para nosotros las Parashot nos
lleva a nuevos niveles de conocimiento,
también es muy importante y fundamental
conocer las particularidades que, al estudiar
las Escrituras, muestran el caracter del
Creador del Universo; las cuales a su vez nos
van alentando a ascender espiritualmente. El
siempre se ha preocupado por bajar:
Filipiyim (Filipenses) 2:5 “Dejen que la
actitud del uno al otro sea gobernada por el
estar en union con el Mashiaj Yeshua: Aun
cuando El era en forma de YAHVEH, no
consideré ser igual a YAHVEH. Por el
contrario, se despojo a si mismo en el hecho
gue tomo forma de esclavo, haciéndose como
un ser humano; se humillé asi mismo todavia
mas, haciéndose obediente hasta la muerte;
iy muerte en la estaca como un criminal!”
(BKIM); Yohanan (Juan) 3:13 “Nadie ha
subido al cielo, sélo el que ha descendido del
cielo; el Ben ha’Adam” (VIN).

Comenta el Dr. Ketriel Blad: “Esto muestra
gue el Mesias es la escalera que vio Yaakov
y que por medio de El tenemos acceso al
Padre y por medio de El nuestras oraciones
llegan al cielo. La escalera de Yaakov
representa diferentes niveles en la vida de
oracién. Conforme uno va profundizando en
la oracion, podra subir de nivel y experimentar
hasta elevaciones de su espiritu e incluso de
su cuerpo hasta las esferas superiores en los
cielos”. El siguiente pasaje nos dice:
Qorintiyim Bet (2 Corintios) 12:1-4 Tengo
gue gloriarme, aunque no me conviene. Sin
embargo, recurriré a las visiones Yy
revelaciones del Maestro. Conozco a un
hombre en el Mashiaj, que hace catorce afos,
si en el cuerpo, no lo sé; Elohim lo sabe, fue
arrebatado hasta el tercer cielo. Y sé respecto
a este hombre, si en el cuerpo o fuera del
cuerpo, no lo sé; Elohim lo sabe, que lo
arrebataron al paraiso (Gan-Edem), donde
escuchd cosas inefables, que al hombre no
se le permite expresar” (VIN).

EMC SHALOM INTERNACIONAL

28:14 “Tus descendentes sera como el
polvo de la tierra; te esparciras al oeste y
al este, al norte y al sur. Todas las familias
de latierra seran bendecidas por medio de
ti y de tus descendientes”. — Una vez mas
YHVH reafirma la promesa dada a Avraham.
Solo que en el caso de laakov hay una
salvedad. Comenta el Dr. Ketriel Blad: “La
descendencia de Yaakov sélo es comparada
con el polvo de latierray la arena del mar,
cf. Bereshit (Génesis) 32:12, nunca como las
estrellas de los cielos. Yitsjag esta
relacionado con las estrellas y Yaakov con el
polvo de la tierra y la arena del mar. La tierra
representa la tierra de Israel y el mar las
naciones gentiles cf. Salmo 93:3-4; 144:7,
Isaias 17:3; Ezequiel 26:3. El polvo de la tierra
se refiere por lo tanto a los hijos fisicos que
viven en la tierra de Israel”.

El entendimiento de “como la arena del mar”
de Bereshit (Génesis) 32:12 sera estudiado
en la proxima Parasha. La frase “en ti” hace
referencia a los hijos fisicos de laakov que
iban a “ser bendicion para todas las
familias de la tierra”. La nacion de Israel, la
descendencia fisica de laakov como fue
determinado, seria una bendicion para todo el
mundo. ¢Como todo el mundo seria
alcanzado por esta bendicion? Bajo el
perfecto plan del Eterno. El es quien ha
permitido desde la antigiiedad y a través de
los destierros de nuestro pueblo y de todas
sus diasporas, que esté inmerso en todas las
familias de la tierra y por este hecho poder
llegar hasta el dltimo rincén. Perdimos
nuestra identidad desde el afio 722 A.C. en
manos del Imperio Asirio. La Escritura dice en
Melakhim Alef (1 Reyes) 11:30-31 Ajiyah
agarré el manto nuevo que llevaba puesto y
lo desgarr6 en doce pedazos. Y le dijo a
Yarovam: "jToma diez pedazos para ti,
porque asi ha dicho Yahweh el Elohim de
Yisrael: jVoy a arrebatarle el reino de las
manos a Shlomoh y a ti te daré diez tribus!”
(VIN). Después del cumplimiento de estas
palabras estas diez (10) tribus nunca mas
regresaron.



EMC SHALOM INTERNACIONAL
Esta bendicion esta dada en tres importantes Pedro) 1:1 De: Kefa, un emisario de
aspectos: Yeshua Ha"Mashiaj. A el pueblo escogido

1. La Torah: Esta es una gran bendicién

para todos. No importa quién sea o0 a que
nacion  pertenezca, la Torah ha
demostrado ser el mayor principio de vida
de la nacion de Israel. La razén de esto la
encontramos en Devarim
(Deuteronomio) 4:5-6 Miren, yo les he
enseflado leyes y estatutos, asi como
Yahweh mi Elohim me ordend, para que
se puedan comportar conforme a ellos en
la Tierra donde ustedes van para tomar
posesion de ella. Por lo tanto, obsérvelos
y héganlos; porque entonces todos los
pueblos los veran como teniendo
sabiduria y entendimiento. Cuando ellos
oigan de todas estas leyes, ellos diran:
“Esta gran nacion es de cierto un pueblo
sabio y con entendimiento” (VIN). Es asi
como la constitucién de muchos paises
del mundo esta basadas en la Torah. Pero
lo mas importante es que nos muestra
como debe ser nuestra relacion con el
Eterno y el estilo de vida que El quiere que
llevemos. El salmista dice en Tehilim
(Salmo) 119:6 “Si tu Tordh no hubiera
sido mi deleite yo habria perecido en mi
afliccion” (VIN).

El Mesias: Maaseh (Hechos) 4:11 “Este
Yeshua es la piedra desechada por los
constructores, la cual se ha convertido en
la piedra angular” (VIN). Ha’Mashiaj es el
centro mismo del plan redentor de YHVH
para las doce tribus de Israel. Por esta
razon es imperante hacer notar la
importancia de versiculos como Maaseh
(Hechos) 1:6 “Cuando estaban juntos,
preguntaron: "¢Adon, en este tiempo
restauraras el gobierno de Yisrael?" (VIN);
Matityah (Mateo) 15:24 El dijo: "Yo he
sido enviado sélo a las ovejas perdidas de
la casa de Yisrael" (VIN). Esta misma
claridad estaba en los apéstoles enviados
a difundir las Buenas Nuevas (Besarot) a
todos los dispersos entre los gentiles.
Yaaqov (Santiago) 1:1 De: Yaakov, un
esclavo de Yahweh y del Adén Yeshua
Ha Mashiaj. A: Las doce tribus en la Galut
[Diaspora]: jShalom! (VIN); Kefa Alef (1

de Yahweh, que vive como expatriado en
la Galut; en el Ponto, Galut-Yah,
Capadocia, la provincia de Asia y Bitinia
(VIN). No queriendo con este aporte dejar
de lado que el Mesias Yeshua es la unica
oportunidad de Salvacion para toda
persona en el mundo: Yohanan (Juan)
3:16 “Porque de tal manera amoé Elohim al
mundo, que ha dado a su Hijo unigénito,
para gue todo el que crea en él no se
pierda, sino que tenga vida eterna” (VIN).

Una ldentidad: Todo este hermoso plan
redentor solo tiene efecto a través del
“Nuevo Nacimiento”: Yohanan (Juan) 3:5
Yeshua respondié: "Si, en verdad, Yo te
digo que a menos que una persona nazca
de agua y del Ruaj, no puede entrar en el
Reino de Yahweh” (VIN). Toda nueva
vida comienza con una nueva identidad.
Avraham fue llamado a salir de su tierra a
una tierra que YHVH le mostraria y una
vez que hizo pacto con el Altisimo cambio
su identidad. Una vez que el gentil se
convierte al Mashiaj recibe un cambio de
identidad, deja de ser gentil y se convierte
en un israelita: Efesiyim (Efesios) 2:11-
22 Por tanto, recuerden que, en otro
tiempo a ustedes, los gentiles en la carne,
los llamaban incircuncision los de la
llamada circuncisibn que se hace con
mano en la carne. Y acuérdense de que
en aquel tiempo estaban sin el Mashiaj,
apartados de la ciudadania de Yisrael y
ajenos a las alianzas de la promesa,
estando sin esperanza y sin Elohim en el
mundo. Pero ahora en el Mashiaj Yeshua,
ustedes que en otro tiempo estaban lejos
se han acercado por la sangre del
Mashiaj. Porque él es nuestra paz, que de
ambos nos hizo uno. El derribé en su
carne la barrera de division, es decir, la
hostilidad; y abolio la ley de los preceptos
en forma de ritos, para crear en si mismo
de los dos hombres un solo hombre
nuevo, haciendo asi la paz. También
reconcilio con Elohim a ambos en un solo
cuerpo, por medio del madero, dando
muerte en éste a la enemistad. Y vino y

3



anuncié la Buena Noticia: paz para
ustedes que estaban lejos y paz para los
gue estaban cerca, ya que, por medio de
él, ambos tenemos acceso al Padre en un
solo espiritu. Por lo tanto, ustedes ya no
son extranjeros ni forasteros, sino
conciudadanos de los consagrados y
miembros de la familia de Yahweh. Han
sido edificados sobre el fundamento de los
Enviados y de los profetas, siendo Yeshua
el Mashiaj mismo la piedra angular. En él
todo el edificio, bien ensamblado, va
creciendo hasta ser un templo santo en
union al Maestro. En él también a ustedes
se los edifica juntamente para morada de
Yahweh en el espiritu. (VIN); Galatiyim
(Gélatas) 3:29 “Y ya que ustedes son del
Mashiaj, ciertamente son descendencia
de Avraham, herederos conforme a la
promesa” (VIN); Romiyim (Romanos)
11:17 “Si algunas de las ramas fueron
desgajadas y a ti, siendo olivo silvestre, te
han injertado entre ellas y te han hecho
coparticipe de la raiz, es decir, de la
abundante savia del olivo” (VIN).

La palabra “bendecidas” es “venivreju”
(1>72:), que es la misma que se usa en
Bereshit (Génesis) 12:3 “Bendeciré a los
que te bendigan y degradaré al que te
maldiga; y todas las familias de la tierra seran
bendecidas por medio de ti”. Esta palabra
significa también “y seran injertadas”.

28:15 “Recuerda, Yo estoy contigo; Yo te
protegeré dondequiera que vayas Yy te
traeré de vuelta a esta tierra. No te dejaré
hasta que haya cumplido lo que te
prometi”. — Este verso tiene, una implicacién
profética. Al hacer una interpretacion vemos
gue YHVH estaba dando una revelacion de lo
gue Su descendencia iba a sufrir; el exilio,
pero que El estaria con ellos. La expresion:
“Yo estoy contigo”, habla de hacer cerco o
vallado alrededor. Esto habla de una
proteccion completa y especial. Lo que
implica que Su simiente no seria jamas
destruida, puesto que los haria retornar a la
tierra que habia jurado le daria a Avraham y
su descendencia. Esto prueba la fidelidad

EMC SHALOM INTERNACIONAL

del Altisimo a Sus promesas y pactos. El es
fiel a las palabras y pactos que ha establecido,
es fiel a Su Tordh: Bemidbar (Numeros)
23:19 “Elohim no es un humano gue miente
ni_como un_ hijo de hombre para ser
amenazado. ¢Dira El y no lo harad? ¢Hablara
El'y no cumplira Su palabra?” (VIN); Matityah
(Mateo) 5:18 “jSi, en verdad! Les digo que
hasta que pasen el cielo y la tierra, ni una yod,
ni una tilde pasaran de la Torah; no hasta que
lo que tenga que suceder, suceda” (VIN).

28:16-17 Yaaqov despertd de su suefio y
dijo: “Ciertamente Yahweh esta en este
lugar y yo no lo sabia”. Asustado, dijo:
“ijCuan sublime es este lugar! No es otra
cosa que la casa de Elohim y la puerta del
cielo”. — Este es, uno de los momentos mas
grandiosos de la historia de laakov. Es el
momento que entiende, entre otras cosas, lo
especial del lugar en donde estaba. Es
consciente de la presencia de YHVH de una
manera inequivoca y admirable. La expresion
“y yo no lo sabia” se puede traducir como ‘y
yo no lo entendia” o “ho era consciente de
ello”. Lo cierto es que hasta este momento
laakov no sabia lo especial del lugar en el que
estaba.

Con respecto a este pasaje los comentaristas
tienen disimiles interpretaciones. La mas
comun es que: “‘fue en este lugar donde
Avraham iba a sacrificar a Yitsjaq, donde
posteriormente se construiria el Templo”. Fue
tal el impacto que recibid en esta revelacion
que dice la Escritura que estaba asustado. La
palabra asustado viene del hebreo “yaré”
(x1) del Strong #3372 que significa: temor,
temer; atemorizar, temeroso, moralmente
reverenciar, reverencia, asustar: amedrentar,
asombrosa, espantar, maravilloso, miedo,
temible, terrible. Este temor es causado en el
momento que un ser humano, con naturaleza
caida, se encuentra de frente con la Santidad
del Altisimo: Bereshit (Génesis) 3:10 El
contestd: “Oi tu voz en el jardin y me dio
miedo, porgue estaba desnudo, por eso me
escondi” (VIN); Shemot (Exodo) 33:18-23
“Cumplir las festividades anuales”; Yeshayah
(Isaias) 6:5 Entonces grité: “iPobre de mi,




estoy perdido! Porgue soy un hombre de
labios impuros y habito en medio de un
pueblo de labios impuros; sin embargo, mis
propios ojos han visto al Rey Yahweh de los
Ejércitos” (VIN). La palabra “sublime” es la
misma usada para “asustado” es decir “yaré”,
lo que nos habla que era un estado tan
grande de asombro que producia el temor de
no ser digno de tan grande privilegio. Este es
un excelente momento que nos abre este
estudio para inquirir en el término “FE”
(EMUNAH). En el Tanaj (Antiguo Pacto)
cuando se tratan temas referentes a emunah,
la Escritura Hebrea usa las palabras:

1. YARE (x2) que significa temor a YHVH.

2. AMAN (mx) que significa responsabilidad,
estabilidad, firmeza.

Este entendimiento nos deja una clara idea
de lo que realmente la Sagrada Escritura
Hebrea manifiesta con respecto a FE y es:
“Ser un creyente responsable, estable y
firme con un profundo temor a YHVH”.

laakov nombra este lugar “MAKOM” (jipn) de
dos maneras:

1. Casa de Elohim: Se refiere a la tierra de
Israel. El lugar donde estaria Su Templo.
En varios lugares de la Escritura es
llamado como Templo o como Israel, la
casa de Elohim: Tehilim (Salmo) 132:13
“Porque Yahweh ha escogido Tziyon la ha
querido por su morada” (VIN); Devarim
(Deuteronomio) 12:5 “Mas bien, ustedes
vendran al lugar donde Yahweh su Elohim
pondra Su Nombre. El lo escogera de
entre todas sus tribus; y ustedes buscaran
ese lugar, que es donde El habitara, e iran
alla” (VIN).

2. Puerta del Cielo: Este calificativo tiene
varios matices tipologicos y proféticos. Si
tenemos en cuenta el contexto del suefio
de laakov en cuanto a la escalera,
entendemos que estd hablando de un
punto de encuentro en el que el Creador
se encontraria con su Creacion. Palabras
como Kaporet, Propiciacion y Propiciatorio
tendran un valor importante de claridad a
través de nuestro recorrido por la Torah

EMC SHALOM INTERNACIONAL
tanto en el Tabernaculo de Reunidon como
en el Templo de Shlomoh. La palabra
usada para puerta en este pasaje es
“shaar” (hww) del Strong #8179 que
significa: entrada, portén, portillo.

En el suefio laakov, él ve encima de la
escalera a YHVH. Si a YHVH nadie lo puede
ver (como la Escritura lo afirma), entonces ¢ A
quién vio laakov? Si hacemos un paralelo de
las ensefianzas de Yeshua, cuando dice
frases como: “Yo soy la puerta” se identifica
como el Templo: Yohanan (Juan) 10:9 “Yo
soy la puerta. Si alguien entra por mi, se
salvara; entrara y saldra, y hallara pastos”
(VIN); Yohanan (Juan) 2:19-21 Yeshua le
respondio: “Destruyan este templo, y en tres
dias lo levantaré”. Por eso los yahuditas
dijeron: “Durante cuarenta y seis afios se
construyé este templo, ¢y ta lo levantaras en
tres dias?”. Pero El hablaba del templo de su
cuerpo (VIN). Y las palabras de los profetas
como en Zekharyah (Zacarias) 14:1-9 “La
victoria final de Yerushalayim”, entendemos
que YHVH sera el punto de encuentro del
hombre consigo mismo: Qorintiyim Bet (2
Corintios) 5:18-19 Y todo esto proviene de
Elohim, quien nos reconcilié consigo mismo
por medio del Mashiaj y nos ha confiado el
ministerio de la reconciliacién: que mediante
el Mashiaj, Elohim estaba reconciliando el
mundo consigo mismo, sin tomarles en
cuenta sus trasgresiones, y a nosotros nos
encomendo6 el mensaje de la reconciliacion”
(VIN); Hitgalut (Apocalipsis) 21:9-27 ‘La
Nueva Yerushalayim”.

28:18 “Temprano en la mafana, Yaakov
tomé la piedra que habia puesto bajo su
cabeza y la erigié6 como pilar y derramé
aceite sobre ella”. Existen marcas
indelebles y especiales en nuestras vidas.
Sefales que nos recuerdan momentos que
Nnos marcaron para siempre. Esta experiencia
de laakov es una de esas tomando una piedra
y estableciéndola como una sefial imborrable
por todos los tiempos. A nivel Remez
entendemos que la piedra es tipologia de
Yeshua. Esta piedra desechada por los
hombres segin Kefa Alef (1 Pedro) 2:4. Este

5



concepto de piedra desechada no surge del
Brit Hadashadh (Pacto Renovado): En
Devarim (Deuteronomio) 32:3-4,15,18,28-
31 e infinidad de versiculos mas, nos afirman
gue “La Roca” comparada en el Tanaj con
YHVH y en el Brit Jadashah no es otro que
Yeshtla mismo: YESHUA, LA ROCA DE
NUESTRA SALVACION.

28:22 “Y esta piedra que he erigido como
pilar, sera la casa de Elohim; y de todo lo
que me des, separaré un diezmo para ti”’. —
Esta es una de las pruebas méas evidentes
gue fue en este lugar donde posteriormente
se construyo el Templo. El lugar llamado “La
Casa de Elohim”. Este pasaje de la Torah
también reafirma el principio del “Diezmo” con
una implicacion directa y objetiva sobre “De
todo lo que el Eterno nos dé’ como lo muestra
el versiculo. Esto infiere también que el
diezmo debe ser llevado a la Casa de Elohim:
Devarim (Deuteronomio) 12:11-12
Entonces traerdn todo lo que yo les estoy
ordenando al lugar que YAHWEH su Elohim
escoja para que Su Nombre habite, sus
ofrendas quemadas, sacrificios, décimas
partes, las ofrendas de su mano, y todas sus
mejores posesiones que ustedes dediquen a
YAHWEH; y ustedes se regocijardn en la
presencia de YAHWEH su Elohim; ustedes,
sus hijos e hijas, sus esclavos y esclavas y el
levita que se esté quedando con ustedes,
puesto que no tiene parte o herencia con
ustedes (VIN).

El Pirket Avot (Tratado de los Principios)
comenta de Devarim (Deuteronomio) 14:22
“Los diezmos son valla que salvaguarda la
riqueza”. Esto se aprende de este verso; es
decir: diezma para que te enriquezcas (la raiz
verbal tiene la connotacion tanto de diezmo
como de riqueza) [cf. Taanit 9a]. Dice el
comentario del Jumash: “El Diezmo de
Yaakov incluia no solamente un diez por
ciento de sus ganancias, sino también su
promesa de dedicar una décima parte de sus
hijos al servicio a Dios”. (Comentario del Libro
de Bereshit (Génesis) 28:22; Jumash, p.157)

EMC SHALOM INTERNACIONAL

Segunda aliya, 29:1-17

29:13 “Al oir la noticia sobre Yaaqov, el
hijo de su hermana, Lavan corrié a
saludarlo; lo abrazé y lo beso y lo llevo a
la casa. El le conté a Lavan todo lo que
habia sucedido”. — Dice el comentario del
Jumash: “Lavan, que era una persona
tremendamente codiciosa, fue corriendo ante
la sola mencion del nombre Yaakov, confiado
de que este seguramente vendria cargado de
riquezas y valiosisimos regalos. Si un mero
sirviente, es decir, Eliézer, habia llegado con
diez camellos atiborrados de riquezas
[Génesis 24:10], entonces el heredero de
Itzjak ciertamente debia ser extremadamente
acaudalado™ (Comentario del Libro de
Bereshit (Génesis) 29:13; Jumash, p.161).
Con base en este comentario, podemos
inferir que este recibimiento de Lavan hacia
laakov estaba fundamentado en un interés
econémico, mas que en un deseo de ser
hospitalario o como un deber familiar. Aunque
los comentaristas sefialan que si laakov no
traia riquezas no era digno de ser hospedado
y también que Lavan antepuso sus razones
familiares ante las sociales.

29:17 “Leah tenia ojos adormecidos; Rajel
tenia bellas formas y era hermosa”. — Cita
el Dr. Ketriel Blad: “El Midrash cuenta que
Leah estaba destinada para casarse con
Esav, su primo mayor, y Rajel para casarse
con Yaakov, su primo menor. Por esta razon
Leah lloraba y oraba tanto que sus ojos
estaban siempre lagrimosos. El Eterno
escuchd su oracion y asi fue entregada a
Yaakov”. Este comentario toma fuerza al
relacionarlo con los aportes de la Parasha
anterior, en el momento que recibimos de la
tradicibn hebrea que laakov fue concebido
primero. Esto quiere decir que legalmente, si
debia casarse con Leah. En todo este
fenébmeno: las suplantaciones de
primogenitura, la diferente direccion en los
caminos de Esav y laakov en cuanto a lo
espiritual y liderazgo, consecuentemente



daba legitimos derechos a laakov de ejercer
su rol como el esposo de Leah.

Tercera aliya, 29:18 — 30:13

29:25 Cuando lleg6 la mafiana, alli estaba
Leah. Asi que le dijo a Lavan: “¢Qué es
esto que me has hecho? Yo estaba a tu
servicio por Rajel, ¢por qué, me
engafaste?”. — A veces las circunstancias
parecen estar en nuestra contra, pero cuando
entendemos el propdsito divino, nos damos
cuenta de que nuestros pensamientos no son
los de Elohim, ni nuestros caminos los suyos.
Leah fue la madre de Yahudah de donde
viene Miriam la Madre de Yeshua.

29:32 “Leah concibié y tuvo un hijo y lo
[lamé Reuvén [Mira, un hijo]: porque
declaré: “Significa que Yahweh ha visto mi
afliccion”; también significa que ahora mi
esposo me amard”. — Reuvén significa:
“Mirad, un hijo”.

29:33 “Concibié otra vez y tuvo un hijo y
declar6: “Esto es que Yahweh oy6 que no
me guerian y me ha dado este también”;
asi que lo llamé Shimén [Oyd]”. — Shimon
significa: “El que escucha”.

29:34 “De nuevo concibié y tuvo un hijoy
declaré: “Esta vez mi esposo se apegara a
mi, porque le he dado tres hijos”. Por eso
lo llam6 Lewi [Apegado]”. — Levi significa:
"Adherido".

29:35 “Concibié otra vez mas y tuvo un
hijo y declar6: “Esta vez alabaré a
Yahweh”. Por eso lo Ilamé Yahudah
[Alabanza de Yah]. Entonces dej6é de dar a
luz”. — Yahudah viene de la palabra “yada”
(»7) del Strong #3034 que significa:
Confesar, alabar, agradecer.

30:3 Ella dijo: “Aqui esta mi criada Bilhah.
Unete a ella, para que dé a luz en mis
rodillas y que por medio de ella pueda yo
también tener hijos”. — Bilhah significa:
“Timida”.

EMC SHALOM INTERNACIONAL
30:6 Y Rajel dijo: “Elohim me ha
vindicado; en verdad ha oido mi ruego y
me ha dado un hijo”. Por eso lo llam6 Dan
[Vindicado]”. — Dan significa: “Juzga”y
‘fuzgd”.

30:8 Y Rajel dijo: “He sostenido una
decisiva competencia con mi hermana; si;
y he ganado”. Asi que lo llamé Naftali [Mi
lucha]”. — Naftali significa: “Mi lucha”.

30:9 “Cuando Leah vio que habia dejado
de dar a luz, tom6 a su criada Zilpah y se
la dio a Yaagov como mujer”. — Zilpah

J)

significa: “Chorrear”, “gotear”.

30:11 Leah dijo: “jQué suerte!”. Asi que lo
[lamé Gad [Suerte]”. — Gad viene de la
palabra “gud” (ma) del Strong #1464 que
significa: “Amontonar (gente), atacar, vencer”.
Esta relacionada con “gadad” (7713) del
Strong #1413 que significa: “Amontonar,
reunir (tropas), acumular”.

30:13 Leah declar6: “jQué felicidad!”,
queriendo decir: “Las mujeres me
consideraran feliz”. Asi que lo llamé Asher
[Feliz]”. — Asher significa: “Dichoso”, “feliz”.

Cuarta aliy4, 30:14-27

30:14 Una vez, al tiempo de la cosecha de
trigo, Reuvén encontré unas mandragoras
en el campo y se las trajo a su madre Leah.
Rajel le dijo a Leah: “Por favor, dame
algunas de las mandragoras de tu hijo”. —
El término es “dudai” (*1171) del Strong#1736
gue significa: hervidor o canasta. También,
mandragora como afrodisiaco. Segun los
comentaristas la mandragora tiene varios
significados o interpretaciones. Se cree que la
usaban para inducir a la fertilidad. Hay
guienes creen que Reuvén se las traia a Leah
porque sabia que queria tener mas hijos.

30:17-20 “Elohim oy6 a Leah y ésta
concibié y le dio el quinto hijo. Y Leah dijo:
“Elohim me ha dado mi recompensa por
haberle dado mi criada a mi esposo”. Asi

7



que lo llamé Yissakhar [Recompensal].
Cuando Leah concibio otra vez le dio a
Yaaqov un sexto hijo. Y Leah dijo: “Elohim
me ha dado un regalo selecto; esta vez mi
esposo me exaltara, porque le he dado
seis hijos”. Asi que lo llamd6 Zevulin
[Regalo]”. — Leah no perdia las esperanzas
de lograr que su esposo la amara como lo
hacia ella. Pensaba que por el hecho de
haberle dado varios hijos podria ganar mayor

amor que el que él tenia por su hermana Rajel.

Lo que si podemos notar y aun rescatar de
este conflicto emocional es el principio de ‘LA
BENDICION DEL MENOSPRECIADO”.
Mencionan algunos comentaristas que esa
carencia de amor que laakov tenia por Leah
fue recompensada con hijos. El Eterno nivel6
la importancia de ambas mujeres en medio
del nucleo familiar: mientras que Rajel
gozaba de todo el amor de laakov, Leah
gozaba del respeto y la honra de darle a su
esposo la extension de su nombre sobre la
tierra. Ella era menospreciada. YHVH dio a la
més desfavorecida una bendicion extra, asi
mismo, laakov fue muy bendecido al
mantenerla a su lado y no despreciarla sino
cuidarla y honrarla.

El valor espiritual de “LA BENDICION DEL
MENOSPRECIADO”, debe ser tenida en
cuenta, pues las Escrituras nos animan a dar
un cuidado especial a: “Huérfanos, viudas,
extranjeros y desamparados”. Este tipo de
personas tienen una bendicion guardada que
reposa sobre ellos y todo aquel que se
acerque a ellos para bendecirlos recibira
dicha bendicién. Por el contrario, todo aquel
gue no los bendiga y abuse de ellos es como
si tocara con YHVH mismo: Devarim
(Deuteronomio) 10:17-19 Porque YAHWEH
su Elohim es Elohim de dioses y Amo de
sefiores, el gran, poderoso e imponente
Elohim, quien no tiene favoritos y no acepta
sobornos. El asegura justicia para el huérfano
y la viuda; El ama al extranjero, dandole
comida y ropa. Por lo tanto, ustedes amaran

EMC SHALOM INTERNACIONAL

al extranjero, porque fueron extranjeros en la
tierra de Mitsrayim (VIN).

30:22 “Después Elohim se acord6é de
Rajel; Elohim la oy6 y la hizo fecunda”. —
La idea de “acordarse” se relaciona
estrechamente con escuchar la oracion
levantada por alguien. En este caso YHVH
escucho el clamor de Rajel y le dio lo que
tanto deseaba, la hizo fértil.

30:23-24 Ella concibié y dio a luz un hijoy
dijo: “Elohim me ha quitado mi desgracia”.
Asi que lo llam6 Yosef [Yah Afada],
diciendo: “Que Yahweh me afada otro
hijo”. — El nombre de losef significa: “YHVH
afadird”, creyendo por fe que el Altisimo le
daria otro hijo. Esto demostraria que ahora
ella gozaba, no solo del favor de su esposo,
sino también de YAHVEH. Es por eso por lo
que cuando concibe a losef, declara que ha
sido el Eterno quien ha quitado su angustia
(desgracia). Este losef juega uno de los
papeles méas importantes en los dibujos
proféticos establecidos en toda la Escritura.
Siempre que lo leamos y estudiemos debe
ser_con miras a ver los propositos de YHVH
sobre toda la Casa de Israel.

30:26-27 “Dame a mis mujeres y mis hijos,
por los cuales te he servido, para irme;
porgue bien sabes los servicios que te he
prestado”. Pero Lavan le dijo: “Si me lo
permites, he aprendido por adivinacion
gue Yahweh me ha bendecido por cuenta
tuya”. — Llegé el momento de partir, de
regresar a tomar posesion de la tierra y la
promesa de YHVH dada a Avraham. Era el
deseo de laakov partir con su familia ya que
habia cumplido con el contrato con Lavan. La
palabra usada para adivinacion es “nakjash”
(unmd) del Strong #5172 que significa:
susurrar un conjuro (magico); pronosticar,
adivinar, agorero, aguero, experimentar,
hechicero, sortilego. Es decir, que esta
“revelacion” vino por fuentes oscuras y ajenas
a la manera en que YHVH se comunica con
Sus siervos:

1. El enemigo reconoce la bendicion que
reposa sobre un siervo del Altisimo.



2. Eseltipo de informacion que usa ha’Satan
o Adversario, como trampa para evitar que
los siervos de YHVH cumplan el propésito
por el cual fueron llamados.

Lavan no queria perder los beneficios
recibidos por estar custodiando la vida de un
ungido y bendecido de YHVH como su yerno
laakov, es por eso por lo que apela una vez
mas a sus artimafias para ofrecerle otra
propuesta financiera cémoda a laakov. A
nivel de Remez, entendemos que muchas
veces el enemigo nos va a hacer ofertas que
nos parezcan coOmodas, seguras y que
aparentemente cuenten con el respaldo del
Eterno para desviarnos del propoésito al cual
hemos sido llamados. (CUIDADO PUEBLO
DE ELOHIM!

Quinta aliy4, 30:28 - 31:16

30:39 “Y como las cabras se apareaban
junto a las varas, parian cabritos rayados,
pintos y manchados”. — Las aflicciones de
los justos no pasan inadvertidas para YHVH.
Particularmente, es poco probable ver una
influencia de las varas sobre alguna
circunstancia especifica. Sin embargo, si lo
es la fe. Este acto respondia a un anhelo en
el corazon de laakov de obtener la bendicién
para que su rebafio creciera como muestra de
gue Elohim aun estaba con él y lo bendecia.

31:13 “Yo soy el Elohim de Betel, donde
ungiste un pilar y donde me hiciste un voto.
Ahora levantate y sal de esta tierra y
regresa a tu tierra natal”. — A pesar de las
circunstancias YHVH siempre cumple Su
propdsito. Independientemente de que Lavan,
guiado por su ambicion, cambiara el salario
de laakov arbitrariamente, el Altisimo le
ordena a laakov que saliera de ese lugar y
regresara a donde pertenecia. La expresion
es de caracter imperativo, es una orden. En el
momento en el que le dice: “ahora”, le estaba
ordenando: “tal y como estaba y con lo que
tuviera”. Eso signific tener fe en la provision
y cuidado que el Eterno tenia sobre él. Como
dice la escritura: Tehilim (Salmo) 119:57
“Yahweh es mi porcién; he resuelto guardar
tus palabras” (VIN). YHVH se identifica como

EMC SHALOM INTERNACIONAL
el Elohim que conocié en Betel, donde tuvo
esa experiencia que marcé de manera
definitiva y positiva su vida. En otras palabras:
El le estaba recordando el voto que laakov le
habia hecho en ese lugar y fue con base en
ese acto que le exigi6 fuera fiel al mismo.

31:14-16 Entonces Rajel y Leah le
respondieron, diciendo: “; Acaso tenemos
aun parte en la herencia de la casa de
nuestro padre? De seguro que nos
considera como extrafias, ya que nos ha
vendido y ha usado el precio de nuestra
venta. Verdaderamente, toda la riqueza
gue Elohim le ha quitado a nuestro padre
nos pertenece a nosotras y a nuestros
hijos. Asi que haz ahora como Elohim te
ha dicho”. — Rajel y Leah reconocieron la
diferencia entre su padre y su esposo. La
diferencia entre los idolos de su padre y el
Elohim de laakov. También vemos como ellas
pusieron de manifiesto el papel que debe
jugar una verdadera mujer y actuar conforme
al disefio del Creador, puesto que El mismo
expreso: Bereshit (Génesis) 2:24 “Por eso
el hombre deja a su padre y a su madre
para unirse asu esposa, y llegan aser una
sola carne” (VIN). Es maravilloso vy
agradable a los ojos de YHVH la mujer que se
somete a la autoridad de su esposo, por
cuanto su esposo esta sometido a YHVH:
Qorintiyim Alef (1 Corintios) 11:3 “Pero
quiero que entiendan que el Mashiaj es la
cabeza de todo hombre, y el hombre es la
cabeza de la mujer, y Elohim es la cabeza de
Mashiaj (VIN).

Sexta aliya, 31:17-42

31:19 “Entretanto, Lavan habia ido a
trasquilar sus ovejas y Rajel hurté los
idolos domésticos de su padre”. — Dice el
comentario del Jumash: “Los terafim eran
idolos y Rajel se los llevé para evitar que
Lavan siguiera practicando la idolatria. La
Torah registra este episodio  debido a que
Rajel tenia intenciones nobles”. (Comentario
del Libro de Bereshit (Génesis) 31:19;
Jumash, p.175).



31:20 “Yaaqov mantuvo a Lavan el aramita
en ignorancia, sin decirle que se iba a
escapar”. — El error de laakov no estuvo en
irse, puesto que habia sido ordenado por
YHVH. La falla estuvo en la manera en que lo
hizo. laakov_como hombre justo, debio
enfrentarlo y decirle a Lavan lo que haria. Hoy
en dia son comunes frases como: “El fin
justifica los medios”. Pero no hay nada mas
lejos de la realidad que esto. Veremos por la
Escritura como YHVH tiene todo bien
establecido, tanto el fin como los medios:
Yeshayah (Isaias) 46:10 En el principio Yo
anuncio el fin. Proclamo por adelantado
cosas que no han sido hechas; y Yo digo que
mi plan permanecerd, Yo haré todo lo que me
plazca hacer (VIN). Entonces, el problema no
estd en el fin, el problema radica en los
medios: ¢De qué manera estamos haciendo
lo que hacemos? Los medios son los que
testifican del caracter de YHVH en nosotros.
YHVH en Su infinita sabiduria nos dejé LA
TORAH, documento en el que se establecen
todas las instrucciones de vida y el
comportamiento que debemos sequir, que a
su vez son los “medios”. (Mandamientos =
Medios = Medidas = Midot), que debemos
interiorizar para caminar de una forma
agradable mientras que se cumplen todas las
cosas.

Mientras mas mandamientos de la Torah
cumplamos méas estamos viviendo el plan de
YHVH: En otras palabras, Rab Shaudl nos
dice: Romiyim (Romanos) 12:2 No se
conformen con los patrones del olam hazeh
(Mundo presente; mundo actual; ésta era;
este mundo). En cambio: permitan que sus
mentes sean renovadas, para que asi sepan
lo que YAHVEH quiere y estaremos de
acuerdo que lo que El dice que es bueno,
satisfactorio y que seremos capaces de
triunfar. (BKIM). Esta actitud en laakov nos
muestra que se puede ser obediente a la
palabra del Eterno y aun asi no hacer su
voluntad. Cuando queremos hacer las cosas
a nuestra manera corremos este peligro. Un
ejemplo claro lo tenemos en el Rab Shaul
antes de ser alcanzado por Yeshua: Creia
gue al perseguir, apresar y asesinar a los
seguidores de Yeshua hacia lo correcto, pero

EMC SHALOM INTERNACIONAL

luego se dio cuenta que no era asi, Timotios
Alef (1 Timoteo) 1:13 “Aunque yo fui un
hombre que perseguia, blasfemaba y era
arrogante! Pero, en cambio recibi
misericordia, porque actué siendo incrédulo
sin entender lo que hacia” (VIN). jCuidado!

31:31 Yaaqov le respondi6 a Lavan,
diciendo: “Yo tenia temor porque pensaba
gue podrias quitarme a tus hijas por la
fuerza”. — Las palabras por destacar en este
pasaje son: “MIEDO-TEMOR”. Infinidad de
veces en las Escrituras, el Eterno advierte
acerca de esto: “No temas ni te acobardes”.
Son muchos los propositos que YHVH se ha
trazado con cada uno de nosotros. La gran
variedad de situaciones, eventos y momentos
en los que el temor o cualquiera de sus
matices se apoderan de nosotros,
obstaculizan y frenan los avances del plan de
YHVH para nuestras vidas. En gran cantidad
de oportunidades, hasta es una buena
excusa para generar conmiseracion y no
recibir la confrontacién y resultado de los
errores cometidos. Esto nos lleva a huir de
momentos valiosos de madurez, en los que
recibimos la reprension por nuestras malas
actitudes y son ellas las que realmente nos
hacen crecer.

31:35 Porque ella le dijo a su padre: “No
tome mi amo a mal que no me levante
delante de usted, pues estoy con lo que es
comun entre las mujeres. Asi que busco,
pero no pudo hallar los idolos
domésticos”. Rajel, toma una actitud
comun en aquellos que han pecado, pero que
no lo reconocen, ni se arrepienten y creen que
lo mejor es esconder el objeto de su pecado.
Es discutible el hecho de que realmente
estuviera en su periodo menstrual o no, lo
cierto es que no solo roba el idolo, sino que lo
esconde y engafia una vez mas a su padre y
a todos los presentes. Un pecado lleva a otro
pecado que si no se corta a tiempo, puede
convertirse en una cadena interminable de
errores gue nos mantiene cautivos. A esto se
le pueden sumar declaraciones delicadas que
se hacen en medio del conflicto y que pueden
determinar grandes cambios en los
propésitos del Eterno. laakov momentos




antes habia declarado: Bereshit (Génesis)
31:32 “Toma nota de lo que yo tenga de tu
propiedad y tomalo”. Y €él no encontré nada y
Yaakov dijo: “Pero si ti encuentras tus dioses
con alguien, esa persona no permanecera
viva entre sus hermanos” (BKIM). laakov no
sabia que Rajel los habia robado.

31:42 “Si no hubiera estado conmigo el
Elohim de mi Padre, el Elohim de Avraham
y el Respetable de Yitsjaq, tu me hubieras
despachado con las manos vacias. Pero
Elohim tomdé notade miruego y del trabajo
de mis manos y te reprendié anoche”. —
laakov reconoce publicamente, como lo hace
un hombre de Torah, que ha sido Elohim la
fuente de su prosperidad y ha sido El quien le
ha hecho justicia.

Séptima aliya, 31:43 - 32:3 (32:2 Version
Castellana)

31:50 “Si tu maltratas a mis hijas o tomas
otras mujeres ademas de mis hijas,
aunque nadie més esté presente, recuerda
gue Elohim mismo seré testiqo entre tu y
yo”. — Comenta el Dr. Ketriel Blad: “La
expresion ‘mis hijas’ es mencionada dos
veces. Esto implica, segun Rashi, que las
siervas de Leah y Rajel eran hijas de las
concubinas de Lavan”. Lavan estaba jugando
su papel de padre preocupado por el futuro de
sus hijas. Alertando a laakov que YHVH haria
justicia si no trataba a sus esposas como
Elohim lo establece. Ahora aparece Lavan
tomando un interés reverente hacia el Elohim
de laakov. Llega en busca desesperada de
sus idolos y ahora pone al Elohim de laakov
en un lugar de importancia. Esta actitud es el
reflejo del mandamiento inventado como
principal en el Catecismo Catdlico y Dogma
de su Fe: “Amar_a Dios sobre todas las
cosas”.

32:2-3 “Yaakov siguié su camino y unos
mensajeros de Elohim le salieron al
encuentro. Cuando los vio, Yaakov dijo:
“Este es el campamento de Elohim”. Asi
gue Illamé el lugar Mahandyim [Dos
campamentos]”. — El término Majanayim
significa campamentos. La mayoria de los

EMC SHALOM INTERNACIONAL
documentos biblicos muestran que son dos
campamentos. Esto puede significar varias
cosas: Las dos casas de Israel; o dos
campamentos: uno celestial, los malajim o
angeles, que los acompafarian, ya que
laakov reconoce el Campamento Divino
“Campamento de Elohim”, y el otro, el
campamento fisico de laakov.

Glosario:
- Torah: Instrucciones, pentateuco, ley

- Jumash: Nombre de una Tordh que
contiene comentarios rabinicos.

- Parasha: Porcion de la Tordh semanal.
- Parashot: Plural de la palabra parasha
- Aliya: Subida, subir

- Haftarah: Comentario de los profetas

- Brit Hadashéa: Pacto Renovado.

- Tanak: Antiguo Pacto.

Nota de edicion: Cabe destacar en este
momento y esperando que todos los
hermanos que inician sus estudios de
Parasha, puedan tener la claridad en cuanto
al recurso utilizado por nosotros llamado: EL
MIDRASH, el cual es el Comentario de los
Rabinos mas destacados en la historia
literaria de Israel y quienes por ocupar
lugares de eminencia en cuanto a su
capacidad y entendimiento literario de LA
TORAH, nos permiten tener perspectivas
mas amplias de lo implicito y subjetivo del
mensaje profético de Las Sagradas
Escrituras Hebreas. Sin embargo, el lector y
estudiante de TORAH no necesariamente
tiene la obligacion de estar de acuerdo con
dichas referencias. Los comentarios del Dr.
Ketriel Blad en esta parasha han sido usados
con permiso. Las variantes textuales de los
nombres se mantienen para respetar los
aportes de cada uno de los comentaristas.

Fin de la Parasha.
11



Nuestros comentarios obedecen a la doctrina
establecida en EMC SHALOM
INTERNACIONAL como Ministerio de
Raices Hebreas y son pilares que
defendemos y exponemos en la predicacion
del Unico Evangelio que los primeros
emisarios (shlijim-apdstoles) pregonaron
con un solo proposito: Restaurar el Reino de
Israel. Maaseh (Hechos) 1:6 y dirigido a los
destinatarios  establecidos en laakov
(Santiago) 1:1y Kefa Alef (1 Pedro) 1:1 “LA
CASA PERDIDA DE ISRAEL”.

El mismo Rab Shadul (Shaliaj Pablo) emisario
por excelencia para todos los gentiles, sabia
de antemano que su foco de alcance era
solamente las doce tribus dispersas
llamadas “Ovejas perdidas de la casa de
Israel” [Melo Ha Goyim]: Los justos de las
naciones”, Maaseh (Hechos) 26:7. Es el
cumplimiento de esta misma promesa que
nuestras doce tribus esperan obtener,
resueltamente haciendo sus actos de
adoracion noche y dia; a pesar de esto, jes
en relacién con esta esperanza, su Majestad,
gue hoy soy acusado por los judios!

Este documento es comentado
semanalmente en vivo y en directo en
nuestras clases por internet, cada Shabat de
9:00 a.m. a 12:30 p.m. (horario del Este de
E.U.) a través de www.zoom.com Yy el ID
para ingresar al canal de EMC SHALOM
INTERNACIONAL es: ID 4637031177. La
clave se cambia regularmente y se publica en
el chat de Telegram. Si usted aun no esta
registrado, por favor escribanos al emalil
emcshalomint@gmail.com

Nuestro Unico deseo a traves de este material
es que ti y los tuyos sean mas que
bendecidos por un entendimiento superior de
las Escrituras; moviéndonos del mensaje
subjetivo de hoy y casi mistico, a lo objetivo
del mensaje, con una mayor certeza
idiomatica y envuelto en su ambiente cultural
respectivo, dandonos asi la mayor solidez
interpretativa de los textos.

EMC SHALOM INTERNACIONAL

Todos los creyentes en el Elohim de la Biblia
tienen un comun denominador y un solo
deseo, el cual es establecer un
“avivamiento” tan poderoso que traiga la
presencia de El Rey de reyes y establezca su
Reino de una vez y para siempre; pero lo
Unico que traera esto a la congregacion de los
santos de Israel es “LA HISTORIA BIBLICA”,
el volver al fundamento y a la forma inicial de
la FE HEBREA.

Este documento, asi como la clase de Torah
de cada Shabat, estan orientadas hacia el
conocimiento de la historia espiritual de un
pueblo: “ISRAEL”; asi como a vivir con el
entendimiento de que somos la continuacion
y conclusion de esta hermosa historia de
amor.

Estamos muy agradecidos por sus aportes a
nuestro ministerio. Nos esta permitiendo ir
con mayor excelencia.

https://www.PayPal.me/emcshalom
iSHALOM LEKULAM!

Ingresa a nuestro canal de
Telegram (escanea el
codigo QR)


http://www.gotomeeting.com/
http://www.zoom.com/
http://www.gotomeeting.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com
https://www.paypal.me/emcshalom

