
1 

Ingresa a nuestro canal de 
Telegram (escanea el 

código QR) 

  

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
PARASHÁH 02 NÓAJ | GÉNESIS 6:9 - 11:32 

Prohibida toda reproducción lucrativa - Utilizar bajo permiso 

www.emcshalom.com  YouTube EMC Shalom Internacional 
Contáctanos +1(786) 499 8073 correo emcshalomint@gmail.com

 

Aliot de la Toráh: 

1. 6:9-22 
2. 7:1-16 
3. 7:17 - 8:14 
4. 8:15 - 9:7 
5. 9:8-17 
6. 9:18 - 10:32 
7. 11:1-32 
8. Maftir: 11:29-32  

Haftaráh: Yeshaiahu (Isaías) 54:1-10 

Brit HaJadasháh: Mordejai (Marcos) 2:1-28 

Lecturas adicionales del Brit HaJadasha: 
Matitiahu (Mateo) 24:36-39; Ivrim (Hebreos) 
11:7; Kefá Álef (1 Pedro) 3:18-22; Kefá Bet 
(2 Pedro) 2:5; Hitgalut (Apocalipsis) 14:8; 
16:19; 17:1–17; 18:1–24 

NÓAJ Significa “Descanso, Recto, Justo”. 

 

Primera aliáh, 6:9-22 

6:9 “Esta es la descendencia de Nóaj. 
Nóaj era un hombre recto, fue intachable 
en su época; Nóaj caminó con ha´Elohim”. 
– La palabra hebrea usada para Justo en 
hebreo es “tzadík” (יק  del Strong #6662 (צַדִּ

que quiere decir: derecho, justo o recto. Nóaj 
hacía un perfecto contraste con la sociedad 
de su tiempo. Lo que muestra que YHVH 
siempre mantuvo un remanente, una 
simiente incorruptible. Ante esto, surge una 
pregunta: ¿Qué significa o a quién la 
Escritura llama una persona justa? Rab 
Shaúl nos dice en Romanos 2:13 “Porque 
los que sólo oyen la Toráh no son justos 
delante de Elohim; los que cumplen la Toráh 
son los que serán justificados” (VIN). En 
otras palabras: Nóaj era justo porque era 
obediente a la Toráh de YHVH.  

6:12 “Cuando Elohim vio cuán 
corrompida estaba la tierra, porque toda 
persona se había corrompido en su 
conducta sobre la tierra”. – Según Rashí: 
“La palabra corrompida tiene que ver con 

pecados sexuales y de idolatría”. Lo 
siguiente expone el comentario del Jumash: 
“… Una vez que la gente desarrolla el hábito 
de pecar, gradualmente va perdiendo la 
vergüenza y la conducta inmoral se vuelve la 
norma aceptada, y eventualmente hasta   
obligatoria” (Comentario tomado del Libro de 
Bereshit 6:11-12, Jumash p.31). En otras 
palabras, tanto se había perdido el sentido 
de lo espiritual y la moral y el pecado era tan 
normal, que nadie se escandalizaba por él. 
Es el momento en el que el hombre llega a 
esos extremos en los que el Eterno emite 
juicio. 

6:14 “Constrúyete un arca de madera de 
gofer [resinosa]; hazla como un arca con 
compartimientos y recúbrela por dentro y 
por fuera con brea”. – YHVH decide salvar 
a Nóaj y por consiguiente a la raza humana. 
A través de Nóaj, la humanidad tendría un 
nuevo comienzo. Es por eso por lo que 
YHVH le da instrucciones tan precisas a 
Nóaj y él las cumple al pie de la letra, sin 
añadirle ni quitarle; como lo hace un hombre 
justo. Estas instrucciones serían para 
preservar su vida lo cual muestra el 
propósito de la TORÁH del Eterno. 

6:18 “Pero estableceré mi alianza [pacto] 
contigo y tú entrarás en el arca, con tus 
hijos, tu mujer y las mujeres de tus hijos”. 
– El Eterno estableció un pacto o alianza con 
Nóaj la cual consistió en la salvación de Nóaj 
junto con toda su familia. Aquí es cuando por 
primera vez se emplea la palabra “Pacto”, la 
cual habla sobre el plan de Elohim para Su 
pueblo y para toda la humanidad: Bereshit 
(Génesis) 9:9-17 “Yo establezco ahora mi 
alianza con ustedes y con su linaje por venir, 
10y con todo ser viviente que está con 
ustedes, aves, ganado y toda bestia salvaje 
también, todo lo que ha salido del arca, todo 
ser viviente sobre la tierra. 11Yo mantendré 
mi alianza con ustedes: nunca más será 
eliminado todo ser viviente por las aguas de 
un diluvio y nunca más habrá un diluvio que 
destruya la tierra”. 12Y Elohim añadió: “Esta 

http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com


EMC SHALOM INTERNACIONAL 

2 

es la señal que establezco para la alianza 
que hago con ustedes y con toda criatura 
que vive con ustedes, por todas las edades 
venideras; 13He establecido mi arco en las 
nubes y servirá como señal de mi alianza 
con la tierra. 14Cuando yo traiga nubes sobre 
la tierra y aparezca el arco en las nubes, 
15me acordaré de mi alianza con ustedes y 
con toda criatura viviente de toda especie, 
de modo que las aguas no vuelvan a formar 
un diluvio que destruya todo ser. 16Cuando el 
arco salga en las nubes, yo lo veré y me 
acordaré de la alianza eterna entre Elohim y 
toda criatura viviente, todo ser que hay en la 
tierra”. 17Elohim le dijo a Nóaj: “Esta será la 
señal de la alianza que he establecido con 
todo ser que hay sobre la tierra” (VIN). 

6:20-21 “De toda especie de aves, toda 
especie de ganado, toda especie de 
reptiles en la tierra, dos de cada uno 
vendrán a ti para preservar sus vidas. Por 
tu parte, toma de todo lo que se come y 
almacénalo, para que te sirva de alimento 
a ti y a ellos”. – En este pasaje notamos 
especialmente un par de puntos: 

• Nóaj no sale a buscar a los animales, 
sino que es el Eterno quien se los 
manda.  

• Teniendo en cuenta Bereshit (Génesis) 
1:29 Elohim dijo: “Miren, yo les doy toda 
planta que da semilla sobre la tierra y 
todo árbol que da fruto con semilla; estos 
les servirán de alimento” (VIN). Solo eran 
considerados como alimento las frutas y 
los vegetales. El consumo de ciertas 
carnes fue permitido solo después del 
Diluvio. 

6:22 “Y así lo hizo Nóaj; tal como Elohim 
le ordenó, así hizo”. – La grandeza de Nóaj 
estaba dada básicamente por su obediencia 
a YHVH. 

 

Segunda aliáh, 7:1-16 

7:1 Entonces YHVH le dijo a Nóaj [Noé]: 
“Entra en el arca, con toda tu familia, 
porque solo a ti he encontrado recto ante 

mí en esta generación”. – Aquí El Eterno 
da la orden a Nóaj, es decir, le anuncia el 
juicio para que se ponga a salvo. A nivel de 
Remez entendemos que, así como con Nóaj, 
nosotros hemos sido avisados para que ese 
día no nos coja inadvertidos, como dice Rab 
Shaúl en 1 Tesalonicenses 5:4 “Pero 
ustedes, hermanos, no están en tinieblas, 
como para que aquel día los sorprenda 
como un ladrón” (VIN). 

7:2 "De todo animal puro tomaras siete 
pares, un macho y su pareja; y de todo 
animal que no es puro, dos: un macho y 
su pareja". – Este texto hace referencia a la 
carne de los animales y nos enseña que, 
desde el principio de la Creación, el Eterno 
hace la distinción entre los animales que son 
aptos para ser comestibles y los que no. 

7:4 “Porque dentro de siete días haré 
llover sobre la tierra, por cuarenta días y 
cuarenta noches y borraré de la tierra 
toda existencia que he creado”. – 
Argumenta Rashí: “Estos eran los siete días 
de duelo por Metushélaj (Matusalén), que 
acaba de morir, y en cuyo honor Dios 
postergó el Diluvio” (paréntesis añadido): 
(Comentario tomado del Libro de Bereshit 
7:4, Jumash p.33). El número 40 es la letra 
“Mem” en hebreo (מ) que indica un cambio, 

el fin de una temporada o el comienzo de 
otra.  Además, esta letra representa el agua. 
El agua del Diluvio traería un Teviláh que 
produciría un nuevo comienzo sobre la tierra. 
En Kefá Álef (1 Pedro) 3:20-21 “Los que en 
otro tiempo fueron desobedientes, cuando 
en los días de Nóaj la paciencia de Elohim 
esperaba, mientras se construía el arca. En 
aquella arca se salvaron a través del agua 
pocas personas, es decir, ocho. 21Aquella 
agua era un símbolo de la inmersión que 
ahora los salva a ustedes también, no en 
cuanto a quitarles la impureza carnal, sino 
en cuanto a la respuesta de una conciencia 
limpia para con YHVH, mediante la 
resurrección de Yeshúa el Mashíaj” (VIN). 
Aquí nos dice que la tierra fue purificada con 
agua, así, el mundo tuvo una nueva vida o 
comienzo. El Teviláh nos da la oportunidad 
de empezar de nuevo, nos purifica, nos 
reinicia, nos abre las puertas a la santidad. 



3 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

Por lo anterior hermano, ¿Qué hiciste luego 
de entrar a las aguas?, ¿Empezaste de 
nuevo?, ¿Caminas en santidad?, 
¿Aprovechas tu segunda oportunidad 
buscando la santidad sin la cual nadie estará 
en la presencia del Señor?, ¿Has decidido 
salir de todo paganismo? De tu respuesta y 
compromiso en obediencia depende la 
bendición que recibirás.  

7:11 “El año seiscientos de la vida de 
Nóaj, en el segundo mes, el día diecisiete 
del mes, en ese día se reventaron todas 
las fuentes del gran abismo y se abrieron 
las compuertas del cielo”. – Podemos 
observar que el Diluvio vino de dos 
direcciones diferentes:  

• De las aguas subterráneas. 

• Del mar que estaba por encima de la 
atmósfera, según se relata en Bereshit 
(Génesis) 6 “Corrupción de la 
humanidad" y Bereshit (Génesis) 7 “El 
Diluvio Universal”.  

A nivel de Remez vemos que la tierra recibió 
un Teviláh, es decir un bautismo para 
purificación por toda la degradación moral y 
espiritual que existía. 

7:16 “Así todos los que entraron eran el 
macho y la hembra de cada especie, 
como Elohim le había ordenado. Y YHVH 
cerró la puerta”. – Cumplido el plazo 
establecido la puerta del arca fue cerrada. 
Esto ilustra, en un sentido profético y 
tipológico, lo que pasará cuando el Mashíaj 
regrese, la puerta de la Gracia será cerrada 
y nadie más la podrá abrir. Porque cuando 
YHVH cierra, nadie abre: Hitgalut 
(Apocalipsis) 3:7 Escribe al mensajero de la 
asamblea en Filadelfia: “El santo y 
Verdadero, el que tiene la llave de David, el 
que abre y nadie cierra, y cierra y nadie abre” 
(VIN).  

 

Tercera aliáh, 7:17 - 8:14 

7:21-22 “Y perecieron todos los seres 
vivientes que se mueven en la tierra: aves, 

ganados, bestias y todo lo que enjambra 
sobre la tierra y toda la humanidad. 
22Todo lo que tenía en su nariz el más 
leve aliento de vida, todo lo que había en 
tierra seca, murió”. – La palabra del Eterno 
siempre se cumple al pie de la letra. Todo lo 
que Él ha decretado se llevará a cabo: 
Bemidbar (Números) 23:19 “Elohim no es 
hombre para ser caprichoso, ni un mortal 
para cambiar de opinión. ¿Hablará él para 
no actuar, prometerá para no cumplir? (VIN) 
y Romanos 9:27b-28 Aunque el número de 
los hijos de Israel sea como la arena del mar, 
solo un remanente se salvará; 28Porque 
YHVH ejecutará su sentencia pronto y con 
vigor sobre la Tierra” (VIN). Dice el 
comentario del Jumash: “Los versículos 
mencionan solamente las criaturas terrestres. 
Esto implica que Dios salvó a los peces 
porque ellos no participaron en los pecados 
del hombre” (Comentario tomado del Libro 
de Bereshit 7:21-22, Jumash p.37).  

Todo Murió, todo lo que poseía espíritu o 
aliento de vida. Hay una distinción entre el 
espíritu animal y el de las personas: Kohélet 
(Eclesiastés) 12:7 “Es que el polvo vuelve a 
la tierra, como era; y el espíritu vuelve a 
haElohim, quien lo dio” (VIN); Kohélet 
(Eclesiastés) 3:21 “¿Quién sabe si el 
espíritu del hombre sube arriba y si el 
espíritu del animal desciende abajo a la 
tierra? (VIN); y Bereshit (Génesis) 2:7 
“Entonces YHVH Elohim formó al hombre del 
polvo de la tierra. Sopló en su nariz el aliento 
de vida y el hombre vino a ser un ser viviente” 
(VIN). El destino final es lo que hace la 
distinción mayor. Los animales brotaron de 
la tierra y regresan a ella. El hombre, aunque 
fue formado de ella, su aliento de vida lo 
recibe del Creador, siendo este un alma 
superior a los animales.   

8:4 “Tanto que, en el séptimo mes, el día 
diecisiete del mes, el arca descansó 
sobre las montañas de Ararat”. – 
Descansó. Si algo trae el mes séptimo, Tishri, 
es descanso para los que han entrado en el 
Teviláh de las Aguas de la Purificación. 

 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

4 

 

Este mes señala hacia la Redención y hacia 
la Eternidad. El Diluvio trajo un Rosh 
Hashanáh (השנה  un nuevo año, un (ראש 

nuevo comienzo para todos nosotros. Fue 
una expresión de perdón, pues se nos dio 
una segunda oportunidad; la de ser el pueblo 
de Elohim y así, habitar como en los 
tabernáculos, anhelando las Moradas 
Eternas y la Presencia del Eterno a cada 
instante. 

8:13-14 “En el año seiscientos uno, en el 
primer mes, el primero del mes, las aguas 
comenzaron a secarse sobre la tierra; y 
cuando Nóaj quitó la cubierta del arca, vio 
que la superficie de la tierra se estaba 
secando. Y para el segundo mes, para el 
día veintisiete del mes, la tierra estaba 
seca”. – Para el nuevo año ya las aguas 
habían desaparecido de la faz de la tierra. 
Según Rashí: “La superficie de la tierra se 
había secado, pero todavía no era lo 
suficientemente firme para caminar sobre 
ella”: (Comentario tomado del Libro de 
Bereshit 8:13, Jumash p.39). Esto nos 
muestra que, aunque para esta fecha las 
aguas aún no cubrían la tierra, debían 
esperar un poco más para poder salir. Es 
decir, debían fortalecer el fruto de la 
paciencia. Casi al final del segundo mes, 
después de que la tierra estuviera seca, fue 
que estuvo lista para que Nóaj y su familia 
salieran y la poblaran nuevamente. Comenta 
Rashí: “… Transcurrió todo un año solar, de 
modo que hubo 365 días en los que la tierra 
fue inhabitable”: (Comentario tomado del 
Libro de Bereshit 8:13, Jumash p.39). 

 

Cuarta aliáh, 8:15 - 9:7 

8:20 “Entonces Nóaj construyó un altar 
para YHVH y, tomando de todo animal 
puro y de toda ave pura, presentó 
ofrendas quemadas sobre el altar”. – 

Observamos una vez más que la Toráh es 
Eterna, pues, ¿cómo sabía Nóaj lo que era 
un sacrificio? y ¿cómo hacerlo de forma tal 
que agradara al Altísimo? Nóaj conocía lo 
que era limpio o puro y lo que no lo era, es 
decir impuro. Este es el primer caso de 
construcción de un Altar de Sacrificio. 
Aparece la palabra holocausto, que en 
hebreo es “Olah” (עוֹלָה) del Strong H5930 

que significa: quemar, subir o sacrificio 
entero: Shmuel Álef (1 Samuel) 7:9 
“Enseguida Shemuel tomó un cordero 
lactante y lo sacrificó como ofrenda 
quemada entera a YHVH; Shemuel clamó a 
YHVH en favor de Israel y YHVH le 
respondió” (VIN). El significado de esta 
ofrenda es la entrega total del que ofrenda a 
Elohim: Romanos 12:1 “Así que, hermanos, 
les ruego por las misericordias de Elohim 
que le ofrezcan sus cuerpos como sacrificio 
vivo, consagrado y agradable a YHVH, como 
su servicio racional” (VIN); Efesios 5:2 “Y 
anden en amor, como el Mashíaj también 
nos amó y se entregó a sí mismo por 
nosotros como ofrenda y sacrificio en olor 
fragante a YHVH” (VIN) y 2 Corintios 2:14-
15 “Pero gracias a Elohim, que hace que 
siempre triunfemos en el Mashíaj y que 
manifiesta en todo lugar la fragancia de su 
conocimiento por medio de nosotros. 
15Porque para Elohim somos olor fragante 
del Mashíaj en los que se salvan y en los 
que se pierden” (VIN). Seamos imitadores de 
nuestro Mesías   

8:21-22 Entonces YHVH olió el agradable 
aroma y se dijo YHVH: “Nunca más 
volveré a degradar la tierra por culpa del 
hombre, porque las tramas de la mente 
del hombre son malvadas desde su 
juventud; tampoco volveré a destruir 
jamás a todo ser viviente, como lo he 
hecho. 22Mientras dure la tierra, siembra y 
cosecha, frío y calor, verano e invierno, 
día y noche no han de faltar”. – La frase 
“olor grato” nos hace recordar: Efesios 1:6 
“Para que alabemos el glorioso favor que 
nos dio gratuitamente en el Amado” (VIN). 
Gracias al Sacrificio Perfecto podemos 
presentar nuestras vidas ante Elohim: 
Romanos 12:1 “Así que, hermanos, les 



5 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

ruego por las misericordias de Elohim que le 
ofrezcan sus cuerpos como sacrificio vivo, 
consagrado y agradable a YHVH, como su 
servicio racional” (VIN). Dice el Comentario 
del Jumash: “Dios garantizó que mientras 
este mundo continúe existiendo, no cesará el 
ciclo natural de las estaciones, lo cual 
implica que durante el Diluvio este ciclo 
estuvo suspenso” (Comentario tomado del 
Libro de Bereshit 8:22, Jumash p.41). 

9:1 Elohim bendijo a Nóaj y a sus hijos 
diciéndoles: “Sean fecundos y 
multiplíquense y llenen la tierra”. – La 
bendición de YHVH consistió en tener 
muchos hijos, de tal manera que ellos y su 
descendencia llenaran nuevamente la 
desolada tierra. Sostiene Abarbanel: 
“Cuando Nóaj salió del arca y vio el mundo 
destruido, con solamente cuatro parejas aún 
con vida, se sintió consternado y temeroso. 
Dios disipó sus temores dándole esta 
bendición de que el mundo volvería a 
poblarse” (Comentario tomado del Libro de 
Bereshit 8:22, Jumash p.41). 

9:3 “Toda criatura que vive les servirá de 
alimento, al igual que la hierba verde, les 
daré todo esto”. – Aquí la dieta recibió una 
modificación con el permiso por parte del 
Eterno de comer carne. 

9:4 “Sin embargo, no deben comer carne 
con su vida, es decir, su sangre en ella”. 
– Aquí se enuncia por primera vez el 
mandamiento de no comer sangre. Y es 
confirmado en el Pacto Renovado (Brit 
Hadasháh) en Maaseh (Hechos) 15:20 
“Sino que se les escriba que se aparten de 
las contaminaciones de los ídolos, de 
fornicación, de lo estrangulado y de sangre” 
(VIN). 

 

Quinta aliáh, 9:8-17 

9:12-13 Y Elohim añadió: “Esta es la señal 
que establezco para la alianza [pacto] que 
hago con ustedes y con toda criatura que 
vive con ustedes, por todas las edades 
venideras: He establecido mi arco en las 
nubes y servirá como señal de mi pacto 

con la tierra”. – Todo pacto tiene una marca 
o una señal. En este caso fue el “arcoíris”. 
Este pacto no solo fue establecido con Nóaj 
y su familia, sino con toda la humanidad por 
todas las generaciones. Vale la pena resaltar 
que únicamente YHVH fija, decreta y 
establece un pacto con el hombre. En ningún 
modo y de ninguna manera sucede de forma 
contraria o inversa, del hombre hacia Él. 

 

Sexta aliáh, 9:18 - 10:32 

9:18-19 “Los hijos de Nóaj que salieron 
del arca fueron Shem, Jam y Yéfet. Estos 
tres fueron los hijos de Nóaj y ellos se 
propagaron por todo el mundo”. – Todos 
los hombres de la tierra venimos de estos 
tres hijos de Nóaj.  

9:20-21 “Nóaj, que era agricultor, fue el 
primero en plantar una viña. Un día bebió 
vino y se embriagó y se quedó desnudo 
dentro de su carpa”. – Un análisis de una 
de las palabras claves da mayor 
entendimiento. Descubierto o desnudo en 
hebreo es “galá” (גָלָה) del Strong #1540 que 

significa: deshonroso o cautivo. Nóaj, se 
encontraba en estado de ebriedad: Efesios 
5:18 “Y no se embriaguen con vino, pues en 
esto hay desenfreno. Más bien, llénense del 
espíritu” (VIN). Se prohíbe este estado. 
Debemos ser cuidadosos en el consumo del 
vino. Nada debe dominar ni bloquear nuestra 
libertad para obedecer la Palabra. 

9:22-23 “Jam, el padre de Kenaan, vio a 
su padre desnudo y salió a contárselo a 
sus dos hermanos. 23Pero Shem y Yéfet 
tomaron una capa, se la pusieron en los 
hombros y, caminando de espaldas, 
cubrieron la desnudez de su padre; como 
iban mirando para otro lado, no vieron a 
su padre desnudo”. – El verbo del que 
traduce tomaron, en hebreo está en singular, 
por lo que se asume que fue Shem quien 
tomó la iniciativa de cubrir a su padre, 
aunque Yéfet también lo ayudó. Un contraste 
muy marcado hubo en la actitud de estos 
tres hermanos. Uno que ve a su padre en 
una situación vergonzosa y fue enseguida a 
contarlo. Sin embargo, los otros dos, 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

6 

cubrieron la desnudez de su padre que 
produjo vergüenza al ser expuesta. Kenaan 
es mencionado aquí, por lo que los sabios 
alegan que tuvo algo que ver con este acto 
tan vil. 

9:24-25 “Cuando Nóaj despertó de la 
embriaguez y supo lo que le había hecho 
su hijo menor, dijo: “Degradado sea 
Kenaan; el más bajo de los siervos será 
para sus hermanos”. – El hijo menor de 
Nóaj era Kenaan ya que en la antigüedad 
era común adoptar a los nietos como hijos. 
La Escritura no nos dice lo que había hecho. 
Algunos sabios dicen que castró a su abuelo, 
otros dicen que se acostó con él. Pero 
realmente la frase: “descubrió la desnudez 
de su padre”, se trata de un movimiento 
literario que se llama hebraísmo. Vaikra 
(Levítico) 18:8 “No descubrirás la desnudez 
de la mujer de tu padre. Se trata de la 
desnudez de tu padre.” (BTX). Descubrir la 
desnudez del padre es acostarse con la 
esposa de su padre, es por esa razón que 
Nóaj maldice a Kenaan, el hijo de Jam, es 
decir, el fruto del pecado con la mujer de su 
padre.  

9:26-27 Y añadió: “Bendito sea YHVH, 
Elohim de Shem; que Kenaan sea su 
siervo. 27Que Elohim extienda a Yéfet 
[Extensión] y que habite en las carpas de 
Shem; y que Kenaan sea siervo de ellos”. 
– Toda bendición hacia alguien, comienza 
con una exaltación a YHVH. Él a su vez 
bendecirá al receptor de esta; en este caso 
sobre Shem. Las palabras de un padre 
tienen poder sobre sus hijos. De Shem 
descienden los hebreos: Bereshit (Génesis) 
10:21 “Le nacieron hijos también a Shem, 
antepasado de todos los descendientes de 
Éber y hermano mayor de Yéfet” (VIN); y 
Bereshit (Génesis) 11:10-26, porción en la 
que se narra toda la descendencia de Shem. 
Este pasaje muestra la escena de una 
familia que determina el destino de un 
pueblo y de muchas naciones. El destino de 
una familia puede afectar gran cantidad de 
personas. El Eterno nos llamó a afectar 
nuestra familia y el entorno en que nos 
movemos. Para desatar una influencia 
importante sobre los que nos rodean 

debemos adoptar cuatro (4) cosas 
esenciales: 

1. No tolerar el pecado.  

2. Tener disciplina Bíblica en el hogar.  

3. La bendición de YHVH. 

4. En todo momento valorar las 
consecuencias de nuestros actos para 
nosotros y para los que nos rodean. 

 

Séptima aliáh, 11:1-32 

11:1 “Todos en la tierra tenían un mismo 
idioma [lengua] y unas mismas palabras”. 
– La pregunta sería: ¿Cuál fue la lengua o 
idioma original? La lengua con la cual el 
Eterno Creó el Mundo: la Lengua Hebrea. 

11:2 “Y mientras emigraban desde el 
oriente, se encontraron un valle en la 
tierra de Shinar y se establecieron allí”. – 
La tierra de Shinar es actualmente Irak, que 
en la antigüedad se llamaba Bavel 
(Babilonia). Bavel, es la cuna del paganismo, 
el ocultismo y la astrología. Babilonia (Bavel) 
es conocida en la Escritura como “la madre 
de las rameras de la tierra”. 

11:4 Y dijeron: “Vengan, edifiquémonos 
una ciudad y una torre cuya cúspide 
llegue al cielo, para hacernos famosos y 
para no dispersarnos por la superficie de 
toda la tierra”. – Este acto rebelde fue 
hecho con el propósito de desafiar a Elohim. 
Los sabios afirman que se trataba de un 
santuario para practicar el ocultismo y la 
astrología. Nimrod fue el autor de esta obra. 

11:5 “YHVH bajó a ver la ciudad y la torre 
que habían edificado los hombres”. – La 
palabra usada para “bajó” en hebreo es 
“yarád” (יָרַד) del Strong #3381 que entre 

otras cosas significa: sojuzgar. YHVH estaba 
haciendo un acto de presencia con el 
objetivo de juzgar esta obra. 

11:6 Y dijo YHVH: “Si, siendo un pueblo 
con un sólo idioma para todos, así es 
como han empezado a actuar, entonces 
nada de lo que se propongan hacer estará 



7 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

fuera de su alcance”. – Lo que habían 
pensado hacer no era solamente la torre. 
Esta era solo el medio. El v.4 declara que 
deseaban hacerse a un nombre. Buscaban 
su propia fama. Ese mismo espíritu, el cual 
se podría llamar el espíritu de Bavel, se ve 
en muchos círculos religiosos, en los que 
todo lo que se construye gira alrededor del 
hombre y lo que este realiza, el cual busca la 
fama detrás de un nivel de estudio 
establecido, e inclusive, en una construcción 
de un edificio. Todo con el fin de hacer 
recordar un nombre de hombre y no el 
nombre del Eterno. Por esto, cabe la 
pregunta: Cuando haces algo: ¿Qué buscas, 
tu reconocimiento o la extensión del reino del 
Eterno? Todo se trata del objetivo que 
perseguimos al hacer cualquier acto y no de 
lo que en realidad hacemos. 

11:7 “Así que bajemos y confundamos 
allá su idioma, de modo que ninguno 
entienda el habla del otro”. – Vemos aquí 
lo que se conoce como el “Plural 
Mayestático” en la expresión “bajemos”, que 
corresponde a la forma de hablar de lo reyes 
y de la realeza. Veamos algunos ejemplos 
en la Escritura: Bereshit (Génesis) 1:26a 
Entonces dijo Elohim: “Hagamos al hombre a 
nuestra imagen, según nuestra semejanza” 
(VIN); Daniel 2:36 “Este es el sueño. Y su 
interpretación también la diremos en 
presencia del rey” (VIN); Ezrá (Esdras) 4:18 
“Ahora, la carta que ustedes me enviaron me 
fue leída en traducción” (VIN); Ezrá (Esdras) 
7:13 “Emito aquí una orden de que 
cualquiera en mi reino que pertenezca al 
pueblo de Israel, a sus sacerdotes y a sus 
lewitas y que se sienta impelido a ir a 
Yerushaláim, puede ir contigo” (VIN); Ezrá 
(Esdras) 7:24 “Además, les advertimos que 
no está permitido imponerles tributo, ni 
impuesto ni renta a ninguno de los 
sacerdotes, lewitas, cantores, porteros o 
servidores del templo, ni a otros siervos de 
esta Casa de Elohim” (VIN). Si analizamos el 
Capítulo 12 a la luz del Capítulo 11, vemos 
como se oponen estas dos actitudes y como 
Avraham, al no buscar su propia gloria, 
recibe la fama que estos hombres buscaban: 
Bereshit (Génesis) 12:2 “Haré de ti una 

nación grande y te bendeciré; engrandeceré 
tu nombre y serás una bendición” (VIN). 
Bereshit (Génesis) 12:7-8 YHVH se le 
apareció a Avram y le dijo: “Yo le signaré 
esta tierra a tu linaje”. Y él edificó un altar a 
YHVH que se la había aparecido. 8Desde allí 
se trasladó a la serranía al este de Betel y 
montó su carpa, con Betel al oeste y Ha´Ay 
al este, y edificó allí un altar a YHVH e 
invocó a YHVH por nombre (VIN). Lo que 
edifica este hombre de Elohim es un altar a 
YHVH, no un monumento a su nombre. Si 
queremos bendición, debemos enfocarnos 
en perpetuar el nombre de Elohim y no el 
nuestro. Prioricemos las cosas del Reino: 
Matitiahu (Mateo) 6:33 “Más bien, busquen 
primeramente el reino de Elohim y su justicia 
y todas estas cosas se les darán por 
añadidura” (VIN). 

 

Conclusión 

Las verdades que no debemos olvidar de 
estas lecturas:  

• En Medio de situaciones extremas y de 
gran maldad, siempre se levanta alguien 
en santidad para rescatar los que se 
puedan salvar de esa generación.  

• Todo pecado tiene consecuencias sobre 
nosotros y sobre los demás. 

• Todo el que se exalta, Elohim lo humilla y 
el que se humilla delante Él, es exaltado. 

 

__________________ 

Fin de la Parasháh. 

 

 

 

 

 

 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

8 

Nuestros comentarios obedecen a la 
doctrina establecida en EMC SHALOM 
INTERNACIONAL como Ministerio de la 
Casa de Israel y son pilares que 
defendemos y exponemos en la predicación 
del Único Evangelio que los primeros 
emisarios (shlijim-apóstoles) pregonaron 
con un solo propósito: Restaurar el Reino de 
Israel. Maaseh (Hechos) 1:6 y dirigido a los 
destinatarios establecidos en Iaakov 
(Santiago) 1:1 y Kefá Álef (1 Pedro) 1:1 
“LA CASA PERDIDA DE ISRAEL”. 

El mismo Rab Shaúl (Shaliaj Pablo) emisario 
por excelencia para todos los gentiles, sabía 
de antemano que su foco de alcance era 
solamente las doce tribus dispersas 
llamadas “Ovejas perdidas de la casa de 
Israel” [Melo HaGoim]: Plenitud de los 
gentiles, Maaseh (Hechos) 26:7 Es el 
cumplimiento de esta misma promesa que 
nuestras doce tribus esperan obtener, 
resueltamente haciendo sus actos de 
adoración noche y día; a pesar de esto, ¡es 
en relación con esta esperanza, su Majestad, 
que hoy soy acusado por los judíos! 

Este documento es comentado 
semanalmente en vivo y en directo en 
nuestras clases por internet, cada Shabat de 
9:00 a.m. a 12:30 p.m. (horario del Este de 
E.U.) a través de www.zoom.com y el ID 
para ingresar al canal de EMC SHALOM 
INTERNACIONAL es: ID 4637031177. La 
clave se cambia regularmente y se publica 
en el chat de Telegram. Si usted aún no está 
registrado, por favor escríbanos al email 
emcshalomint@gmail.com. 

Nuestro único deseo a través de este 
material es que tú y los tuyos sean más que 
bendecidos por un entendimiento superior de 
las Escrituras; moviéndonos del mensaje 
subjetivo de hoy y casi místico, a lo objetivo 
del mensaje, con una mayor certeza 
idiomática y envuelto en su ambiente cultural 
respectivo, dándonos así la mayor solidez 
interpretativa de los textos.  

Todos los creyentes en el Elohim de la Biblia 
tienen un común denominador y un solo 
deseo, el cual corresponde a establecer un 
“avivamiento” tan poderoso que traiga la 
presencia de El Rey de reyes y establezca 
su Reino de una vez y para siempre; pero lo 
único que traerá esto a la congregación de 
los santos de Israel es “LA HISTORIA 
BÍBLICA”, el volver al fundamento y a la 
forma inicial de la FE HEBREA. 

Este documento, así como la clase de Torah 
de cada Shabat, corresponde a eso: a 
conocer la historia espiritual de un pueblo, 
“ISRAEL”, y a vivir con el convencimiento de 
que somos la continuación y conclusión de 
esta hermosa historia de amor. Como se 
puede vincular o relacionar  

Estamos muy agradecidos por tus aportes a 
nuestro ministerio. Nos está permitiendo ir a 
mayor excelencia. 

https://www.PayPal.me/emcshalom  

 

SHALOM LEKULAM. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ingresa a nuestro canal 

de WhatsApp (escanea el 

código QR) 

 

http://www.gotomeeting.com/
http://www.zoom.com/
http://www.gotomeeting.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com
https://www.paypal.me/emcshalom


9 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

 

 


