
1 

Ingresa a nuestro canal de 
Telegram (escanea el 

código QR) 

  

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
PARASHÁ 37 SHELÁJ LEJÁ | NÚMEROS 13:1 - 15:41 

Prohibida toda reproducción lucrativa - Utilizar bajo permiso. 

 

Para más información puede ubicarnos por medio de nuestra página web www.emcshalom.com  
también a través de nuestro canal en YouTube EMC Shalom Internacional 

y puedes escribirnos a nuestro correo emcshalomint@gmail.com

 

Aliyot de la Toráh:  
1. 13:1-20 
2. 13:21-14:7 
3. 14:8-25 
4. 14:26-15:7 
5. 15:8-16 
6. 15:17-26 
7. 15:27-41 
8. Maftir 15:38-41 

Haftaráh: Yehoshúa (Josué) 2:1-24 

Brit Hadasháh: Yojanán (Juan) 7:1-8:47 - 
Ivrim (Hebreos) 3:7-19 

SHELÁJ LEJÁ: significa “Envía para ti” 

 

Primera aliyá, 13:1-20 

13:1-2 Yahweh le habló a Mosheh y le dijo: 
“Envía unos hombres a explorar la tierra 
de Kenaan, que le voy a dar al pueblo 
yisraelita; envía un hombre por cada una 
de sus tribus ancestrales, cada uno un 
capitán entre ellos”. – Usaremos para el 
entendimiento del verso 2 la versión Kadosh 
Israelita Mesiánica con el fin de dejarlo mejor 
establecido en su Peshat (Interpretación 
Literal - primer nivel de estudio exegético) 
Bamidbar (Números) 13:2 "Envía de parte 
tuya hombres a reconocer la tierra de 
Kenaan, la cual Yo estoy dando a los hijos 
de Yisra'el. De cada tribu ancestral manda 
a alguien que sea príncipe en su tribu" 
(BKIM). 

“Envía de parte tuya”. Las primeras palabras 
hebreas en este pasuk (verso) “Sheláj Lejá” 
 ”significan literalmente “envía para ti (שׁלח־לך)
o “envía por ti”. Es importante ubicarnos 
históricamente en este momento, en el 
segundo año después de la salida de Egipto, 
en el momento en el que los israelitas se 
aproximaron a la tierra que se les había 
prometido y estuvieron a once días de entrar 

en ella; a la que no entraron en ese momento 
si no hubieran pecado. Mosheh entonces dijo 
a ellos: “¡Ved! Elohim ha colocado la tierra 
delante de vosotros. Dirigíos al norte y 
ocupadla”. Más los israelitas contestaron: “En 
vez enviemos hombres para explorar la tierra 
para nosotros” ¿Pero qué necesidad hay para 
tal exploración de la tierra? Pregunto Moshé: 
“Elohim nos prometió”, replicaron, “que 
inmediatamente al entrar a la tierra nosotros 
disfrutaríamos todo beneficio y tendríamos 
abundantes posiciones, diciendo, cf. Devarim 
(Deuteronomio) 6:11 “[Ustedes también 
tendrán] casas llenas de todas las cosas que 
no pusieron allí, cisternas terminadas que no 
excavaron, y viñas y olivos que no plantaron”. 
Sin embargo, cuando los cananeos escuchen 
de nuestra llegada para tomar posesión de la 
tierra, ellos excavarán hoyos y ocultarán 
refugios bajo la tierra donde esconderán 
todas sus posesiones. Así, cuando entremos 
a la tierra finalmente no hallaremos nada y la 
promesa de Elohim se volverá nula y vacía. 
Por tanto, despachemos espías para hallar 
todos estos lugares ocultos y ellos sabrán 
donde estarán todos estos tesoros 
escondidos para ser desenterrados. Esta es 
la verdadera intención de las palabras: “Envía 
hombres delante de nosotros para ‘explorar’ 
(jafor) la tierra”, lo cual se entiende también 
como, “Enviemos hombres que observen las 
‘excavaciones’ (jafirot) y los lugares de 
escondite construidos por los cananeos para 
el propósito de esconder sus posesiones”. 
Nuestro deseo de enviar espías delante no 
está impulsado por duda acerca de la calidad 
de la tierra. En el momento que Mosheh 
escuchó estos argumentos, él concluyó que 
la idea ciertamente tenía mérito e incluso le 
interesó, como está revelado en Devarim 
(Deuteronomio) 1:23 “La idea me pareció 
buena a mí, así que escogí doce hombres de 
entre ustedes, uno de cada tribu” (BKIM).  

No obstante, vaciló en enviarlos sobre la base 
de su propio juicio. Así que dijo: “Iré y 

http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com


EMC SHALOM INTERNACIONAL 

2 

consultaré a YHWH para ver si EL concuerda 
conmigo”. Cuando Mosheh fue a consultar la 
“Shejiná” de Elohim Él le dijo: “Ellos son 
capaces de conducirte a conclusiones 
erróneas, pues tu eres carne y hueso y no 
sondeas los lugares ocultos en lo recóndito 
de sus corazones. Te dicen que es para 
localizar los lugares de atesoramiento. Pero 
Yo, que pongo a prueba los interiores de los 
hombres, sé que lo que los impulsa es una 
falta de fe en Mí. A pesar de que ya les he 
dicho que es una buena tierra, desean saber 
la calidad de dicha tierra. Tampoco es la 
primera vez que ellos revelan una falta de fe 
en Mis Palabras; Ya en Egipto habían 
comenzado a ofenderme de esta manera. No 
diré más acerca de esta mentira. Si tu deseas, 
envíalos”. Esta respuesta del Eterno está 
indicada en sus Palabras: “Envía hombres 
por ti mismo”, lo cual es una alusión a 
“enviarlos será tu decisión – una expresión de 
lo que tú quieres. Yo no tomo parte en esta 
mentira”. Otra interpretación que puede darse 
de las palabras “Por ti mismo”, es la de 
decirnos que Elohim dijo a Moshé: “Aun 
cuando ellos ya han decidido despachar 
espías, la decisión final de enviarlos será 
tuya; de otro modo, constituirá una 
insurrección contra ti – y ¡ay! de la 
generación donde todos son líderes. Tú 
serás el que despachará a quienquiera que 
desees. Pero por cuanto ellos no tuvieron fe 
en Mí, no serán privilegiados de ver la tierra 
cuando el tiempo llegue para Mi de legarla”.  

Bajo el pensamiento hebreo y respaldado en 
el entendimiento del matrimonio, veamos el 
siguiente relato. Es como un rey que había 
dispuesto el casamiento de su hijo con una 
mujer que poseía toda virtud en ropas, 
riqueza y familia. Pero el hijo dijo: “Deseo 
verla, pues no creo lo que tú dices”. El padre 
se enfureció ante la falta de confianza de su 
hijo, pero supo que, si no mostraba a la mujer, 
el hijo concluiría que ella era rústica. 
Entonces el rey dijo: “Te mostrare a la mujer 
para que no puedas decir que quiero 
conducirte a conclusiones erróneas y que 
estoy mintiendo, pero juro que no tú, sino tu 
hijo, la desposará”. Así fue como el Eterno 
más adelante les dice: Bamidbar (Números) 

14:23 “No verán la tierra sobre la cual juré a 
sus padres. Todos los que me despreciaron, 
no la verán” (BTX3).  

Recordemos una vez más el poder que 
emana el lenguaje Kadosh y que El Eterno 
todo lo tiene cubierto. Es por eso que la 
sentencia de parte del Eterno dice: “Envía de 
parte tuya hombres a reconocer la tierra de 
Kenaan, la cual Yo estoy dando a los hijos de 
Yisra'el (Bené Israel)”. La palabra “hijos” está 
antes que Israel. Este es un pasaje que 
enseña mucho del liderazgo del Eterno y lo 
que Él ha establecido para bendición de los 
suyos. Mosheh instruyó a los hombres a obrar 
u operar bajo un líder; no podían ser todos 
cabezas y príncipes, así como indica la 
secuencia de las palabras en el pasuk 3 
“Moshé los envió a ellos…todos los hombres 
eran dirigentes”. 

13:3 “Así que Mosheh, por orden de 
Yahweh, los envió desde el desierto de 
Parán. Todos los hombres eran dirigentes 
de los yisraelitas”. – Este pasaje nos 
muestra algo delicado y es la palabra 
“dirigentes”, lo cual quiere decir, líderes y 
cabezas. Esta condición fue la que a la postre 
trajo el caos, desorden y fuertes 
consecuencias a ese Israel; aunque no a sus 
hijos (bené). El desenlace lo irá dando la 
misma Toráh. ¡Continuemos! 

13:4 “Y estos eran sus nombres: De la 

tribu de Reuvén, Shamúa hijo de Zakur”. 

13:5 “De la tribu de Shimón, Shafat hijo de 

Jorí. 

13:6 “De la tribu de Yahudah, Kalev hijo de 

Yefuné. 

13:7 “De la tribu de Yissakhar, Yigal hijo de 

Yosef. 

13:8 “De la tribu de Efráyim, Hoshea hijo 

de Nun. 

13:9 “De la tribu de Binyamín, Paltí hijo de 

Rafú. 



3 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

13:10 “De la tribu de Zevulún, Gadiel hijo 

de Sodí. 

13:11 “De la tribu de Yosef, es decir, la 

tribu de Menasheh, Gadí hijo de Susí. 

13:12 “De la tribu de Dan, Amiel hijo de 

Guemalí. 

13:13 “De la tribu de Asher, Setur hijo de 

Mikhael. 

13:14 “De la tribu de Naftalí, Najbí hijo de 

Wofsí. 

13:15 “De la tribu de Gad, Gueuel hijo de 

Makí.” 

13:16 “Estos eran los nombres de los 
hombres que Mosheh envió a explorar el 
país; pero Mosheh le cambió el nombre a 
Hoshea hijo de Nun y le puso Yahoshúa”. 
– Estos eran, desde su nacimiento, los 
nombres de los hombres enviados como 
espías excepto el de Yehoshúa (Josué - 
 cuyo nombre anterior, hasta que (יהושׁע
Mosheh lo cambia, era “Hoshea” (Oseas - 
 La misma Toráh lo llamaba así .(הושׁע
anticipadamente. ¿Cuál fue la razón de este 
cambio de nombre? Se le agregó la décima 
letra “Yod” ( י ), entre otras cosas, porque 
Mosheh vio proféticamente que a él se le 
entregarían las diez (10) porciones de 
tierra en Israel, las cuales correspondían a 
los diez exploradores que la difamarían. 
Kalev fue recompensado con Hebrón. 
Shofetim (Jueces) 1:20 “Ellos dieron Hevron 
a Kalev, como Moshé había dicho que se 
haría; y de allí echó a los tres hijos de Anak. 
[Sheshai, Ajiman y Talmai]” (BKIM). La Toráh 
se refiere a Yehoshúa (Josué) antes de ser 
cambiado su nombre por Mosheh: Shemot 
(Éxodo) 17:13 “Por tanto, Yahoshúa derrotó 
a Amalek, pasando a su gente por la espada” 
(BKIM). Shemot (Éxodo) 33:11 “YAHWEH 
hablaba con Moshé cara a cara, como un 
hombre habla con su amigo. Luego regresaba 
al campamento; pero el joven que era su 
asistente, Yahoshúa el hijo de Nun, nunca 
salía de adentro del Tabernáculo” (BKIM). 
Este hecho da a entender la conclusión de 

otros estudiosos de Toráh, quienes afirman 
que Mosheh nunca cambió el nombre de 
Yehoshúa (Josué). En cuanto a este versículo 
la Toráh puede expresar que Mosheh oró al 
Eterno a favor de Yehoshúa (Josué) para que 
lo fortaleciera y no escuchara el consejo de 
los otros espías.  

La palabra hebrea “Yehoshúa” ( יהושׁע) 
equivale a “Yod He Hoshea” YAH Ayudando 
si ellos difamaran de la tierra. De igual forma, 
quiere decir YAH Salvando, fórmula que nos 
enseña “Quién era nuestro Salvador, YAH 
mismo entre nosotros, “Emmanu-Él” (Elohim 
con nosotros); que nuestro “Yehoshúa - 
YESHÚA” es “YAHVÉH SALVANDO”. Si 
seguimos buscando las sombras proféticas 
del Mashíaj y su Redención para Israel, 
podemos ver que estos diez territorios 
pertenecen a las diez tribus perdidas de la 
Casa de Israel. Esta es otra sombra de 
Efráyim (Casa del Norte) que sería redimida 
por YESHÚA EL MASHÍAJ. 

Yehoshúa (Josué) es un personaje bíblico 
muy relevante para todos los que estudiamos 
la Toráh, puesto que es quien sucede a 
Mosheh; es el encargado de ingresar el 
pueblo a la Eretz Israel. Este varón, con 
nombre profético de “salvación”, es quien 
gobernaría a Israel después del tiempo de 
vida de Mosheh (120 años), lo que nos lleva 
a contar 120 Iovel (Jubileo). Un Iovel equivale 
a 50 años. Entonces, 120 años multiplicado 
por 50 nos da 6000 años. Por el encabezado 
de su libro, nos damos cuenta de que es 
prioritario conocer los detalles de Yehoshúa 
(Josué) de la misma manera en la que 
indagamos y escudriñamos los libros de la 
Toráh. Yehoshúa (Josué) 1:1-9 “Después de 
la muerte de Moisés, siervo de YHVH, 
aconteció que YHVH habló a Josué ben Nun, 
ministro de Moisés, diciendo: Moisés mi 
siervo ha muerto. Ahora pues levántate, cruza 
este Jordán tú y todo este pueblo, a la tierra 
que doy a los hijos de Israel. Como dije a 
Moisés: todo lugar que pise la planta de 
vuestro pie lo he entregado a vosotros. Desde 
el desierto y este Líbano hasta el gran Río, el 
río Éufrates, toda la tierra de los heteos hasta 
el mar Grande, hacia la puesta del sol, serán 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

4 

vuestros términos. Nadie te podrá resistir en 
todos los días de tu vida. Como estuve con 
Moisés, estaré contigo. No te dejaré ni te 
desampararé. Esfuérzate y sé valiente, 
porque tú harás que este pueblo herede la 
tierra que juré a sus padres que les daría. 
Solamente esfuérzate y sé muy valiente, 
cuidando de hacer conforme a toda la Ley que 
mi siervo Moisés te ordenó. No te apartes de 
ella ni a diestra ni a siniestra, para que tengas 
buen éxito dondequiera que vayas. No se 
aparte de tu boca el libro de esta Ley. De día 
y de noche meditarás en él, para que cuides 
de hacer conforme a todo aquello que está en 
él escrito, porque entonces harás próspero tu 
camino, y tendrás buen éxito. ¿No te lo estoy 
ordenando Yo? ¡Esfuérzate pues y sé 
valiente! No te intimides ni desmayes, porque 
YHVH tu Dios está contigo dondequiera que 
vayas” (BTX3).  

Podemos ver que el nombre largo de 
Yehoshúa significa que “YAH es el que salva”, 
como está escrito en Yeshayah (Isaías) 
43:11 “Yo, aun Yo, soy YAHWEH; fuera de mí 
no hay salvador” (BKIM); Yeshayah (Isaías) 
45:21 “¡Qué se pongan en pie y presenten su 
caso! En verdad, que juntos tomen consejo. 
¿Quién predijo esto hace mucho tiempo, lo 
anunció en tiempos ya pasados? ¿Fui Yo, 
YAHWEH? No hay otro Elohim aparte de mí, 
Elohim justo y Su Mashíaj; [ejad] no hay 
ninguno aparte de mí” (BKIM); Hoshea 
(Oseas) 13:4 Pero Yo soy YAHWEH tu 
Elohim, [que establece los cielos y crea la 
tierra, cuyas manos han formado todo el 
ejército del cielo, pero no te los enseñé a ti, 
para que no fueras tras ellos] y Yo te traje 
desde la tierra de Mitsráyim; y tú no 
conocerás ningún Elohim fuera de mí, ningún 
Salvador aparte de Mí” (BKIM); 1 Timoteo 1:1 
“De: Shaúl, un emisario del Mashíaj Yeshúa 
por orden de YAHWEH nuestro Salvador, y 
del Mashíaj Yeshúa nuestra esperanza” 
(BKIM);  1 Timoteo 2:3 “Esto es lo que 
YAHWEH nuestro Salvador considera como 
bueno, esto es lo que alcanza Su aprobación” 
(BKIM). Si YAH, el Padre Eterno, es el único 
Salvador, ¿cómo es que ahora un hombre, 
Yeshúa recibe el título de Salvador? Está 
escrito en Lucas 2:11 En este mismo día, en 

el pueblo de David, nació para ustedes un 
Salvador, que es el Mashíaj, el Adón” (BKIM); 
Yohanán (Juan) 4:42 Ellos dijeron a la mujer: 
"Ya nosotros no confiamos por lo que tú dijiste, 
porque que hemos oído por nosotros mismos. 
Nosotros sabemos por cierto que este 
hombre es realmente el Salvador del mundo” 
(BKIM). 

Para un mejor entendimiento, tomaremos 
algunos pasukim (versículos) del pasaje de 
los nombres de los espías. 

13:6 “De la tribu de Yahudah, Kalev hijo de 
Yefuné”. – Kalev fue hijo de Jezrón, hijo de 
Perets, hijo de Iehudáh, cf. Divré Hayamin 
Álef (1 Crónicas) 2:3-5, 18. Kalev 
representaba la tribu de Iehudáh. Toma una 
relevancia importante, puesto que de la 
misma manera que Yehoshúa, representaría 
y tomaría autoridad sobre las diez tribus, 
personificando el marco profético de “La 
Casa del Norte” o “Casa de Efráim”, así 
como Kalev representando el marco profético 
de Iehudáh “Casa del Sur” o “Casa de 
Yehudah”. Es decir, que desde aquí están 
representados los dos pueblos que tomarían 
la relevancia para ingresar a Eretz Israel. 
Kalev tenía un espíritu muy hermoso. Su 
nombre significa “como el corazón”. Él hacía 
las cosas de corazón y con entrega al Eterno. 
Junto con Yehoshúa, fue el único de todos los 
que fueron contados dentro de los que 
salieron de Mitsráyim (Egipto), que entró a la 
Tierra Prometida.  

Esto nos habla de la entrega del corazón de 
este hombre: Yahoshúa (Josué) 14:10-13 
“Ahora mira, YAHWEH me ha mantenido vivo 
estos cuarenta y cinco años, como Él dijo que 
haría, desde el momento que YAHWEH dijo 
esto a Moshé, cuando Yisra'el pasaba por el 
desierto. Hoy yo tengo ochenta y cinco años 
de edad, pero estoy tan fuerte hoy como en el 
día que Moshé me mandó – yo estoy tan 
fuerte hoy como lo estaba entonces, ya sea 
para la guerra o simplemente para ir de aquí 
para allá; por lo tanto, dame este monte, del 
que YAHWEH habló en ese día; porque tú 
oíste como los Anakim estaban allí con 
ciudades grandes y fortificadas; quizás 



5 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

YAHWEH estará conmigo, y yo los echaré 
fuera, como YAHWEH dijo." Yahoshúa lo 
bendijo y le dio Hevron a Kalev el hijo de 
Yefuné como su herencia” (BKIM). Kalev 
tenía 40 años al momento de ser enviado 
como explorador. Él junto con Yehoshúa 
(Josué) fueron dos varones dignos de imitar; 
nos marcaron un camino cierto de cómo 
seguir al Elohim verdadero, YAHVEH 
TZVAOT. 

13:8 “De la tribu de Efrayim, Hoshea el hijo 
de Nun”. – El mismo Yehoshúa como lo 
acabamos de ver, el líder del pueblo de Israel 
a quien Elohim usó para dirigir el inicio de la 
conquista de la tierra de Kenaán, era efraimita, 
hijo de Nun. Fue ayudante cercano de 
Mosheh, “uno de sus jóvenes” cf. [Bamidbar 
(Números) 11:28]. Luego fue su sucesor. 
Originalmente su nombre era Hoshea 
(Oseas) que significa salvado o salvación, 
pero Mosheh se lo cambió a Yehoshúa que 
significa: “YAH es Salvación”. Bamidbar 
(Números) 13:16. [Lockward, Alfonso: Nuevo 
Diccionario de La Biblia. Editorial Unilit., 
Miami, 2003, s.600].  

El nombre Yehoshúa o Yahoshúa es 
equivalente a Yeshúa y podemos verlo 
justamente como una tipología de Yeshúa: 

▪ Yehoshúa, líder del pueblo de Israel, 
usado por el Eterno para dirigir el inicio de 
la conquista de la tierra de Kenaan: 
Bamidbar (Números) 11:28. Yeshúa nos 
otorga la entrada en la tierra prometida. 
Romiyim (Romanos) 5:1-2 “Por tanto, 
habiendo sido declarados justos por la fe, 
tenemos paz ante Dios mediante nuestro 
Adón Yeshúa. Por medio de Quien 
también hemos obtenido derecho de 
entrada, a esta gracia en la cual estamos 
firmes, y nos gloriamos en la esperanza de 
la gloria de Dios” (BTX3); Qorintiyim Bet 
(2 Corintios) 5:19 “Esto es, que Dios 
estaba en Yeshúa reconciliando al mundo 
consigo mismo, no tomándoles en cuenta 
sus pecados, y puso en nosotros la 
palabra de la reconciliación” (BTX3); 
Hitgalut (Apocalipsis) 5:10 “Y los has 
hecho para nuestro Dios, un reino de 

sacerdotes, ¡y reinarán sobre la tierra!” 
(BTX3).  

▪ Yehoshúa fue escogido para dirigir la 
pelea contra Amalec en Refidim que 
terminó en victoria: Shemot (Éxodo) 
17:8-15. Teniendo en cuenta la tipología 
de Mashiaj, podemos decir que Yeshúa 
fue escogido para pelear nuestra batalla 
contra las tinieblas y salió vencedor. 
Qolosiyim (Colosenses) 2:15 “Y 
habiendo en ella desarmado 
completamente a los principados y a las 
potestades, los exhibió públicamente en el 
desfile triunfal” (BTX3). 

▪ Cuando Mosheh volvió a subir al monte, 
Yehoshúa nunca se apartaba de en medio 
del Tabernáculo: Shemot (Éxodo) 33:11. 
Se manifestó en él un deseo por estar 
siempre en las cosas de Elohim: Lucas 
2:48-49 “Y al verlo, se sorprendieron y su 
madre le dijo: Hijo, ¿por qué nos hiciste 
esto? ¡He aquí tu padre y yo te hemos 
buscado angustiados! Les dijo: ¿Por qué 
me buscabais? ¿No sabíais que es 
necesario que esté en las cosas de mi 
Padre?” (BTX3). 

▪ El celo de Yehoshúa se manifestó en su 
deseo de impedir que Eldad y Medad 
profetizaran, porque lo hacían en el 
campamento y no en el Tabernáculo: 
Bamidbar (Números) 11:28. Yeshúa 
también vivió en un gran celo por el 
Templo de Elohim. Yohanán (Juan) 2:17 
“Recordaron sus discípulos que está 
escrito: El celo de tu Casa me consumirá” 
(BTX3).  

▪ Elohim le llenó de Su “Espíritu” para 
realizar Su obra: Devarim 
(Deuteronomio) 34:9; Lucas 4:18 “El 
Espíritu del Señor está sobre mí, por 
cuanto me ha ungido para dar buenas 
nuevas a los pobres; me ha enviado a 
sanar a los quebrantados de corazón; a 
pregonar libertad a los cautivos, y vista a 
los ciegos; a poner en libertad a los 
oprimidos;” (RV60). 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

6 

Segunda aliyá, 13:21 - 14:7 

13:25 “Al cabo de cuarenta días 
regresaron de explorar la tierra”. – Según 
el Midrash, la noche en la que volvieron de la 
expedición fue el noveno día del quinto mes 
llamado Av (9 de Av), el mismo día en el que, 
según la tradición, los hijos de Israel iniciaron 
el culto al becerro de oro. Esa noche Elohim 
juró que los hijos de Israel iban a ser 
dispersados entre las naciones, como está 
escrito en el Tehilim (Salmo) 106:24-27 
“Ellos rechazaron la tierra hermosa, no 
confiaron en la promesa de Él; y murmuraron 
en sus tiendas, no escucharon a la voz de 
YAHWEH. Por lo tanto, alzando su mano 
contra ellos, Él juró destruirlos en el desierto, 
y dispersar su zera entre las naciones y 
regarlos por todos los países” (BKIM). 

A través de la historia iahudita se registran 
delicados acontecimientos en esa fecha. En 
ese día: fueron destruidos ‘Los Dos Templos’, 
fue derrotada ‘La última revuelta de los 
iahuditas contra Roma’ en el año 135, fueron 
‘Expulsados los iahuditas de España’ en el 
año 1492; entre otros eventos trágicos en la 
historia iahudí. El 9 de Av, en hebreo “tishá 
be-av” (תשעה באב), es un día de ayuno y luto 
nacional para el pueblo iahudita. Sin embargo, 
el profeta promete que se convertiría en un 
día de alegría, como está escrito en 
Zekharyah (Zacarías) 8:19 “Así dice 
YAHWEH-ha´Elyón: "Los días de ayuno de 
los meses cuarto, quinto, séptimo y décimo 
tienen que ser tiempos de alegría, 
contentamiento y regocijo para la casa de 
Yahudáh, y para buenas Festividades, y 
ustedes se regocijarán; y amarán la verdad y 
el Shalom” (BKIM).  

Una condición más se desprende del acto de 
“explorar la tierra” y es el hecho que, desde 
antes de salir a la misión, ya estaban 
caminando con una mala inclinación, ya que 
de la misma manera como se movieron en su 
recorrido, así fue hasta llegar a dar el informe. 
Todos conocemos las palabras negativas y el 
pecado que perpetraron 10 de los 12 
enviados: “Lashón Hará” (lengua maligna), 

mala palabra en contra de la tierra. Este acto 
los descalificó de poseerla. 

13:30 “Kalev mandó callar al pueblo 
delante de Mosheh y dijo: “De todos 
modos subamos y tomaremos posesión 
de ella, porque de seguro la venceremos””. 
– Kalev fue un hombre que habló por medio 
de las promesas del Eterno; él no se dejó 
llevar por lo que los ojos vieron, él era un 
hombre con un corazón correcto y no habló 
de las circunstancias, habló como aquellos 
que conocen al Elohim que hizo la promesa: 
Kefá Bet (2 Pedro) 1:3-7 “Su divino poder 
nos ha concedido todas las cosas que atañen 
a la vida y a la piedad por medio del 
conocimiento de aquel que nos llamó por su 
propia gloria y excelencia. Mediante ellas se 
nos han dado preciosas y grandísimas 
promesas, para que por ellas lleguen a ser 
ustedes participantes de la naturaleza divina, 
después de haber escapado de la corrupción 
que hay en el mundo debido a las bajas 
pasiones. Por esta misma razón, pongan todo 
empeño en añadir a su fe, virtud; a la virtud, 
conocimiento; al conocimiento, dominio 
propio; al dominio propio, perseverancia; a la 
perseverancia, devoción; a la devoción, 
afecto fraternal; y al afecto fraternal, amor” 
(VIN). 

13:31-32 Pero los hombres que habían 
subido con él dijeron: “No podemos atacar 
a esa gente, porque es más fuerte que 
nosotros”. Así esparcieron calumnias 
entre los yisraelitas acerca de la tierra que 
habían explorado, diciendo: “El país que 
atravesamos y exploramos es una tierra 
que devora a sus habitantes. Toda la gente 
que vimos en ella son hombres de gran 
estatura”. – Los exploradores hablaban 
palabras negativas que iban en contra de las 
palabras y promesas del Eterno. 
Humanamente hablando tenían razón, pero el 
pueblo del Eterno no ha sido llamado a 
caminar de manera natural, sino sobrenatural. 
Por lo tanto, la única manera de poder 
conquistar la tierra era por medio de la ayuda 
del Eterno. Estos hombres no quisieron 
confiar en las promesas de YAHVÉH y 
solamente evaluaban las cosas de manera 



7 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

natural. Ellos no tenían Emunáh (fe 
obediente), por lo tanto, no recibieron lo que 
el Eterno había prometido. Como está escrito 
en Ivrim (Hebreos) 4:1-2 “Temamos por 
tanto nosotros, no sea que permaneciendo 
aún la promesa de entrar en su reposo, 
alguno de vosotros parezca no haberlo 
alcanzado. Porque, así como a ellos, también 
a nosotros se nos ha predicado la buena 
nueva; pero no les benefició la palabra de la 
predicación, por no ir acompañada de la fe 
por parte de los que la habían oído” (BTX3); 
Yaaqov (Santiago) 1:2-6 Hermanos míos, 
tened por sumo gozo cuando os veáis 
cercados de diversas pruebas, sabiendo que 
la prueba de vuestra fe produce paciencia. Y 
dejad que la paciencia tenga su obra 
completa, para que seáis perfectos y cabales, 
sin que os falte cosa alguna. Y si alguno de 
vosotros carece de sabiduría, pídala al que da, 
a Dios, que da a todos generosamente y sin 
reproche, y le será dada. Pero pida con fe, no 
dudando nada, porque el que duda es 
semejante a una ola del mar, impelida y 
zarandeada por el viento (BTX3). 

Las palabras que se esparcieron como 
calumnias entre los israelitas acerca de la 
tierra que habían explorado, fueron palabras 
de difamación en contra de la tierra prometida. 
La forma en la que lo hicieron los llevó a 
recibir su sentencia de muerte. No debemos 
hablar mal de la tierra de Israel; no podemos 
decir mal de lo que ha sido bendecido por el 
Eterno y menos del territorio que es cuidado 
por YAHVÉH de forma tan especial: Devarim 
(Deuteronomio) 11:12 “Es La Tierra que 
YAHWEH su Elohim cuida. Los ojos de 
YAHWEH su Elohim están siempre sobre ella, 
desde el comienzo del año hasta el final del 
año” (BKIM). Hoy tenemos ejemplos 
palpables, personalidades, entidades y aún 
gobiernos que, desconociendo estos 
principios espirituales, ejecutaron sentencia 
contra ellos mismos y sobre todo su marco de 
influencia y han recibido las consecuencias 
de sus actos y de sus palabras. Las palabras 
y los actos de bendición para Israel operan de 
igual forma, tanto para la tierra, como para el 
pueblo: Bereshit (Génesis) 12:3 “Yo 
bendeciré a aquellos que te bendigan, pero 

maldeciré a cualquiera que te maldiga; y por 
ti todas las tribus de la tierra serán 
bendecidas” (BKIM). 

14:1 “Toda la comunidad irrumpió en una 
gran gritería y el pueblo lloró aquella 
noche”. – Vemos en este pasaje la facilidad 
con la que el conglomerado cae presa de la 
desilusión por las palabras negativas de los 
hombres. Esto confirma la naturaleza caída y 
pecaminosa del ser humano; nos muestra el 
miedo y la mente de esclavitud que 
embargaba a esta generación. Una nación 
con estas características no tenía opción de 
disfrutar de las bendiciones establecidas por 
el Eterno, puesto que todas ellas, dependen 
del grado de confianza que cada uno de los 
suyos posea y camine en Su dirección, sin 
ninguna vacilación: Yaaqov (Santiago) 1:6-8 
“Pero pida con fe, sin dudar nada. Porque el 
que duda es como una ola del mar que el 
viento mueve y agita de un lado a otro. No 
piense alguien así que recibirá cosa alguna 
de Yahweh, siendo un indeciso e inestable en 
todos sus caminos.” (VIN); Qorintiyim Bet (2 
Corintios) 1:20 “Porque cuantas promesas 
YAHWEH ha hecho, todas encuentran el "Sí" 
en relación con Él, ésta es la razón por la cual 
por medio de Él decimos el "Amen" cuando 
damos gloria a YAHWEH” (BKIM).  

El pasuk siguiente confirma la mentalidad de 
esclavos que estos hombres tenían y que 
YHVH no iría a permitir que ingresaran a la 
tierra de la promesa. 

14:3 “¿Por qué Yahweh nos está llevando 
a esa tierra, para que caigamos a espada? 
¡Nuestras esposas y nuestros hijos serán 
botín! ¡Sería mejor que regresáramos a 
Mitsráyim!”. – Esta es la prueba más clara y 
contundente para cada uno de nosotros. Si 
eres de los que añoran el pasado o de lo que 
se dejó atrás y prefieres coquetear con la 
vieja naturaleza, esto solo quiere decir una 
cosa: sigues siendo esclavo y no has muerto 
a la vieja naturaleza y mucho menos no has 
nacido de nuevo. Todo lo nuevo que el Eterno 
tiene para los suyos, debe ser depositado en 
odres nuevos, es decir, en mentes renovadas, 
como lo dice Rab Shaúl en Romiyim 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

8 

(Romanos) 12:2 “No os adaptéis al mundo, 
sino sed transformados por la renovación de 
la mente, para que comprobéis cuál es la 
voluntad de Dios: Lo bueno, lo aceptable y lo 
perfecto” (BTX3). Si no trasformamos nuestra 
manera de pensar (traje viejo, vasija vieja); si 
no renovamos nuestro entendimiento, 
cualquier información de carácter celestial, 
espiritual y trascendental, no tendrá asidero 
en nosotros. La fermentación, que es la 
renovación misma de la verdad en nosotros, 
puede causar un colapso interno, puesto que 
las ideas viejas no podrán reconocer, aceptar 
y consolidar los nuevos criterios de vida 
obediente y llena de confianza, de Emunáh 
en las promesas de YAHVÉH a los suyos: 
Matityah (Mateo) 9:16-17 “16 Nadie pone un 
remiendo de tela nueva en un vestido viejo, 
porque el remiendo tira del vestido y la rotura 
se hace peor. Tampoco echan vino nuevo en 
odres viejos, porque los odres se rompen, el 
vino se derrama, y los odres se echan a 
perder. Más bien, echan vino nuevo en odres 
nuevos, y ambos se conservan”. (VIN) 

14:4 Y se decían unos a otros: 
“Nombremos un cabecilla y regresemos a 
Mitsráyim”. – Esta forma de pensamiento 
democrático y participativo para tomar 
decisiones, no es el plan divino; el resultado 
de un consenso como este, habría permitido 
que Israel regresara a la esclavitud. El 
gobierno del Eterno funciona de forma 
diferente y es, el mismo YHVH quien gobierna, 
dirige, cuida y sustenta a su pueblo. 

 

Tercera aliyá, 14:8-25 

14:8 “Si Yahweh se agrada de nosotros, él 
nos introducirá en esa tierra, una tierra 
que fluye leche y miel, y nos la dará”. – 
Este pasuk es clave en esta parashá por 
varias razones. No solo es la defensa que 
Yehoshúa y Kalev hacen por presentar un 
informe correcto ante la asamblea de Israel 
con respecto a la Tierra Prometida, sino la 
manifestación consecuente de la promesa del 
Eterno para su pueblo: Una tierra que fluye 
leche y miel. Ellos estaban claros, no solo en 

lo que YAHVÉH les había prometido, sino que, 
el entendimiento de ellos reposaba en las 
grandezas y maravillas que el Eterno “ya 
había manifestado”, desde la poderosa 
liberación en Mitsráyim, así como todos los 
prodigios y sustentos vividos hasta ese 
tiempo en el desierto.  

Hoy nosotros sabemos, a diferencia del 
pasado, que seremos llevados directamente 
a Israel para el establecimiento del Reino del 
Eterno. El problema nuestro en este tiempo 
es que, de igual forma que los diez espías 
dieron un mal informe, nosotros en el lugar 
donde YAHVÉH nos ha puesto, estemos 
dando un mal informe día a día, mirando 
hacia otros lugares, sin haber esperado el 
establecimiento de las promesas en el lugar o 
ciudad donde estamos. Creemos que 
cambiando de lugar o de ciudad nos dará las 
promesas de bendición y no funciona así; el 
verso dice: “Si Yahweh se agrada de 
nosotros”. Amados hermanos, Israel está 
disponible para nosotros con la Segunda 
Venida de Mashíaj; pero mientras este 
inminente acontecimiento llega a nosotros, la 
promesa de bendición está establecida en la 
ciudad o lugar donde estamos: Yirmeyah 
(Jeremías) 29:5-7 “Edifiquen casas para 
ustedes, y vivan en ellas. Planten huertos y 
coman lo que ellos producen. Escojan 
mujeres para casarse, tengan hijos e hijas. 
Escojan esposas para sus hijos, y den a sus 
hijas a hombres en matrimonio, para que 
tengan hijos e hijas -multiplíquense allí, no 
disminuyan. Busquen el Shalom de la ciudad 
a la cual Yo los hice deportar, y oren a 
YAHWEH por ella; porque el Shalom de 
ustedes está ligado al Shalom de ella” (BKIM). 
Muchos de nosotros por no tener claro cómo 
es que el Eterno opera con su pueblo, 
estamos poniendo nuestros ojos en otros 
lugares, en otras ciudades y hasta en otros 
países, ¡COMO SI EL ELOHIM DE ISRAEL, 
A QUIEN SERVIMOS Y OBEDECEMOS, NO 
TUVIERA EL PODER Y LA FIDELIDAD DE 
PROSPERARNOS EN EL LUGAR DONDE 
NOS PUSO!  

Algo que nos diferencia del bendecido pueblo 
iahudita (nuestros hermanos mayores, por 



9 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

quienes rogamos protección y más bendición), 
es que ellos tienen claro que su bendición 
depende de la cercanía que ellos tengan de 
Elohim, a través, por ejemplo, de la adoración 
en sus sinagogas. Es por eso que, como 
prioridad de bendición, sus casas están cerca 
de la sinagoga “donde el Eterno los ha 
plantado”, hasta adquirir el fruto de bendición 
prometido a los que obedecen. “¡No miran 
hacia…! sino que ¡Esperan, hasta que…!”. 
Otro principio poderoso de bendición, libertad, 
prosperidad y completo Shalom, reposa en el 
entendimiento que tienen acerca de su líder 
espiritual o rabino: Shofetim (Jueces) 2:16-
18 “Pero luego YAHWEH levantó jueces, que 
los rescataron del poder de aquellos que los 
estaban saqueando. Cuando YAHWEH 
levantó jueces para ellos, YAHWEH estaba 
con el juez y los libraba de las manos de sus 
enemigos por toda la vida del juez; porque 
YAHWEH fue movido a piedad por sus 
lamentos bajo aquellos que los oprimían y 
aplastaban” (BKIM).  

Hay una historia poderosa en la literatura 
iahudita, para entender el verdadero poder de 
un buen liderazgo. 

“Cuenta el sabio Rabí Yehoshúa Ben Leví, 
que él quería encontrarse con el profeta Elías 
y ser su discípulo y el oró a Elohim para que 
cumpliera su deseo. Su plegaria fue aceptada 
y el profeta Elías se le apareció. “¿Qué es lo 
que deseas?”, preguntó Elías. “Quiero saber 
acerca de las cosas que tú haces en este 
mundo”. “Eso no puede ser”, contesto Elías. 
“¿Por qué no?” “Porque tú me verás hacer 
cosas que hallarás intolerables”. “No obstante, 
deseo ir contigo”. “Bien, ven conmigo 
entonces”, replicó Elías y emprendieron el 
viaje juntos. Cuando oscureció, se alojaron 
con una pareja indigente cuya única posesión 
era una vaca pequeña. El hombre pobre les 
dio felizmente la bienvenida, les sirvió comida 
y bebida, y los honró grandemente de 
acuerdo con su ilustre estatura. En medio de 
la noche Elías se levantó, y con un golpe a la 
cabeza de la vaca la mató. “¡Podría estar 
haciendo Elías el profeta lo que aun un 
hombre bandido de montaña no haría!” 
exclamó Rabí Yehoshúa. “¿No has pecado 

por lo que has hecho? La vaca es la única 
fuente de ingreso de este hombre pobre, ¡y 
aquí tú la has matado! ¿Es este tu modo de 
agradecer por habernos alimentado y darnos 
una bienvenida real?” “Si tú me preguntas 
aun una cosa más”, replicó Elías, “me 
separaré de ti, y ya no podrás acompañarme. 
Si quieres continuar estando junto a mí, 
guarda silencio y no preguntes acerca de 
nada de lo que hago”. Reanudaron su viaje, y 
la segunda noche la pasaron en el hogar de 
un hombre muy rico. Justo entonces resultó 
que él estaba preocupado en construir su 
casa, y cuando los vió, ni siquiera hizo un 
gesto con su cabeza en su dirección, ni 
ciertamente se levantó o se movió de su lugar. 
Tampoco, por cierto, les sirvió algo para 
comer o para beber. En el medio de la noche 
Elías el profeta se levantó, y pidiendo a Rabí 
Yehoshúa Ben Leví asir un extremo de una 
soga, el asió el otro cabo, y después de hacer 
ciertas medidas, erigió un magnifico y 
maravilloso palacio que constaba de 120 
cámaras. La perplejidad de Rabí Yehoshúa 
crecía. El meditaba para sí mismo en estas 
injusticias. Luego, partieron y arribaron a una 
localidad donde todos los residentes eran 
muy ricos. Eran personas de tal engreimiento, 
que ni siquiera miraron a los dos sabios, y 
rehusaron proveerles de alimento y bebida. Al 
día siguiente al levantarse, Elías oró a 
ha´Elohim para hacerlos a todos ellos líderes. 
Posteriormente llegaron a un lugar cuyos 
habitantes todos eran pobres. Cuando 
contemplaron a los dos sabios, les dieron la 
bienvenida gozosamente, los alimentaron y 
honraron grandemente – a pesar de los 
magros medios a su disposición. Al día 
siguiente al levantarse, Elías imploró a 
ha’Elohim proveerles de un único líder. Dijo 
Rabí Yehoshúa Ben Leví a Elías: “Ya no 
puedo tolerar más las cosas que haces. Por 
favor explícamelas, pues no entiendo nada”. 
“Más si explico todo, tú ya no podrás venir 
conmigo”. “Estoy de acuerdo – ¡solamente 
explícame por qué mataste la vaca de aquel 
hombre pobre!”. “Sabe entonces”, replicó 
Elías, “que, en aquella misma noche, la 
esposa de este hombre, quien era más 
preciada para él, que miles sobre miles de 
piezas de oro, estaba destinada a morir. Así 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

10 

mate su vaca para que pudiera tomar el lugar 
de su esposa – “una vida, por una vida” 
(Éxodo 21:23). “Así ¿y qué hay de aquel 
hombre rico que no nos ofreció ni agua – por 
qué le construiste aquel gran castillo? “Quiero 
que sepas que, si aquel hombre rico hubiera 
cavado 20 o 30 pulgadas bajo el suelo de su 
casa, hubiera hallado un gran tesoro. Por 
consiguiente, me anticipé a él construyendo 
el castillo. Este no existirá por mucho tiempo, 
puesto que él se yergue milagrosamente. Se 
colapsará de repente y muy pronto y él nunca 
hallará aquel tesoro. “Aquellos hombres de 
riqueza que no nos dieron nada – ¿Por qué 
los bendijiste con muchos líderes?”, pregunto 
Rabí Yehoshúa. “Aquello no era una 
bendición sino una maldición. Pues cuando 
hay muchos líderes, el resultado es 
“estragos”. Hay un dicho, “con muchos 
capitanes el barco se hunde”. “Por otra parte, 
sobre aquella gente pobre y humilde que nos 
sirvió tan bien, conferí la bendición que ellos 
deberían tener solo un único líder. Pues una 
ciudad que es regida por una sola cabeza al 
final siempre sobrevivirá.” 

Ahora podemos entender todo este caos 
ocasionado por el nombramiento de todas 
esas cabezas y líderes de tribus, con el 
objetivo de ejecutar esa misión de ir a 
explorar la tierra, que nació en el corazón de 
los hombres y no del Eterno. Destrucción y 
aniquilación progresiva fue lo que sucedió a 
estos dos millones de personas que salieron 
de Mitsráyim; todas murieron 
progresivamente en el desierto en el 
transcurso de 40 años. Si hablamos bajo los 
mismos términos de la Toráh, fueron 600.000 
hombres los que salieron de Mitsráyim: 
Shemot (Éxodo) 12:37 Los yisraelitas 
viajaron de Raamsés hasta Sukot, como 
seiscientos mil hombres a pie, aparte de los 
niños” (VIN). Esto quiere decir que el 
promedio de muerte fue de 15.000 hombres 
por año. Debemos tener extremo cuidado y 
una gran seguridad de que el Eterno es quien 
nos mueve de lugar o nos llama a cambiar de 
lugar: Mishlé (Proverbios) 14:12 “Hay 
camino que al hombre parece derecho, pero 
su fin es camino de muerte” (VIN). 

14:11 “Yahweh le dijo a Mosheh: “¿Hasta 
cuándo me va a menospreciar este pueblo 
y hasta cuándo van a tener falta de fe en 
mí a pesar de todas las señales que he 
realizado en su medio?””. – Es triste leer 
este pasaje con el entendimiento anterior, el 
cual nos confronta, cómo nuestra naturaleza 
humana no permite que las promesas se 
vayan cumpliendo delante de nosotros. Esto 
solo tiene una respuesta: No permitimos ser 
guiados de la forma que Elohim determinó. 
Romiyim (Romanos) 8:14 “Porque todos los 
que se dejan guiar por el Espíritu de Elohim, 
éstos son hijos de Yahweh” (VIN). 
Reaccionemos amados, si realmente el Rúaj 
de YHVH está en nosotros caminamos 
obedientemente. Galatiyim (Gálatas) 5:22-
23 “Pero el fruto del Rúaj es amor, alegría, 
Shalom paciencia, amabilidad, bondad, 
fidelidad, humildad, dominio propio. Nada en 
la Toráh está en contra de estas cosas” 
(BKIM). 

14:12 “¡Voy a azotarlos con pestilencia y a 
desheredarlos y a ti te daré una nación 
mucho más numerosa que ellos!”. – 
Mosheh tuvo la oportunidad de ser el padre 
de una gran nación. Sin embargo, rechazó 
esa oportunidad por amor al pueblo. De la 
misma manera Yeshúa no vino para rechazar 
a Israel y buscarse un nuevo Israel, sino para 
restaurar las 12 tribus de Israel. Romiyim 
(Romanos) 11: 1a “Digo, pues: ¿Ha 
desechado Dios a su pueblo? ¡De ninguna 
manera!” (BTX3). Motivo más para tener muy 
claro el verdadero objetivo de la misión 
redentora de Yeshúa ha´Mashíaj: Maaseh 
(Hechos) 1:6 “Así pues, los que se habían 
reunido le preguntaban, diciendo: Señor, 
¿restaurarás el reino a Israel en este tiempo?” 
(BTX3). El Reino de Israel son las 12 tribus y 
para ellas siempre ha sido el foco y objetivo 
de la predicación del Evangelio (besorá): 
Yaaqov (Santiago) 1:1 “Yaaqov, siervo de 
Yahweh y del Maestro Yahoshúa el Mashíaj, 
a las doce tribus que están en la Dispersión: 
Saludos” (VIN). Kefá Álef (1 Pedro) 1:1 “Kefá, 
Enviado de Yeshúa el Mashíaj; a los 
expatriados en la Dispersión: en el Ponto, 
Galacia, Capadocia, Asia y Bitinia” (VIN). 



11 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

14:13-16 “Pero Mosheh le dijo a Yahweh: 
“Cuando los mitsritas, de cuyo medio 
sacaste a este pueblo con tu poder, oigan 
la noticia, se lo dirán a los habitantes de la 
tierra. Ya ellos han oído que tú, Yahweh, 
estás en medio de este pueblo; que tú, 
Yahweh, apareces a plena vista cuando tu 
nube reposa sobre ellos en una columna 
de nube de día y en una columna de fuego 
de noche. Si ahora matas a este pueblo de 
un solo golpe, las naciones que han oído 
de tu fama dirán: ‘Debe ser que Yahweh 
fue incapaz de introducir a ese pueblo en 
la tierra que les había prometido bajo 
juramento y por eso los mató en el 
desierto’”. – ¿Qué argumentos usaba 
Mosheh en la intercesión? Esta es una 
plegaria que debe ser analizada y entendida 
como estructura de una verdadera intercesión, 
así como llevada a nuestra vida devocional 
para aprender a interceder por otros, con una 
sabiduría que brota de conocer y entender 
verdaderamente los propósitos del Eterno 
para los suyos. Yeshúa también nos dejó Su 
propio modelo de intercesión cf. Yohanán 
(Juan) 17. Adicional a esto, podemos 
apreciar el verdadero motivo de cualquier 
intercesión. No oramos por el pueblo en sí 
mismo solamente, sino que oramos 
preocupados porque el Nombre de YHVH 
pueda ser manchado. Eso debe ser lo que 
direccione nuestras oraciones: ¿Lo que 
estamos pidiendo santifica Su Nombre? La 
oración modelo nos dice: Matityah (Mateo) 
6.9 “Santificado sea tu nombre”. Porque eso 
no es una petición simplemente, sino que es 
el fundamento de nuestras peticiones. 

14:20 “Y Yahweh dijo: “Los perdono, 
como has pedido””. – Esto es conocido 
como: “Una oración contestada”. ¿Dónde 
radicó el éxito de la intercesión de Mosheh a 
favor del pueblo? En que pidió conforme a lo 
escrito en la Toráh, conforme a los planes del 
Eterno: Kefá Álef (1 Pedro) 4: 11a “si alguien 
habla, que hable las Palabras de Elohim” 
(VIN); Yaaqov (Santiago) 4:3-4 “Oran y no 
reciben, porque oran con el motivo 
equivocado, piden para ser indulgentes con 
sus propios deleites. ¡Adúlteros y adúlteras! 
¿No saben que el amor al mundo es odio 

hacia YAHWEH? ¡Cualquiera que quiera ser 
amigo del mundo se hace enemigo de 
YAHWEH! (BKIM); Yohanán Álef (1 Juan) 
5:14 “Esta es la confianza que tenemos en su 
presencia: Si pedimos cualquier cosa que 
está de acuerdo con su voluntad, Él nos oye” 
(BKIM). 

14:22-23 “Que todos los que han visto mi 
Presencia y las señales que he realizado 
en Mitsráyim y que me han probado estas 
diez veces y me han desobedecido, 
ninguno verá la tierra que les prometí bajo 
juramento a sus padres; ninguno de los 
que me menospreciaron la verá”. – Este 
pasaje nos confirma la severidad al ofender el 
corazón de YHVH. Él todo lo ha hecho por 
amor y sabemos que la Escritura nos dice que 
“Él es amor”. Pero eso nunca demerita su 
justicia, que es demandada por su gran 
santidad. Devarim (Deuteronomio) 4:24 
“Porque YAHWEH su Elohim es fuego 
consumidor, un Elohim celoso” (BKIM). 
Cualquiera de los pensadores bíblicos de 
este siglo, defiende la postura de que este es 
el Elohim del “antiguo testamento”, como si 
existieran varios dioses. La frase o verso más 
trillado por el ministerio moderno es que “Dios 
es amor” y este es el Dios del “nuevo 
testamento”, de nuevo, como si existieran 
varios dioses.Sin embargo vemos en Ivrim 
(Hebreos) 12:29 Porque en verdad: 
"¡Nuestro Elohim es fuego consumidor!" 
(BKIM). 

 

Cuarta aliyá, 14:26 - 15:7 

14:28 “Diles: ‘Por vida mía’, dice Yahweh, 
‘les voy a hacer como ustedes me han 
solicitado””. – Sentencia del Eterno sobre 
todo el que defrauda, desobedece y se rebela. 
Debemos caminar en el temor al Eterno. 
Tehilim (Salmo) 34:11-14 “Vengan, hijos 
escúchenme; Yo les enseñaré el temor de 
YAHWEH. ¿Cuál de ustedes toma placer en 
vivir? ¿Amando para ver buenas cosas? 
¡Guarda tu lengua del mal y tus labios de 
hablar engaño! Vuélvete de la maldad, haz el 
bien; busca el Shalom, corre tras él” (BKIM).  



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

12 

14:29 “En este mismo desierto caerán sus 
cadáveres. De todos ustedes que están 
registrados en sus diversas listas, de los 
veinte años de edad para arriba, ustedes 
que han murmurado contra mí”. – El 
midrash enseña que tanto las mujeres, los 
hombres mayores de 60 años y la tribu de 
Leví, estaban excluidos de esta sentencia, ya 
que sólo los que habían contados, eran los 
que no tenían derecho de entrar: “De veinte 
años para arriba”. Aquí aprendemos que el 
juicio divino llega sobre una persona a partir 
de los 20 años. A partir de los 13 tiene la 
responsabilidad de caminar con el Eterno. Si 
no decide caminar correctamente durante sus 
primeros años de vida adulta, el juicio caerá 
sobre él a partir de los 20 años y no antes. 

14:36-37 “En cuanto a los hombres que 
envió Mosheh a explorar la tierra, los que 
volvieron e hicieron que la comunidad 
murmurara contra él esparciendo 
calumnias acerca de la tierra los que 
esparcieron tales calumnias acerca de la 
tierra morirán de plaga, por voluntad de 
Yahweh” – La tierra es un regalo del cielo 
para el hombre. Hablemos bien de ella. 
Debemos ser una fuente de bendición y no de 
maldición: Yaaqov (Santiago) 3:8-12 “Pero 
ningún hombre puede domar su lengua; 
porque es un mal incontrolable, llena de 
veneno mortal. Con ella bendecimos al 
Soberano y Padre, y con ella maldecimos a 
los hombres, que han sido creados a la 
semejanza de Elohim. De la misma boca sale 
bendición y maldición. Hermanos míos, estas 
cosas no deben ser así. ¿Será posible que de 
un manantial brote agua dulce y amarga por 
la misma abertura? Hermanos míos, ¿puede 
la higuera producir olivas, o la vid higos? 
Tampoco de una fuente de agua salada brota 
agua dulce” (VIN).  

14:44 “Sin embargo, ellos se dirigieron 
desafiantemente hacia la cumbre de la 
serranía, aunque ni el Arca del Testimonio 
de la Alianza de Yahweh ni Mosheh se 
movieron del campamento”. – Es difícil 
creer que alguien que se proclame hijo de 
Elohim salga a la batalla y Elohim no le 
acompañe. Hay personas que están 

representadas en este relato. Muchos 
encuentran en la Escritura lo que deben hacer 
y entonces dicen: “El texto no quiere decir eso, 
el texto quiere decir esto otro” y espiritualizan 
el mandamiento para no cumplirlo, siendo 
una forma sutil de ocultar su pecado. Hoy en 
día hay muchos que están caminando a la 
guerra contra ha´Satán y no tienen la 
presencia de Elohim con ellos. Es de esperar 
una batalla perdida. El pecado ha hecho que 
Elohim no salga a defender a esos que 
proclaman tener la victoria, pase lo que pase, 
y continúan quebrantando los mandamientos 
ingenuamente. La victoria de toda batalla y la 
clave de toda estrategia no está en la buena 
planificación, sino en tener la presencia de 
Elohim con nosotros. Maaseh (Hechos), 
relata una historia de unos que intentaron 
ejercer autoridad sin tener respaldo. Maaseh 
(Hechos) 19:13-16 “Pero también algunos de 
los yahuditas que eran exorcistas ambulantes, 
se pusieron a invocar el nombre del Maestro 
Yahoshúa sobre los que tenían espíritus 
malos, diciendo: “¡Los conjuro por el Yeshúa 
que predica Shaúl!” Eran siete hijos de un tal 
Skewah, un yahudita, principal de los 
sacerdotes, los que hacían esto. Pero el 
espíritu malo respondió y les dijo: “A Yeshúa 
lo conozco, y sé quién es Shaúl; pero ustedes, 
¿quiénes son?” Y el hombre en quien estaba 
el espíritu malo se lanzó sobre ellos, los 
dominó a todos y los agredió de tal manera 
que huyeron de aquella casa desnudos y 
heridos” (VIN). Para muchos el evangelismo 
y la victoria sobre el mal depende de 
confesiones y declaraciones. A estos no les 
salió muy bien. Tenían las palabras 
adecuadas, pero no el respaldo a esas 
palabras. El respaldo siempre se encuentra 
en la sujeción a la autoridad. Un rebelde 
jamás tendrá respaldo de Elohim. Amado 
hermano, la autoridad que tienes depende de 
a quién estés sometido. Yaaqov (Santiago) 
4:7 ¡Someteos pues a Dios, y resistid al diablo 
y huirá de vosotros! (BTX3) 

Si no te sometes a Elohim entonces te 
sometes a Ha’Satán y el que va a salir 
huyendo serás tú.  

Leer Lucas 7: 1-10 “Un gentil con mucha fe”. 



13 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

15:2 “Háblale al pueblo yisraelita y dile: 
Cuando entren en la tierra que les estoy 
dando para que se establezcan” – Este es 
un mandamiento que produce esperanza, ya 
que el cumplimiento de este mandamiento 
revela la intención de Elohim que, a pesar de 
haber pecado, procura darles la tierra. 

15:3 “Y presenten una ofrenda encendida 
a Yahweh de la manada o del rebaño, sea 
una ofrenda quemada o un sacrificio, en 
cumplimiento de un voto declarado 
explícitamente, o como ofrenda voluntaria, 
o en sus ocasiones fijas, que producen un 
olor grato a Yahweh”. – La frase “olor grato” 
revela que eran de agrado a YHVH. 

15:4-7 “La persona que presente la 
ofrenda a Yahweh traerá como ofrenda de 
comida: Dos kilos de harina selecta 
mezclada con un litro de aceite. Ofrecerás 
también, con la ofrenda quemada o con el 
sacrificio, un litro de vino como libación 
por cada cordero. En el caso de un carnero, 
presentarás como ofrenda de comida: 
cuatro kilos de harina selecta mezclada 
con poco más de un litro de aceite; y la 
tercera parte de un hin de vino [algo más 
de un litro] como libación, como ofrenda 
de olor grato a Yahweh”. – Dice en 
Efesiyim (Efesios) 5:2 “Y anden en amor, 
como el Mashíaj también nos amó y se 
entregó a sí mismo por nosotros como 
ofrenda y sacrificio en olor fragante a Yahweh” 
(VIN). Nuestro Mashíaj fue una ofrenda de 
olor grato para que nosotros lo fuéramos para 
Elohim; Qorintiyim Bet (2 Corintios) 2:15 
“Porque para Elohim somos olor fragante del 
Mashíaj en los que se salvan y en los que se 
pierden” (VIN). ¿Cuál es el olor fragante que 
se percibe en nosotros?; Qorintiyim Bet (2 
Corintios) 2:14 “Pero gracias a Elohim, que 
hace que siempre triunfemos en Mashíaj y 
que manifiesta en todo lugar la fragancia de 
su conocimiento por medio de nosotros” (VIN). 
El conocimiento de Elohim es la fragancia que 
debe brotar de nosotros. Nosotros 
ofrendamos nuestros cuerpos en sacrificio 
vivo de obediencia; Kefá Álef (1 Pedro) 2:5 
“para que también se los use como piedras 
vivas para edificar una casa espiritual, para 

quesean un sacerdocio santo, a fin de que 
ofrezcan sacrificios espirituales, agradables 
al Elohim por medio de Yahoshúa el Mashíaj” 
(VIN); Romiyim (Romanos) 12:1 “Así que, 
hermanos, les ruego por las misericordias de 
Elohim que le ofrezcan sus cuerpos como 
sacrificio vivo, consagrado y agradable a 
Yahweh, como su culto racional” (VIN). 
Debemos ofrecer nuestras vidas en 
sacrificios espirituales y como libación, el 
conocimiento de nuestro Adón Yeshúa 
Ha’Mashíaj. 

 

Quinta aliyá, 15:8-16 

15:8-10 “Y si es un animal de la manada lo 
que le ofrecen a Yahweh como ofrenda 
quemada, o como sacrifico, en 
cumplimiento de un voto declarado 
explícitamente o como ofrenda de 
bienestar, se ofrecerá una ofrenda de 
comida junto con el animal: tres décimas 
de harina [seis kilos] selecta mezclada con 
medio hin de aceite [dos litros]; y como 
libación ofrecerás medio hin de vino [dos 
litros], estas serán ofrendas encendidas 
de olor grato a Yahweh”. – En Shmuel Álef 
(1 Samuel) 1:24-25 “Y ella lo subió con él a 
Shiloh, junto con un becerro de tres años, y 
panes, un efah de harina fina y un odre de 
vino, y lo trajo a la casa de YAHWEH en 
Shiloh, y él niño con ellos. Y ellos lo trajeron 
ante YAHWEH y su padre sacrificó su ofrenda 
cual él ofrecía de año en año a YAHWEH; y 
él acercó al niño y sacrificó al becerro y 
Hannah, la madre del niño, lo trajo a él a Elí” 
(BKIM). Vemos este tipo de sacrificio cuando 
fue entregado al templo el profeta Shmuel 
(Samuel) en su niñez. 

15:14-16 “Y, cuando a través de las edades, 
un extranjero que tenga residencia entre 
ustedes, o uno que viva entre ustedes, 
presente una ofrenda encendida de olor 
grato a Yahweh, como hacen ustedes, así 
hará el resto de la asamblea. Habrá una 
misma ley para ustedes y para el residente 
extranjero; será una ley perpetua a través 
de las edades. Ustedes y los extranjeros 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

14 

serán iguales delante de Yahweh; la 
misma ley y la misma regla aplicará a 
ustedes y al extranjero que está entre 
ustedes”. – Este pasaje nos enseña que es 
una sola Toráh para todos sin importar su 
nacionalidad, en el momento que un creyente 
en la emunáh (fe obediente) de la Toráh se 
adhiere a Israel, mediante la conversión en 
Yeshúa Ha’Mashíaj. La única conversión 
válida por la Palabra, con respecto al Eterno 
es en Yeshúa, Él es la puerta de entrada. 
Entendemos que, así como pueblo de Israel, 
fuimos llamados a obedecer la Toráh. El 
Eterno deja este parámetro claro y de 
diferentes maneras, establecido por todo el 
documento bíblico: Yeshayah (Isaías) 56:6-7 
"Y los extranjeros que se unen a YAHWEH 
para servirle, para amar El Nombre de 
YAHWEH, y para ser sus obreros, todos los 
que guardan Shabat y no lo profanan, y se 
mantengan firmes a mi Pacto, Yo los traeré a 
mi Monte Kadosh y los haré regocijarse en mi 
casa de oración; sus ofrendas quemadas y 
sus sacrificios serán aceptados en mi altar; 
porque mi casa será llamada una casa de 
oración para todas las naciones” (BKIM); 
Efesiyim (Efesios) 2:12-14 “Y acuérdense 
de que en aquel tiempo estaban sin el 
Mashíaj, apartados de la ciudadanía de 
Yisrael y ajenos a las alianzas de la promesa, 
estando sin esperanza y sin Elohim en el 
mundo. Pero ahora en el Mashíaj Yeshúa, 
ustedes que en otro tiempo estaban lejos se 
han acercado por la sangre del Mashíaj. 
Porque él es nuestra paz, que de ambos nos 
hizo uno. Él derribó en su carne la barrera de 
división, es decir, la hostilidad; y abolió la ley 
de los preceptos en forma de ritos, para crear 
en sí mismo de los dos hombres un solo 
hombre nuevo, haciendo así la paz.” (VIN). 

 

Sexta aliyá, 15:17-26 

15:20 “Como primicia de su masa 
apartarán una torta como contribución; la 
apartarán como donación igual que la 
contribución de la era”. - El Adón les 
presentó una segunda confirmación de que 
Su plan de llevarlos a la Tierra Prometida no 

había cambiado, explicándoles el motivo de la 
ofrenda de las primicias. Cuando llegaran a 
ella y recibieran su porción de los frutos 
abundantes que les produciría, Elohim 
debería recibir las primicias. Esta ofrenda era 
un testimonio de que Él era el proveedor de la 
cosecha y ellos debían reconocerlo así. 
Además, por esta ofrenda expresaban su 
confianza en que el mismo Elohim que les 
había dado las primicias, sería fiel para 
producir una cosecha abundante, pues todo 
dependía de Él. [Porter, Rafael: Estudios 
Bíblicos ELA: Fracaso en el Desierto 
(Números). Ediciones Las Américas, Puebla, 
México, A.C., 1989, S. 43]. 

15:22-23 “Si ustedes fallan 
inadvertidamente en observar cualquiera 
de estos mandamientos que Yahweh ha 
declarado a Mosheh, cualquier cosa que 
Yahweh les haya mandado por medio de 
Mosheh, desde el día en que Yahweh dio 
el mandamiento en adelante, por las 
edades”. – En todo este capítulo, en la Toráh 
se especifican las leyes aplicables a quién es 
culpable por idolatría, cuál es el castigo para 
alguien que hace así deliberadamente y para 
el que hace así inadvertidamente. Juntando 
las palabras “si ustedes fallan 
inadvertidamente” más “y no observan 
cualquiera de estos mandamientos”, la Toráh 
nos dice en el Nombre de YAHVÉH, que se 
considera como si se rechazara todos Sus 
mitzvotz (mandamientos). La idolatría tiene 
que ver con adulterio espiritual. Es el engaño 
que ejecutamos contra nuestro esposo; 
etendiendo que como pueblo del Eterno, 
Israel, nosotros somos la novia de YHVH. 
Yohanán Álef (1 Juan) 5:21 “¡Hijitos, 
guárdense a sí mismos de falsos dioses!” 
(BKIM). La idolatría, corresponde también a 
las vanidades o a cualquier cosa en la que 
pongamos nuestro pensamiento y nuestros 
deseos por encima de YAHVÉH, quien es 
Yeshúa, la misma Toráh Viva. Tesaloniqim 
Álef (1 Tesalonicenses) 1:9 “Puesto que 
ellos mismos nos cuentan continuamente de 
la manera que nos dieron la bienvenida y 
como se volvieron de los ídolos a YAHWEH, 
para servir al Elohim verdadero, el que está 
vivo” (BKIM). Interesante lo que la historia nos 



15 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

muestra de esta ciudad “Tesalónica”. Vemos 
un paralelo muy similar a los tiempos 
presentes: “Tesalónica era la capital y la 
ciudad más grande de la provincia romana de 
Macedonia, con una población aproximada a 
los 200.000 habitantes. La carretera más 
importante de Roma (la Vía Egnacia), que se 
extendía desde Roma y llegaba hasta el 
Oriente, pasaba por Tesalónica. Esta 
carretera, junto con el floreciente puerto de 
esta ciudad, hizo de Tesalónica uno de los 
centros de comercio más ricos y florecientes 
del Imperio Romano. Reconocida como una 
ciudad libre, Tesalónica pudo autogobernarse 
y fue eximida de gran parte de las 
restricciones impuestas por Roma a otras 
ciudades en el Imperio. Sin embargo, su 
sabor internacional atrajo a muchas religiones 
paganas e influencias culturales que 
desafiaron la fe de los nuevos creyentes”.  

Antes de ingresar a la tierra prometida, YHVH 
hace una seria advertencia a Su pueblo con 
respecto a este pecado y las variables que lo 
envolvían: Devarim (Deuteronomio) 18:9-13 
"Cuando ustedes entren en La Tierra que 
YAHWEH su Elohim les está dando no 
aprenderán a seguir las prácticas 
abominables de aquellas naciones. No se 
encontrará entre ustedes a ninguno que haga 
pasar a su hijo o hija por el fuego, un adivino, 
un agorero, un sortílego, un hechicero, un 
encantador, uno que consulte fantasmas o 
ruajim, o uno que practique la necromancia. 
Porque cualquiera que haga estas cosas es 
detestable a YAHWEH, y a causa de estas 
abominaciones YAHWEH su Elohim los está 
echando delante de ustedes. Ustedes serán 
de corazón puro con YAHWEH su Elohim” 
(BKIM).  

Solo a modo de consejo, para los que tienen 
ese llamado a ayudar a aquellos que están 
atrapados por las consecuencias de este 
pecado, y ayudar en su rotunda liberación del 
pecado de la idolatría y sus nefastas 
consecuencias.  Si conoces a alguien que, en 
su núcleo familiar, tiene un miembro que toda 
la familia llama o conoce como “EL INÚTIL”, 
lo más seguro es que esa familia viene de ese 
pecado de idolatría. Lo enseña en el Tehilim 

(Salmo) 135:15-18 “Los ídolos de las 
naciones son plata y oro, hechura de manos 
de hombre: Tienen boca, y no hablan, tienen 
ojos, y no ven, tienen oídos, y no oyen, tienen 
nariz, y no respiran. Semejantes a ellos son 
los que los hacen, y todos los que confían en 
ellos” (BTX3).  

 

Séptima aliyá, 15:27-41 

15:30-31 “Pero la persona, sea ciudadano 
o extranjero, que actúe desafiantemente e 
insulte a Yahweh, esa persona será 
eliminada de entre su pueblo. Porque ha 
despreciado la palabra de Yahweh y ha 
violado Su mandamiento, esa persona 
será eliminada del todo, llevará su culpa”. 
– El hombre acusado de pecar 
premeditadamente en este pecado de 
idolatría, será castigado muriendo antes de 
tiempo; también sufrirá muerte espiritual. 
Dicen los sabios que no subirá con las almas 
de su pueblo Israel. Es una muerte doble 
(transmitida por las dos sentencias) que hay 
en el mismo pasaje. “Será eliminada”, está 
dos veces, quiere decir que esta persona será 
cercenada. Esto es, será cortado de este 
mundo y del mundo venidero. No olvidemos 
el mandamiento: Shemot (Éxodo) 20:2-3 “Yo 
soy יהוה tu Elohim, quien los sacó de la tierra 
de Mitsráyim, fuera de la casa de esclavitud. 
"No tendrás otros dioses delante de mí”. 

15:32 “Una vez, cuando los yisraelitas 
estaban en el desierto, encontraron a un 
hombre que recogía leña en Shabat”. – La 
santidad del Shabat radica en el descanso o 
cese de actividades laborales y en apegarse 
en obediencia a lo dictado en las escrituras: 
Shemot (Éxodo) 23:12 “Durante seis días 
harás tu trabajo, pero en el séptimo día 
cesarás de la labor, para que tu buey y tu 
asno descansen, y que tu siervo y el 
extranjero se repongan” (VIN); Shemot 
(Éxodo) 34:21 “Seis días trabajarás, pero en 
el séptimo día cesarás de tu labor; cesarás de 
tu labor aun en tiempo de arar y en tiempo de 
cosechar” (VIN); Shemot (Éxodo) 35:2 
“Durante seis días se puede realizar trabajo, 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

16 

pero en el séptimo día tendrán un Shabat de 
completo reposo, consagrado a Yahweh; a 
cualquiera que haga algún trabajo en él se le 
dará muerte” (VIN); Yeshayah (Isaías) 
58:13-14 “Si te abstienes de pisotear el 
Shabat, de encargarte de tus negocios en mi 
día santo; si llamas al Shabat “delicia”, al día 
consagrado a Yahweh “honorable”; y si lo 
honras y no sigues tus propios caminos ni te 
ocupas de tus negocios, ni buscas tu propia 
conveniencia, entonces podrás buscar el 
favor de Yahweh. Yo te haré cabalgar sobre 
las alturas de la tierra, y te haré disfrutar la 
heredad de tu padre Yaaqov –porque la boca 
de Yahweh ha hablado” (VIN). Esto se 
confirma por el sentido del nombre del día; 
Shabbath. Parece tener una relación con el 
verbo šabat, cuyo significado es "cesar". Hay 
por supuesto, muchos casos en que se usa el 
verbo šabat sin que se refiera al séptimo día, 
como cuando se dice que cesó el maná al 
entrar a la tierra cf. [Yahoshúa (Josué) 5:12], 
cuando YHVH promete que no cesarán las 
estaciones del año cf. [Bereshit (Génesis) 
8:22], cuando el narrador observa que los 
tres amigos de Iyov (Job) cesaron de replicar 
cf. [Iyov (Job) 32:1], cuando el panadero 
cesa de atizar el fuego del horno cf. [Hoshea 
(Oseas) 7,4], cuando los pleitos cesan con la 
expulsión del arrogante cf. [Mishlé 
(Proverbio) 22,10], y muchos más de diversa 
índole. El cese del trabajo es motivo de 
alegría y festividad, pero por el momento 
basta señalar que en el séptimo día se 
descansa para “YHVH”: Shemot (Éxodo) 
35:2 y Vaikrá (Levítico) 23:3. Dice Shemot 
(Éxodo) 31:15 “Seis días se podrá trabajar, 
pero en el séptimo día habrá un Shabat de 
completo reposo, consagrado a Yahweh; a 
cualquiera que haga trabajo en el Shabat se 
le dará muerte” (VIN). No se descansa para el 
hombre sino para YHVH. Las leyes del 
Shabat comienzan hablando de los seis días 
de trabajo y del séptimo como un día, no 
precisamente de "descanso" como sugieren 
nuestras traducciones, sino de “cesar de 
trabajar”. La violación del cese del trabajo y a 
plena luz del día, evidencia un acto de 
rebeldía notable y de confrontación a la 
autoridad del Creador. Si analizamos la 
profundidad de este acto de violar el Shabat, 

nos damos cuenta de que se quebranta, no 
solo el reposo en sí mismo, sino lo que este 
representa para Israel: Shemot (Éxodo) 
31:12-17 Y Yahweh le dijo a Mosheh: 
“Háblale al pueblo yisraelita y dile: Sin 
embargo, ustedes deben observar mis 
Shabatot, porque esto es una señal entre 
ustedes y yo a través de los siglos, para que 
sepan que yo Yahweh los he consagrado. 
Observarán el Shabat, porque es santo para 
ustedes. Al que lo profane se le dará muerte: 
cualquiera que haga trabajo en él, esa 
persona será cortada de su pueblo. Seis días 
se podrá trabajar, pero en el séptimo día 
habrá un Shabat de completo reposo, 
consagrado a Yahweh; a cualquiera que haga 
trabajo en el Shabat se le dará muerte. El 
pueblo yisraelita guardará el Shabat, 
observando el Shabat a través de los siglos 
como una alianza perpetua: será una señal 
perpetua entre el pueblo de Yisrael y yo. 
Porque en seis días hizo Yahweh el cielo y la 
tierra, y en el séptimo día cesó de trabajar y 
reposó” (VIN).  

Es una señal de consagración, ya que el 
pueblo no guardará los días consagrados a 
otros dioses, sino solo los días establecidos 
por YHVH. Por eso ese día hace distinción 
entre Israel y las demás naciones, siendo una 
señal perpetua para ellos. En la dispersión, el 
Shabat juega un papel muy importante, ya 
que esta distinción marcará una gran 
diferencia. En estas circunstancias, es natural 
que el Shabat, como también el Brit Milah 
(pacto de circuncisión) y las leyes de comida 
(Kashrut), sirviesen como señales que 
marcan a las personas como israelitas. Si 
bien lo específico del Shabat es cesar de los 
trabajos cotidianos, no es un tiempo vacío. Se 
llena con celebración al Eterno, siendo una 
fiesta que se celebra principalmente en 
familia, que se celebra ante todo comiendo 
bien, lo mejor que se puede, según las 
condiciones económicas de la familia. 
Sorprendentemente el Shabat aparece en el 
calendario de Fiestas de Vaikrá (Levítico) 23 
como la única “Fiesta No Anual” de este 
calendario. También se la llama aquí mikrá 
kodesh (Asamblea Santa). Aparece en la lista 
de festividades en Hoshea (Oseas) 2:13 "Yo 



17 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

haré cesar (hisbati) todo su regocijo, su fiesta 
(jag), su sábado, y su solemnidad (moed)" 
(VIN). Es curioso ver al sábado colocado 
entre la peregrinación y la solemnidad anual, 
que se referirá a las tres Fiestas de Israel 
(Peshat, Shavuot y Sukot). Tenemos algo 
parecido en Yeshayah (Isaias) 1:13, donde 
el Shabat aparece en una lista de festividades. 
Tenemos un texto importante que ya hemos 
visto en Shemot (Éxodo) 31:16-17 “Los 
israelitas guardarán el Shabat, celebrándolo 
de generación en generación como alianza 
perpetua. Será entre Yo y los israelitas una 
señal perpetua, PORQUE (ki) durante seis 
días hizo YHVH el cielo y la tierra, y en el día 
séptimo CESÓ y RESPIRÓ” (BDLA). El 
mandamiento es para imitar lo que Elohim 
hizo y hace en su obra creadora. Esto es un 
ejemplo concreto del principio general de 
imitatio dei (imagen de Elohim): Vaikrá 
(Levítico) 19:2 “Seréis santos porque yo 
YHWH vuestro Dios soy santo” (VIN). En ello 
se parece al mandamiento de comer 
solamente las cosas puras que Elohim ha 
declarado puras [Vaikrá (Levítico) 11:44-45] 
y así ser santos como Elohim es Santo (y 
"come" solamente animales puros, es decir, 
no acepta consumir sacrificios de otros 
animales). En fin, el Shabat es un acto que 
refleja la imagen de Elohim en nosotros.  

Queremos terminar esta parte citando 
Mordekhay (Marcos) 2:27. También les dijo: 
“El Shabat fue hecho para el hombre, y no el 
hombre para el Shabat.” (VIN). Fue hecho 
para el beneficio del hombre. El hombre 
recibe gran beneficio cuando hace el cese del 
trabajo para YHVH y dedica este día al Eterno, 
reflejando ante los hombres el carácter y la 
imagen de su Creador. 

15:37-41 “Yahweh le dijo a Mosheh lo 
siguiente: “Háblale al pueblo yisraelita y 
dale instrucciones de que se hagan flecos 
en los bordes de sus vestidos, a través de 
las edades; que pongan un cordón azul en 
el fleco de cada esquina. Ese será su fleco; 
mírenlo y recuerden los andamientos de 
Yahweh y obsérvenlos, para que no sigan 
sus propios pensamientos y deseos en su 
impulso lujurioso. Así se acordarán de 

observar todos mis mandamientos y de 
estar consagrados a su Elohim. Yo 
Yahweh Soy su Elohim, el que los sacó a 
ustedes de la tierra de Mitsráyim para ser 
su Elohim: Yo, Yahweh su Elohim”. 

 

- El mandato de los Tzitzit es un vínculo con 
el resto de los mandamientos. Es un 
fundamento clave para el hombre para 
preservar la lealtad a Elohim.  

- Se distinguían de sus vecinos por su ropa y 
por su dieta y, de ese modo, enseñaban a no 
conformarse a las costumbres de los paganos 
en otras cosas.  

- Se proclamaban israelitas donde quiera que 
fueran y no se avergonzaban de Elohim y de 
su ley.  

- Los Tzitzit no fueron ordenados como 
terminación y adorno de su ropa, sino a modo 
de recordatorio para despertar su mente. Si 
eran tentados a pecar, estos les advertiría 
que no debían quebrantar los mandamientos 
de YAHVÉH. Debemos usar todos los medios 
dados por Elohim, para refrescar en nuestras 
memorias las verdades y preceptos de la 
palabra, para fortalecer y avivar nuestra 
obediencia y armar nuestras mentes contra la 
tentación. Imagine un hombre que ha 
decidido pecar, pues no tiene fuerzas para 
resistir y en el momento que va a cometer, por 
ejemplo, un acto de adulterio y lleva el Tzitzit, 
este al tocar su ropa le dirá que va a hacer 
algo que no le agrada a Elohim y rechazará la 
oferta. Hay que tener el corazón endurecido 
para pecar por encima de la advertencia de 
tal testigo en nuestra propia ropa. 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

18 

Conclusiones 

La fe es algo que late en todo esta parashá. 
Los espías confiaron más en lo que veían sus 
ojos que en lo que había declarado el Adón. 
El Shabat es un acto de fe y de confianza en 
que el mismo Elohim que creó el universo y lo 
sostiene, cuida también nuestras vidas. Los 
Tzitzit son una expresión de fe y de elevada 
espiritualidad, pues es el único mandamiento 
que nos recuerda todos los demás. Tiene 
además grandes alusiones al Mashíaj que es 
divino en el fleco azul, el que al verle nos 
recordará los mandamientos. 

 

Un cordón azul en cada borde, cuatro (4) 
cordones azules, representado en la letra 
Dalet (ד) en gematría igual a puerta. Yeshúa 
dijo que Él era la puerta: Yohanán (Juan) 
10:7 “Volvió, pues, a decirles Yeshua: De 
cierto, de cierto os digo: Yo soy la puerta de 
las ovejas” (BTX3); Yohanán (Juan) 10:9 “Yo 
soy la puerta: el que por mí entra será salvo, 
y entrará y saldrá, y hallará pastos” (BTX3). Y 
el Logos o la palabra. Los cinco nudos de los 
Tzitzit representan la Toráh. La palabra. 
Yohanán (Juan) 1:1 “En un principio era el 
Verbo, y el Verbo estaba ante Dios, y Dios era 
el Verbo” (BTX3); Yohanán (Juan) 1:14 “Y el 
Verbo se hizo carne, y tabernaculizó entre 
nosotros, y contemplamos su gloria (gloria 
como del Unigénito del Padre), lleno de gracia 
y de verdad” (BTX3). Los cuatro espacios 
entre nudos son las cuatro letras del nombre 
de Elohim YHVH. Él es YHVH. Yohanán 
(Juan) 10:30 “Yo y el Padre somos uno. 

(BTX); Yohanán (Juan) 14:8-9 Le dice 
Felipe: Señor, muéstranos al Padre, y nos 
basta. Yeshua le dice: ¿Tanto tiempo he 
estado con vosotros, y no me has conocido 
Felipe? El que me ha visto, ha visto al Padre. 
¿Cómo dices tú: ¿Muéstranos al Padre?” 
(BTX3). Este mandamiento no solo nos 
recuerda todos los mandamientos, sino a 
Aquel que es todos los mandamientos de 
forma encarnada: Yeshúa. Y si nuestro 
corazón se inclina a lo malo, deslizo mi mano 
hacia el Tzitzit y recuerdo lo que Yeshúa 
sufrió por mí para que yo disfrutara el poder 
cumplir Su Torah por amor. 

 

Esta parasha contiene los mandamientos 
385 – 387 

385. Precepto de separar una parte de la 
masa (Jalá), Bamidbar (Números) 15:20 

386. Precepto de poner Tzitzit en una 
vestimenta con cuatro esquinas, Bamidbar 
(Números) 15:38 

387. Prohibición de explorar tras el corazón y 
tras los ojos, Bamidbar (Números) 15:39 

____________________ 

Fin de la Parashá. 

Nuestros comentarios obedecen a la doctrina 
establecida en EMC SHALOM 
INTERNACIONAL como Ministerio de 
Raíces Hebreas y son pilares que 
defendemos y exponemos en la predicación 
del Único Evangelio que los primeros 
emisarios (shlijim-apóstoles) pregonaron 
con un solo propósito: Restaurar el Reino de 
Israel. Maaseh (Hechos) 1:6 y dirigido a los 
destinatarios establecidos en Iaakov 
(Santiago) 1:1 y Kefá Álef (1Pedro) 1:1 “LA 
CASA PERDIDA DE ISRAEL”. 

El mismo Rab Shaúl (Shaliaj Pablo) emisario 
por excelencia para todos los gentiles, sabía 
de antemano que su foco de alcance era 
solamente las doce tribus dispersas 
llamadas “Ovejas perdidas de la casa de 
Israel” [Melo Ha Goyim]: Los justos de las 



19 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

Ingresa a nuestro canal de 
Telegram (escanea el 

código QR) 

  

naciones”, Maaseh (Hechos) 26:7. Es el 
cumplimiento de esta misma promesa que 
nuestras doce tribus esperan obtener, 
resueltamente haciendo sus actos de 
adoración noche y día; a pesar de esto, ¡es 
en relación con esta esperanza, su Majestad, 
que hoy soy acusado por los judíos!   

PD. Este documento es comentado 
semanalmente en vivo y en directo en 
nuestras clases por internet, cada Shabat de 
9:00 a.m. a 12:30 p.m. (Horario Este de EU) 
a través de www.zoom.com y el ID para 
ingresar al canal de EMC SHALOM 
INTERNACIONAL es: ID 4637031177  

Nuestro único deseo a través de este material 
es que tú y los tuyos sean más que 
bendecidos por un entendimiento superior de 
las Escrituras; moviéndonos del mensaje 
subjetivo de hoy y casi místico, a lo objetivo 
del mensaje, con una mayor certeza 
idiomática y envuelto en su ambiente cultural 
respectivo, dándonos así la mayor solidez 
interpretativa de los textos. 

Todos los creyentes en el Elohim de la Biblia 
tienen un común denominador y un solo 
deseo, el cual es establecer un 
“avivamiento” tan poderoso que traiga la 
presencia de El Rey de reyes y establezca su 
Reino de una vez y para siempre; pero lo 
único que traerá esto a la congregación de los 
santos de Israel es “LA HISTORIA BÍBLICA”, 
el volver al fundamento y a la forma inicial de 
la FE HEBREA.  

Este documento, así como la clase de Toráh 
de cada Shabat, están orientadas hacia el 
conocimiento de la historia espiritual de un 
pueblo: “ISRAEL”; así como a vivir con el 
entendimiento de que somos la continuación 
y conclusión de esta hermosa historia de 
amor.  

Estamos muy agradecidos por sus aportes a 
nuestro ministerio. Nos está permitiendo ir 
con mayor excelencia. 

https://www.PayPal.me/emcshalom  

 
¡SHALOM LEKULAM! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.gotomeeting.com/
http://www.zoom.com/
http://www.gotomeeting.com/
https://www.paypal.me/emcshalom

