EMC SHALOM INTERNACIONAL
PARASHA 37 SHELAJ LEJA | NUMEROS 13:1 - 15:41

Prohibida toda reproduccion lucrativa - Utilizar bajo permiso.

Para mas informacién puede ubicarnos por medio de nuestra pagina web www.emcshalom.com
también a través de nuestro canal en YouTube EMC Shalom Internacional
y puedes escribirnos a nuestro correo emcshalomint@gmail.com

Aliyot de la Torah:
13:1-20
13:21-14:7
14:8-25
14:26-15:7
15:8-16
15:17-26
15:27-41

Matftir 15:38-41

INngresa a nuestro canal ae
Telegram (escanea el
cédigo QR)

ONOOAWNE

Haftarah: Yehoshua (Josué) 2:1-24

Brit Hadashah: Yojanan (Juan) 7:1-8:47 -
Ilvrim (Hebreos) 3:7-19

SHELAJ LEJA: significa “Envia para ti”

Primera aliya, 13:1-20

13:1-2 Yahweh le hablé a Mosheh y le dijo:
“Envia unos hombres a explorar la tierra
de Kenaan, que le voy a dar al pueblo
yisraelita; envia un hombre por cada una
de sus tribus ancestrales, cada uno un
capitan entre ellos”. — Usaremos para el
entendimiento del verso 2 la version Kadosh
Israelita Mesianica con el fin de dejarlo mejor
establecido en su Peshat (Interpretacion
Literal - primer nivel de estudio exegético)
Bamidbar (Nimeros) 13:2 "Envia de parte
tuya hombres a reconocer la tierra de
Kenaan, la cual Yo estoy dando alos hijos
de Yisra'el. De cada tribu ancestral manda
a alguien que sea principe en su tribu"
(BKIM).

“Envia de parte tuya”. Las primeras palabras
hebreas en este pasuk (verso) “Sheldj Leja”
(37-n") significan literalmente “envia para ti”
o “envia por ti”. Es importante ubicarnos
histéricamente en este momento, en el
segundo afio después de la salida de Egipto,
en el momento en el que los israelitas se
aproximaron a la tierra que se les habia
prometido y estuvieron a once dias de entrar

en ella; a la que no entraron en ese momento
si no hubieran pecado. Mosheh entonces dijo
a ellos: “jVed! Elohim ha colocado la tierra
delante de vosotros. Dirigios al norte y
ocupadla”. Mas los israelitas contestaron: “En
vez enviemos hombres para explorar la tierra
para nosotros” ¢, Pero qué necesidad hay para
tal exploracion de la tierra? Pregunto Moshé:
“Elohim nos prometié”, replicaron, “que
inmediatamente al entrar a la tierra nosotros
disfrutariamos todo beneficio y tendriamos
abundantes posiciones, diciendo, cf. Devarim
(Deuteronomio) 6:11 “[Ustedes también
tendran] casas llenas de todas las cosas que
no pusieron alli, cisternas terminadas que no
excavaron, y vifias y olivos que no plantaron”.
Sin embargo, cuando los cananeos escuchen
de nuestra llegada para tomar posesion de la
tierra, ellos excavaran hoyos y ocultaran
refugios bajo la tierra donde esconderan
todas sus posesiones. Asi, cuando entremos
a la tierra finalmente no hallaremos nada y la
promesa de Elohim se volvera nula y vacia.
Por tanto, despachemos espias para hallar
todos estos lugares ocultos y ellos sabran
donde estaran todos estos tesoros
escondidos para ser desenterrados. Esta es
la verdadera intencion de las palabras: “Envia
hombres delante de nosotros para ‘explorar’
(jafor) la tierra”, lo cual se entiende también
como, “Enviemos hombres que observen las
‘excavaciones’ (jafirot) y los lugares de
escondite construidos por los cananeos para
el proposito de esconder sus posesiones”.
Nuestro deseo de enviar espias delante no
esta impulsado por duda acerca de la calidad
de la tierra. En el momento que Mosheh
escuchd estos argumentos, €l concluy6é que
la idea ciertamente tenia mérito e incluso le
interes0, como esta revelado en Devarim
(Deuteronomio) 1:23 “La idea me parecio
buena a mi, asi que escogi doce hombres de
entre ustedes, uno de cada tribu” (BKIM).

No obstante, vacilé en enviarlos sobre la base
de su propio juicio. Asi que dijo: “Iré y


http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com

consultaré a YHWH para ver si EL concuerda
conmigo”. Cuando Mosheh fue a consultar la
“Shejina” de Elohim El le dijo: “Ellos son
capaces de conducirte a conclusiones
erroneas, pues tu eres carne y hueso y no
sondeas los lugares ocultos en lo recondito
de sus corazones. Te dicen que es para
localizar los lugares de atesoramiento. Pero
Yo, que pongo a prueba los interiores de los
hombres, sé que lo que los impulsa es una
falta de fe en Mi. A pesar de que ya les he
dicho que es una buena tierra, desean saber
la calidad de dicha tierra. Tampoco es la
primera vez que ellos revelan una falta de fe
en Mis Palabras; Ya en Egipto habian
comenzado a ofenderme de esta manera. No
diré més acerca de esta mentira. Si tu deseas,
envialos”, Esta respuesta del Eterno esta
indicada en sus Palabras: “Envia hombres
por ti mismo”, lo cual es una alusion a
“enviarlos sera tu decision — una expresion de
lo que ta quieres. Yo no tomo parte en esta
mentira”. Otra interpretacion que puede darse
de las palabras “Por ti mismo”, es la de
decirnos que Elohim dijo a Moshé: “Aun
cuando ellos ya han decidido despachar
espias, la decision final de enviarlos sera
tuya; de otro modo, constituirdA una
insurreccion contra ti — y jay! de la
generacion donde todos son lideres. Tu
seras el que despachard a quienquiera que
desees. Pero por cuanto ellos no tuvieron fe
en Mi, no seran privilegiados de ver la tierra
cuando el tiempo llegue para Mi de legarla”.

Bajo el pensamiento hebreo y respaldado en
el entendimiento del matrimonio, veamos el
siguiente relato. Es como un rey que habia
dispuesto el casamiento de su hijo con una
mujer que poseia toda virtud en ropas,
riqueza y familia. Pero el hijo dijo: “Deseo
verla, pues no creo lo que tu dices”. El padre
se enfurecio ante la falta de confianza de su
hijo, pero supo que, si no mostraba a la mujer,
el hijo concluiria que ella era rustica.
Entonces el rey dijo: “Te mostrare a la mujer
para que no puedas decir que quiero
conducirte a conclusiones erréneas y que
estoy mintiendo, pero juro que no td, sino tu
hijo, la desposara”. Asi fue como el Eterno
mas adelante les dice: Bamidbar (NiUmeros)

EMC SHALOM INTERNACIONAL

14:23 “No veran la tierra sobre la cual juré a
sus padres. Todos los que me despreciaron,
no la veran” (BTX3).

Recordemos una vez mas el poder que
emana el lenguaje Kadosh y que El Eterno
todo lo tiene cubierto. Es por eso que la
sentencia de parte del Eterno dice: “Envia de
parte tuya hombres a reconocer la tierra de
Kenaan, la cual Yo estoy dando a los hijos de
Yisra'el (Bené Israel)”. La palabra “hijos” esta
antes que Israel. Este es un pasaje que
ensefia mucho del liderazgo del Eterno y lo
que El ha establecido para bendicién de los
suyos. Mosheh instruyé a los hombres a obrar
u operar bajo un lider; no podian ser todos
cabezas y principes, asi como indica la
secuencia de las palabras en el pasuk 3
“Moshé los envié6 a ellos...todos los hombres
eran dirigentes”.

13:3 “Asi que Mosheh, por orden de
Yahweh, los envi6 desde el desierto de
Paran. Todos los hombres eran dirigentes
de los yisraelitas”. Este pasaje nos
muestra algo delicado y es la palabra
“dirigentes”, lo cual quiere decir, lideres y
cabezas. Esta condicion fue la que a la postre
trajo el caos, desorden y fuertes
consecuencias a ese Israel; aunque no a sus
hijos (bené). El desenlace lo irhd dando la
misma Torah. jContinuemos!

13:4 “Y estos eran sus nombres: De la
tribu de Reuvén, Shamua hijo de Zakur”.

13:5 “De la tribu de Shimén, Shafat hijo de
Jori.

13:6 “De latribu de Yahudah, Kalev hijo de
Yefuné.

13:7 “De latribu de Yissakhar, Yigal hijo de
Yosef.

13:8 “De la tribu de Efrayim, Hoshea hijo
de Nun.

13:9 “De la tribu de Binyamin, Palti hijo de
Rafua.



13:10 “De la tribu de Zevulun, Gadiel hijo
de Sodi.

13:11 “De la tribu de Yosef, es decir, la
tribu de Menasheh, Gadi hijo de Susi.

13:12 “De la tribu de Dan, Amiel hijo de
Guemali.

13:13 “De la tribu de Asher, Setur hijo de
Mikhael.

13:14 “De la tribu de Naftali, Najbi hijo de
Wofsi.

13:15 “De la tribu de Gad, Gueuel hijo de
Maki.”

13:16 “Estos eran los nombres de los
hombres que Mosheh envi6 a explorar el
pais; pero Mosheh le cambié el nombre a
Hoshea hijo de Nun y le puso Yahoshua”.
— Estos eran, desde su nacimiento, los
nombres de los hombres enviados como
espias excepto el de Yehoshua (Josué -
yyin') cuyo nombre anterior, hasta que
Mosheh lo cambia, era “Hoshea” (Oseas -
yuin). La misma Tordh lo llamaba asi
anticipadamente. ¢Cudl fue la razén de este
cambio de nombre? Se le agreg6 la décima
letra “Yod” ( * ), entre otras cosas, porque
Mosheh vio proféticamente que a_él se le
entregarian las diez (10) porciones de
tierra en lIsrael, las cuales correspondian a
los diez exploradores que la difamarian.
Kalev fue recompensado con Hebrén.
Shofetim (Jueces) 1:20 “Ellos dieron Hevron
a Kalev, como Moshé habia dicho que se
haria; y de alli echo a los tres hijos de Anak.
[Sheshai, Ajiman y Talmai]” (BKIM). La Torah
se refiere a Yehoshua (Josué) antes de ser
cambiado su nombre por Mosheh: Shemot
(Exodo) 17:13 “Por tanto, Yahoshua derrotd
a Amalek, pasando a su gente por la espada”
(BKIM). Shemot (Exodo) 33:11 “YAHWEH
hablaba con Moshé cara a cara, como un
hombre habla con su amigo. Luego regresaba
al campamento; pero el joven que era su
asistente, Yahoshua el hijo de Nun, nunca
salia de adentro del Tabernaculo” (BKIM).
Este hecho da a entender la conclusion de

EMC SHALOM INTERNACIONAL

otros estudiosos de Torah, quienes afirman
gue Mosheh nunca cambié el nombre de
Yehoshua (Josué). En cuanto a este versiculo
la Tordh puede expresar que Mosheh or¢ al
Eterno a favor de Yehoshuta (Josué) para que
lo fortaleciera y no escuchara el consejo de
los otros espias.

La palabra hebrea “Yehoshua” (vwiar)
equivale a “Yod He Hoshea” YAH Ayudando
si ellos difamaran de la tierra. De igual forma,
quiere decir YAH Salvando, férmula que nos
ensefia “Quién era nuestro Salvador, YAH
mismo entre nosotros, “‘Emmanu-EIl” (Elohim
con nosotros); que nuestro “Yehoshua -
YESHUA” es “YAHVEH SALVANDO”. Si
seguimos buscando las sombras proféticas
del Mashiaj y su Redencién para Israel,
podemos ver que estos diez territorios
pertenecen a las diez tribus perdidas de la
Casa de Israel. Esta es otra sombra de
Efradyim (Casa del Norte) que seria redimida
por YESHUA EL MASHIAJ.

Yehoshua (Josué) es un personaje biblico
muy relevante para todos los que estudiamos
la Torah, puesto que es quien sucede a
Mosheh; es el encargado de ingresar el
pueblo a la Eretz Israel. Este varén, con
nombre profético de “salvacion”, es quien
gobernaria a lIsrael después del tiempo de
vida de Mosheh (120 afos), lo que nos lleva
a contar 120 lovel (Jubileo). Un lovel equivale
a 50 afos. Entonces, 120 afios multiplicado
por 50 nos da 6000 afios. Por el encabezado
de su libro, nos damos cuenta de que es
prioritario conocer los detalles de Yehoshua
(Josué) de la misma manera en la que
indagamos y escudrifiamos los libros de la
Torah. Yehoshua (Josué) 1:1-9 “Después de
la muerte de Moisés, siervo de YHVH,
acontecio que YHVH hablo a Josué ben Nun,
ministro de Moisés, diciendo: Moisés mi
siervo ha muerto. Ahora pues levantate, cruza
este Jordan tu y todo este pueblo, a la tierra
gue doy a los hijos de Israel. Como dije a
Moisés: todo lugar que pise la planta de
vuestro pie lo he entregado a vosotros. Desde
el desierto y este Libano hasta el gran Rio, el
rio Eufrates, toda la tierra de los heteos hasta
el mar Grande, hacia la puesta del sol, seran



vuestros términos. Nadie te podré resistir en
todos los dias de tu vida. Como estuve con
Moisés, estaré contigo. No te dejaré ni te
desampararé. Esfuérzate y sé valiente,
porque tu haras que este pueblo herede la
tierra que juré a sus padres que les daria.
Solamente esfuérzate y sé muy valiente,
cuidando de hacer conforme atoda la Ley que
mi siervo Moisés te ordend. No te apartes de
ella ni a diestra ni a siniestra, para que tengas
buen éxito dondequiera que vayas. No se
aparte de tu boca el libro de esta Ley. De dia
y de noche meditaras en él, para que cuides
de hacer conforme a todo aquello que esta en
él escrito, porque entonces haras préspero tu
camino, y tendras buen éxito. ¢No te lo estoy
ordenando Yo? jEsfuérzate pues y sé
valiente! No te intimides ni desmayes, porque
YHVH tu Dios estd contigo dondequiera que
vayas” (BTX3).

Podemos ver que el nombre largo de
Yehoshua significa que “YAH es el que salva”,
como esta escrito en Yeshayah (Isaias)
43:11 “Yo, aun Yo, soy YAHWEH; fuera de mi
no hay salvador” (BKIM); Yeshayah (Isaias)
45:21 “iQué se pongan en pie y presenten su
caso! En verdad, que juntos tomen consejo.
¢, Quién predijo esto hace mucho tiempo, lo
anuncié en tiempos ya pasados? ¢Fui Yo,
YAHWEH? No hay otro Elohim aparte de mi,
Elohim justo y Su Mashiaj; [ejad] no hay
ninguno aparte de mi” (BKIM); Hoshea
(Oseas) 13:4 Pero Yo soy YAHWEH tu
Elohim, [que establece los cielos y crea la
tierra, cuyas manos han formado todo el
ejército del cielo, pero no te los ensefié a ti,
para que no fueras tras ellos] y Yo te traje
desde la tierra de Mitsrayim; y tu no
conoceras ningun Elohim fuera de mi, ningun
Salvador aparte de Mi” (BKIM); 1 Timoteo 1:1
“De: Shaul, un emisario del Mashiaj Yeshua
por orden de YAHWEH nuestro Salvador, y
del Mashiaj Yeshua nuestra esperanza”
(BKIM); 1 Timoteo 2:3 “Esto es lo que
YAHWEH nuestro Salvador considera como
bueno, esto es lo que alcanza Su aprobacion”
(BKIM). Si YAH, el Padre Eterno, es el tnico
Salvador, ¢cémo es que ahora un hombre,
Yeshua recibe el titulo de Salvador? Esta
escrito en Lucas 2:11 En este mismo dia, en

EMC SHALOM INTERNACIONAL

el pueblo de David, naci6 para ustedes un
Salvador, que es el Mashiaj, el Adén” (BKIM);
Yohanan (Juan) 4:42 Ellos dijeron a la mujer:
"Ya nosotros no confiamos por lo que ta dijiste,
porque que hemos oido por nosotros mismos.
Nosotros sabemos por cierto que este
hombre es realmente el Salvador del mundo”
(BKIM).

Para un mejor entendimiento, tomaremos
algunos pasukim (versiculos) del pasaje de
los nombres de los espias.

13:6 “De la tribu de Yahudah, Kalev hijo de
Yefuné”. — Kalev fue hijo de Jezroén, hijo de
Perets, hijo de lehudah, cf. Divré Hayamin
Alef (1 Croénicas) 2:3-5, 18. Kalev
representaba la tribu de lehudah. Toma una
relevancia importante, puesto que de la
misma manera que Yehoshua, representaria
y tomaria autoridad sobre las diez tribus,
personificando el marco profético de “La
Casa del Norte” o “Casa de Efraim”, asi
como Kalev representando el marco profético
de lehudédh “Casa del Sur” o “Casa de
Yehudah”. Es decir, que desde aqui estan
representados los dos pueblos que tomarian
la relevancia para ingresar a Eretz lIsrael.
Kalev tenia un espiritu muy hermoso. Su
nombre significa “como el corazdén”. El hacia
las cosas de coraz6n y con entrega al Eterno.
Junto con Yehoshua, fue el Unico de todos los
que fueron contados dentro de los que
salieron de Mitsrayim (Egipto), que entrd a la
Tierra Prometida.

Esto nos habla de la entrega del corazén de
este hombre: Yahoshua (Josué) 14:10-13
“Ahora mira, YAHWEH me ha mantenido vivo
estos cuarenta y cinco afios, como El dijo que
haria, desde el momento que YAHWEH dijo
esto a Moshé, cuando Yisra'el pasaba por el
desierto. Hoy yo tengo ochenta y cinco afios
de edad, pero estoy tan fuerte hoy como en el
dia que Moshé me mand6é — yo estoy tan
fuerte hoy como lo estaba entonces, ya sea
para la guerra o simplemente para ir de aqui
para alla; por lo tanto, dame este monte, del
gue YAHWEH hablé en ese dia; porque tu
oiste como los Anakim estaban alli con
ciudades grandes Yy fortificadas; quizas



YAHWEH estard conmigo, y yo los echaré
fuera, como YAHWEH dijo." Yahoshuta lo
bendijo y le dio Hevron a Kalev el hijo de
Yefuné como su herencia” (BKIM). Kalev
tenia 40 afios al momento de ser enviado
como explorador. El junto con Yehoshua
(Josué) fueron dos varones dignos de imitar;
nos marcaron un camino cierto de cémo
seguir al Elohim verdadero, YAHVEH
TZVAOT.

13:8 “De latribu de Efrayim, Hoshea el hijo
de Nun”. — El mismo Yehoshua como lo
acabamos de ver, el lider del pueblo de Israel
a quien Elohim uso6 para dirigir el inicio de la
conquista de la tierra de Kenaén, era efraimita,
hijo de Nun. Fue ayudante cercano de
Mosheh, “uno de sus jévenes” cf. [Bamidbar
(Numeros) 11:28]. Luego fue su sucesor.
Originalmente su nombre era Hoshea
(Oseas) que significa salvado o salvacion,
pero Mosheh se lo cambi6 a Yehoshta que
significa: “YAH es Salvacion”. Bamidbar
(Nameros) 13:16. [Lockward, Alfonso: Nuevo
Diccionario de La Biblia. Editorial Unilit.,
Miami, 2003, s.600].

El nombre Yehoshia o Yahoshua es
equivalente a Yeshua y podemos verlo
justamente como una tipologia de Yeshua:

= Yehoshua, lider del pueblo de Israel,
usado por el Eterno para dirigir el inicio de
la conquista de la tierra de Kenaan:
Bamidbar (NUmeros) 11:28. Yeshuda nos
otorga la entrada en la tierra prometida.
Romiyim (Romanos) 5:1-2 “Por tanto,
habiendo sido declarados justos por la fe,
tenemos paz ante Dios mediante nuestro
Adon Yeshta. Por medio de Quien
también hemos obtenido derecho de
entrada, a esta gracia en la cual estamos
firmes, y nos gloriamos en la esperanza de
la gloria de Dios” (BTX3); Qorintiyim Bet
(2 Corintios) 5:19 “Esto es, que Dios
estaba en Yeshua reconciliando al mundo
consigo mismo, no tomandoles en cuenta
sus pecados, y puso en nosotros la
palabra de la reconciliacion” (BTX3);
Hitgalut (Apocalipsis) 5:10 “Y los has
hecho para nuestro Dios, un reino de

EMC SHALOM INTERNACIONAL

sacerdotes, iy reinardn sobre la tierra!”
(BTX3).

Yehoshua fue escogido para dirigir la
pelea contra Amalec en Refidim que
termind en victoria: Shemot (Exodo)
17:8-15. Teniendo en cuenta la tipologia
de Mashiaj, podemos decir que Yeshua
fue escogido para pelear nuestra batalla
contra las tinieblas y sali6 vencedor.
Qolosiyim  (Colosenses) 2:15 ¢
habiendo en ella desarmado
completamente a los principados y a las
potestades, los exhibid publicamente en el
desfile triunfal” (BTX3).

Cuando Mosheh volvié a subir al monte,
Yehoshua nunca se apartaba de en medio
del Tabernaculo: Shemot (Exodo) 33:11.
Se manifestdé en él un deseo por estar
siempre en las cosas de Elohim: Lucas
2:48-49 “Y al verlo, se sorprendieron y su
madre le dijo: Hijo, ¢por qué nos hiciste
esto? jHe aqui tu padre y yo te hemos
buscado angustiados! Les dijo: ¢Por qué
me buscabais? ¢No sabiais que es
necesario que esté en las cosas de mi
Padre?” (BTX3).

El celo de Yehoshua se manifestd en su
deseo de impedir que Eldad y Medad
profetizaran, porque lo hacian en el
campamento y no en el Tabernaculo:
Bamidbar (Numeros) 11:28. Yeshua
también vivio en un gran celo por el
Templo de Elohim. Yohanan (Juan) 2:17
‘Recordaron sus discipulos que esta
escrito: El celo de tu Casa me consumira”
(BTX3).

Elohim le llené de Su “Espiritu” para
realizar Su obra: Devarim
(Deuteronomio) 34:9; Lucas 4:18 “El
Espiritu del Sefor esta sobre mi, por
cuanto me ha ungido para dar buenas
nuevas a los pobres; me ha enviado a
sanar a los quebrantados de corazon; a
pregonar libertad a los cautivos, y vista a
los ciegos; a poner en libertad a los
oprimidos;” (RV60).



Segunda aliya, 13:21 - 14:7

13:25 “Al cabo de cuarenta dias
regresaron de explorar la tierra”. — Segun
el Midrash, la noche en la que volvieron de la
expedicion fue el noveno dia del quinto mes
llamado Av (9 de Av), el mismo dia en el que,
segun la tradicion, los hijos de Israel iniciaron
el culto al becerro de oro. Esa noche Elohim
juré que los hijos de Israel iban a ser
dispersados entre las naciones, como esta
escrito en el Tehilim (Salmo) 106:24-27
“Ellos rechazaron la tierra hermosa, no
confiaron en la promesa de El; y murmuraron
en sus tiendas, no escucharon a la voz de
YAHWEH. Por lo tanto, alzando su mano
contra ellos, El jur6 destruirlos en el desierto,
y dispersar su zera entre las naciones y
regarlos por todos /los paises” (BKIM).

A través de la historia iahudita se registran
delicados acontecimientos en esa fecha. En
ese dia: fueron destruidos ‘Los Dos Templos’,
fue derrotada ‘La ultima revuelta de los
iahuditas contra Roma’ en el afio 135, fueron
‘Expulsados los iahuditas de Espafia’ en el
afio 1492; entre otros eventos tragicos en la
historia iahudi. El 9 de Av, en hebreo “tisha
be-av” (axa nywn), es un dia de ayuno y luto
nacional para el pueblo iahudita. Sin embargo,
el profeta promete que se convertiria en un
dia de alegria, como esta escrito en
Zekharyah (Zacarias) 8:19 “Asi dice
YAHWEH-ha Elyén: "Los dias de ayuno de
los meses cuarto, quinto, séptimo y décimo
tienen que ser tiempos de alegria,
contentamiento y regocijo para la casa de
Yahudah, y para buenas Festividades, y
ustedes se regocijaran; y amaran la verdad y
el Shalom” (BKIM).

Una condicion mas se desprende del acto de
“‘explorar la tierra” y es el hecho que, desde
antes de salir a la mision, ya estaban
caminando con una mala inclinacién, ya que
de la misma manera como se movieron en su
recorrido, asi fue hasta llegar a dar el informe.
Todos conocemos las palabras negativas y el
pecado que perpetraron 10 de los 12
enviados: “Lashon Hara” (lengua maligna),

EMC SHALOM INTERNACIONAL

mala palabra en contra de la tierra. Este acto
los descalificé de poseerla.

13:30 “Kalev mando6 callar al pueblo
delante de Mosheh y dijo: “De todos
modos subamos y tomaremos posesion
de ella, porque de seguro lavenceremos””.
— Kalev fue un hombre que hablé por medio
de las promesas del Eterno; él no se dejo
llevar por lo que los ojos vieron, él era un
hombre con un corazoén correcto y no hablé
de las circunstancias, hablé como aquellos
gue conocen al Elohim que hizo la promesa:
Kefa Bet (2 Pedro) 1:3-7 “Su divino poder
nos ha concedido todas las cosas que atafien
a la vida y a la piedad por medio del
conocimiento de aquel que nos llamo por su
propia gloria y excelencia. Mediante ellas se
nos han dado preciosas y grandisimas
promesas, para que por ellas lleguen a ser
ustedes participantes de la naturaleza divina,
después de haber escapado de la corrupcion
gue hay en el mundo debido a las bajas
pasiones. Por esta misma razén, pongan todo
empefio en afadir a su fe, virtud; a la virtud,
conocimiento; al conocimiento, dominio
propio; al dominio propio, perseverancia; a la
perseverancia, devocién; a la devocion,
afecto fraternal; y al afecto fraternal, amor”
(VIN).

13:31-32 Pero los hombres que habian
subido con él dijeron: “No podemos atacar
a esa gente, porque es mas fuerte que
nosotros”. Asi esparcieron calumnias
entre los yisraelitas acerca de la tierra que
habian explorado, diciendo: “El pais que
atravesamos y exploramos es una tierra
gue devora a sus habitantes. Toda la gente
gue vimos en ella son hombres de gran
estatura”. Los exploradores hablaban
palabras negativas que iban en contra de las
palabras 'y promesas del Eterno.
Humanamente hablando tenian razén, pero el
pueblo del Eterno no ha sido llamado a
caminar de manera natural, sino sobrenatural.
Por lo tanto, la unica manera de poder
conquistar la tierra era por medio de la ayuda
del Eterno. Estos hombres no quisieron
confiar en las promesas de YAHVEH vy
solamente evaluaban las cosas de manera



natural. Ellos no tenian Emunah (fe
obediente), por lo tanto, no recibieron lo que
el Eterno habia prometido. Como esté escrito
en Ivrim (Hebreos) 4:1-2 “Temamos por
tanto nosotros, no sea que permaneciendo
aun la promesa de entrar en sSu reposo,
alguno de vosotros parezca no haberlo
alcanzado. Porque, asi como a ellos, también
a nosotros se nos ha predicado la buena
nueva; pero no les beneficio la palabra de la
predicacion, por no ir acompafiada de la fe
por parte de los que la habian oido” (BTX3);
Yaagov (Santiago) 1:2-6 Hermanos mios,
tened por sumo gozo cuando 0s veais
cercados de diversas pruebas, sabiendo que
la prueba de vuestra fe produce paciencia. Y
dejad que la paciencia tenga su obra
completa, para que seais perfectos y cabales,
sin que os falte cosa alguna. Y si alguno de
vosotros carece de sabiduria, pidala al que da,
a Dios, que da a todos generosamente y sin
reproche, y le sera dada. Pero pida con fe, no
dudando nada, porque el que duda es
semejante a una ola del mar, impelida y
zarandeada por el viento (BTX3).

Las palabras que se esparcieron como
calumnias entre los israelitas acerca de la
tierra que habian explorado, fueron palabras
de difamacién en contra de la tierra prometida.
La forma en la que lo hicieron los llevd a
recibir su sentencia de muerte. No debemos
hablar mal de la tierra de Israel; no podemos
decir mal de lo que ha sido bendecido por el
Eterno y menos del territorio que es cuidado
por YAHVEH de forma tan especial: Devarim
(Deuteronomio) 11:12 “Es La Tierra que
YAHWEH su Elohim cuida. Los ojos de
YAHWEH su Elohim estan siempre sobre ella,
desde el comienzo del afio hasta el final del
ano” (BKIM). Hoy tenemos ejemplos
palpables, personalidades, entidades y adn
gobiernos que, desconociendo estos
principios espirituales, ejecutaron sentencia
contra ellos mismos y sobre todo su marco de
influencia y han recibido las consecuencias
de sus actos y de sus palabras. Las palabras
y los actos de bendicién para Israel operan de
igual forma, tanto para la tierra, como para el
pueblo: Bereshit (Génesis) 12:3 “Yo
bendeciré a aquellos que te bendigan, pero

EMC SHALOM INTERNACIONAL

maldeciré a cualquiera que te maldiga; y por
ti todas las tribus de la tierra seran
bendecidas” (BKIM).

14:1 “Toda la comunidad irrumpioé en una
gran griteria y el pueblo llor6 aquella
noche”. — Vemos en este pasaje la facilidad
con la que el conglomerado cae presa de la
desilusion por las palabras negativas de los
hombres. Esto confirma la naturaleza caida y
pecaminosa del ser humano; nos muestra el
miedo y la mente de esclavitud que
embargaba a esta generacion. Una nacion
con estas caracteristicas no tenia opcion de
disfrutar de las bendiciones establecidas por
el Eterno, puesto que todas ellas, dependen
del grado de confianza que cada uno de los
suyos posea y camine en Su direccion, sin
ninguna vacilacion: Yaaqov (Santiago) 1:6-8
“Pero pida con fe, sin dudar nada. Porque el
gue duda es como una ola del mar que el
viento mueve y agita de un lado a otro. No
piense alguien asi que recibird cosa alguna
de Yahweh, siendo un indeciso e inestable en
todos sus caminos.” (VIN); Qorintiyim Bet (2
Corintios) 1:20 “Porque cuantas promesas
YAHWEH ha hecho, todas encuentran el "Si"
en relacion con El, ésta es la razon por la cual
por medio de El decimos el "Amen" cuando
damos gloria a YAHWEH” (BKIM).

El pasuk siguiente confirma la mentalidad de
esclavos que estos hombres tenian y que
YHVH no iria a permitir que ingresaran a la
tierra de la promesa.

14:3 “; Por qué Yahweh nos esta llevando
a esatierra, para que caigamos a espada?
iNuestras esposas y nuestros hijos seran
botin! jSeria mejor que regresaramos a
Mitsrayim!”. — Esta es la prueba mas clara y
contundente para cada uno de nosotros. Si
eres de los que aforan el pasado o de lo que
se dejo atrds y prefieres coquetear con la
vieja naturaleza, esto solo quiere decir una
cosa: sigues siendo esclavo y no has muerto
a la vieja naturaleza y mucho menos no has
nacido de nuevo. Todo lo nuevo que el Eterno
tiene para los suyos, debe ser depositado en
odres nuevos, es decir, en mentes renovadas,
como lo dice Rab Shaul en Romiyim




(Romanos) 12:2 “No os adaptéis al mundo,
sino sed transformados por la renovacion de
la mente, para que comprobéis cudl es la
voluntad de Dios: Lo bueno, lo aceptable y lo
perfecto” (BTX3). Si no trasformamos nuestra
manera de pensar (traje viejo, vasija vieja); si
no renovamos nuestro entendimiento,
cualquier informacién de caracter celestial,
espiritual y trascendental, no tendra asidero
en nosotros. La fermentacion, que es la
renovacion misma de la verdad en nosotros,
puede causar un colapso interno, puesto que
las ideas viejas no podran reconocer, aceptar
y consolidar los nuevos criterios de vida
obediente y llena de confianza, de Emunah
en las promesas de YAHVEH a los suyos:
Matityah (Mateo) 9:16-17 “16 Nadie pone un
remiendo de tela nueva en un vestido viejo,
porque el remiendo tira del vestido y la rotura
se hace peor. Tampoco echan vino nuevo en
odres viejos, porque los odres se rompen, el
vino se derrama, y los odres se echan a
perder. Mas bien, echan vino nuevo en odres
nuevos, y ambos se conservan”. (VIN)

14:4 'Y se decian unos a otros:
“Nombremos un cabecillay regresemos a
Mitsrdyim”. — Esta forma de pensamiento
democratico y participativo para tomar
decisiones, no es el plan divino; el resultado
de un consenso como este, habria permitido
que Israel regresara a la esclavitud. El
gobierno del Eterno funciona de forma
diferente y es, el mismo YHVH quien gobierna,
dirige, cuida y sustenta a su pueblo.

Tercera aliya, 14:8-25

14:8 “Si Yahweh se agrada de nosotros, él
nos introducird en esa tierra, una tierra
que fluye leche y miel, y nos la dara”. —
Este pasuk es clave en esta parasha por
varias razones. No solo es la defensa que
Yehoshua y Kalev hacen por presentar un
informe correcto ante la asamblea de Israel
con respecto a la Tierra Prometida, sino la
manifestacion consecuente de la promesa del
Eterno para su pueblo: Una tierra que fluye
leche y miel. Ellos estaban claros, no solo en

EMC SHALOM INTERNACIONAL

lo que YAHVEH les habia prometido, sino que,
el entendimiento de ellos reposaba en las
grandezas y maravillas que el Eterno “ya
habia manifestado”, desde la poderosa
liberacion en Mitsrayim, asi como todos los
prodigios y sustentos vividos hasta ese
tiempo en el desierto.

Hoy nosotros sabemos, a diferencia del
pasado, que seremos llevados directamente
a Israel para el establecimiento del Reino del
Eterno. El problema nuestro en este tiempo
es que, de igual forma que los diez espias
dieron un mal informe, nosotros en el lugar
donde YAHVEH nos ha puesto, estemos
dando un mal informe dia a dia, mirando
hacia otros lugares, sin haber esperado el
establecimiento de las promesas en el lugar o
ciudad donde estamos. Creemos que
cambiando de lugar o de ciudad nos dara las
promesas de bendicion y no funciona asi; el
verso dice: “Si Yahweh se agrada de
nosotros”. Amados hermanos, Israel esta
disponible para nosotros con la Segunda
Venida de Mashiaj; pero mientras este
inminente acontecimiento llega a nosotros, la
promesa de bendicion esta establecida en la
ciudad o lugar donde estamos: Yirmeyah
(Jeremias) 29:5-7 “Edifiquen casas para
ustedes, y vivan en ellas. Planten huertos y
coman lo que ellos producen. Escojan
mujeres para casarse, tengan hijos e hijas.
Escojan esposas para sus hijos, y den a sus
hijas a hombres en matrimonio, para que
tengan hijos e hijas -multipliquense alli, no
disminuyan. Busquen el Shalom de la ciudad
a la cual Yo los hice deportar, y oren a
YAHWEH por ella; porque el Shalom de
ustedes esta ligado al Shalom de ella” (BKIM).
Muchos de nosotros por no tener claro como
es que el Eterno opera con su pueblo,
estamos poniendo nuestros 0jos en otros
lugares, en otras ciudades y hasta en otros
paises, COMO S| EL ELOHIM DE ISRAEL,
A QUIEN SERVIMOS Y OBEDECEMOS, NO
TUVIERA EL PODER Y LA FIDELIDAD DE
PROSPERARNOS EN EL LUGAR DONDE
NOS PUSO!

Algo que nos diferencia del bendecido pueblo
iahudita (nuestros hermanos mayores, por



guienes rogamos proteccién y mas bendicién),
es que ellos tienen claro que su bendicion
depende de la cercania que ellos tengan de
Elohim, a través, por ejemplo, de la adoracion
en sus sinagogas. Es por eso que, como
prioridad de bendicion, sus casas estan cerca
de la sinagoga “donde el Eterno los ha
plantado”, hasta adquirir el fruto de bendicién
prometido a los que obedecen. “iNo miran
hacia...! sino que jEsperan, hasta que...!”.
Otro principio poderoso de bendicion, libertad,
prosperidad y completo Shalom, reposa en el
entendimiento que tienen acerca de su lider
espiritual o rabino: Shofetim (Jueces) 2:16-
18 “Pero luego YAHWEH levanté jueces, que
los rescataron del poder de aquellos que los
estaban saqueando. Cuando YAHWEH
levant6 jueces para ellos, YAHWEH estaba
con el juez y los libraba de las manos de sus
enemigos por toda la vida del juez; porque
YAHWEH fue movido a piedad por sus
lamentos bajo aquellos que los oprimian y
aplastaban” (BKIM).

Hay una historia poderosa en la literatura
iahudita, para entender el verdadero poder de
un buen liderazgo.

“Cuenta el sabio Rabi Yehoshua Ben Levi,
que él queria encontrarse con el profeta Elias
y ser su discipulo y el or6 a Elohim para que
cumpliera su deseo. Su plegaria fue aceptada
y el profeta Elias se le apareci6. “;Qué es lo
que deseas?”, pregunté Elias. “Quiero saber
acerca de las cosas que tu haces en este
mundo”. “Eso no puede ser”, contesto Elias.
“.Por qué no?” “Porque tu me veras hacer
cosas que hallaras intolerables”. “No obstante,
deseo ir contigo”. “Bien, ven conmigo
entonces”, replico Elias y emprendieron el
viaje juntos. Cuando oscurecid, se alojaron
con una pareja indigente cuya Unica posesion
era una vaca pequefia. El hombre pobre les
dio felizmente la bienvenida, les sirvié comida
y bebida, y los honr6 grandemente de
acuerdo con su ilustre estatura. En medio de
la noche Elias se levanto, y con un golpe a la
cabeza de la vaca la matd. “jPodria estar
haciendo Elias el profeta lo que aun un
hombre bandido de montafia no haria!”
exclamo6 Rabi Yehoshua. “;No has pecado

EMC SHALOM INTERNACIONAL

por lo que has hecho? La vaca es la Unica
fuente de ingreso de este hombre pobre, jy
aqui tu la has matado! ¢Es este tu modo de
agradecer por habernos alimentado y darnos
una bienvenida real?” “Si tu me preguntas
aun una cosa mas”, replic6 Elias, ‘me
separaré de ti, y ya no podras acompafarme.
Si quieres continuar estando junto a mi,
guarda silencio y no preguntes acerca de
nada de lo que hago”. Reanudaron su viaje, y
la segunda noche la pasaron en el hogar de
un hombre muy rico. Justo entonces resulto
que él estaba preocupado en construir su
casa, y cuando los vid, ni siquiera hizo un
gesto con su cabeza en su direccion, ni
ciertamente se levant6 o se movié de su lugar.
Tampoco, por cierto, les sirvio algo para
comer o para beber. En el medio de la noche
Elias el profeta se levanto, y pidiendo a Rabi
Yehoshua Ben Levi asir un extremo de una
soga, el asié el otro cabo, y después de hacer
ciertas medidas, erigi6 un magnifico y
maravilloso palacio que constaba de 120
camaras. La perplejidad de Rabi Yehoshua
crecia. El meditaba para si mismo en estas
injusticias. Luego, partieron y arribaron a una
localidad donde todos los residentes eran
muy ricos. Eran personas de tal engreimiento,
gue ni siquiera miraron a los dos sabios, y
rehusaron proveerles de alimento y bebida. Al
dia siguiente al levantarse, Elias or6 a
ha Elohim para hacerlos a todos ellos lideres.
Posteriormente llegaron a un lugar cuyos
habitantes todos eran pobres. Cuando
contemplaron a los dos sabios, les dieron la
bienvenida gozosamente, los alimentaron y
honraron grandemente — a pesar de los
magros medios a su disposicion. Al dia
siguiente al levantarse, Elias imploré a
ha’Elohim proveerles de un unico lider. Dijo
Rabi Yehoshta Ben Levi a Elias: “Ya no
puedo tolerar mas las cosas que haces. Por
favor explicamelas, pues no entiendo nada’.
“Mas si explico todo, tu ya no podras venir
conmigo”. “Estoy de acuerdo — jsolamente
explicame por qué mataste la vaca de aquel
hombre pobre!”. “Sabe entonces”, replicé
Elias, “gque, en aquella misma noche, la
esposa de este hombre, quien era mas
preciada para €l, que miles sobre miles de
piezas de oro, estaba destinada a morir. Asi



mate su vaca para que pudiera tomar el lugar
de su esposa — ‘“una vida, por una vida”
(Exodo 21:23). “Asi ¢y qué hay de aquel
hombre rico que no nos ofrecid ni agua — por
qué le construiste aquel gran castillo? “Quiero
gue sepas que, si aquel hombre rico hubiera
cavado 20 o 30 pulgadas bajo el suelo de su
casa, hubiera hallado un gran tesoro. Por
consiguiente, me anticipé a €l construyendo
el castillo. Este no existira por mucho tiempo,
puesto que él se yergue milagrosamente. Se
colapsara de repente y muy pronto y él nunca
hallard aquel tesoro. “Aquellos hombres de
rigueza que no nos dieron nada — ¢Por qué
los bendijiste con muchos lideres?”, pregunto
Rabi Yehoshua. “Aquello no era una
bendicion sino una maldicién. Pues cuando
hay muchos lideres, el resultado es
‘estragos”. Hay un dicho, “con muchos
capitanes el barco se hunde”. “Por otra parte,
sobre aquella gente pobre y humilde que nos
sirvié tan bien, conferi la bendicion que ellos
deberian tener solo un dnico lider. Pues una
ciudad que es regida por una sola cabeza al
final siempre sobrevivira.”

Ahora podemos entender todo este caos
ocasionado por el nombramiento de todas
esas cabezas y lideres de tribus, con el
objetivo de ejecutar esa misién de ir a
explorar la tierra, que nacio en el corazén de
los hombres y no del Eterno. Destruccion y
aniquilacién progresiva fue lo que sucedi6 a
estos dos millones de personas que salieron
de Mitsrayim; todas murieron
progresivamente en el desierto en el
transcurso de 40 afios. Si hablamos bajo los
mismos términos de la Torah, fueron 600.000
hombres los que salieron de Mitsrayim:
Shemot (Exodo) 12:37 Los yisraelitas
viajaron de Raamsés hasta Sukot, como
seiscientos mil hombres a pie, aparte de los
ninos” (VIN). Esto quiere decir que el
promedio de muerte fue de 15.000 hombres
por aiflo. Debemos tener extremo cuidado y
una gran seguridad de que el Eterno es quien
nos mueve de lugar o nos llama a cambiar de
lugar: Mishlé (Proverbios) 14:12 “Hay
camino que al hombre parece derecho, pero
su fin es camino de muerte” (VIN).

10

EMC SHALOM INTERNACIONAL

14:11 “Yahweh le dijo a Mosheh: “;Hasta
cuando me va a menospreciar este pueblo
y hasta cuando van a tener falta de fe en
mi a pesar de todas las sefiales que he
realizado en su medio?””. — Es triste leer
este pasaje con el entendimiento anterior, el
cual nos confronta, cOmo nuestra naturaleza
humana no permite que las promesas se
vayan cumpliendo delante de nosotros. Esto
solo tiene una respuesta: No permitimos ser
guiados de la forma que Elohim determind.
Romiyim (Romanos) 8:14 “Porque todos los
que se dejan guiar por el Espiritu de Elohim,
éstos son hijos de Yahweh” (VIN).
Reaccionemos amados, si realmente el Ruaj
de YHVH estd en nosotros caminamos
obedientemente. Galatiyim (Galatas) 5:22-
23 “Pero el fruto del Ruaj es amor, alegria,
Shalom paciencia, amabilidad, bondad,
fidelidad, humildad, dominio propio. Nada en
la Torah estd en contra de estas cosas”
(BKIM).

14:12 “{Voy a azotarlos con pestilenciay a
desheredarlos y a ti te daré una nacion
mucho mas numerosa que ellos!”.

Mosheh tuvo la oportunidad de ser el padre
de una gran nacion. Sin embargo, rechazé
esa oportunidad por amor al pueblo. De la
misma manera Yeshua no vino para rechazar
a Israel y buscarse un nuevo Israel, sino para
restaurar las 12 tribus de Israel. Romiyim
(Romanos) 11: la “Digo, pues: (;Ha
desechado Dios a su pueblo? jDe ninguna
manera!” (BTX3). Motivo mas para tener muy
claro el verdadero objetivo de la mision
redentora de Yeshua ha Mashiaj: Maaseh
(Hechos) 1:6 “Asi pues, los que se habian
reunido le preguntaban, diciendo: Sefor,
crestauraras el reino a Israel en este tiempo?”
(BTX3). El Reino de Israel son las 12 tribus y
para ellas siempre ha sido el foco y objetivo
de la predicacion del Evangelio (besora):
Yaaqov (Santiago) 1:1 “Yaaqov, siervo de
Yahweh y del Maestro Yahoshua el Mashiaj,
a las doce tribus que estan en la Dispersion:
Saludos” (VIN). Kefa Alef (1 Pedro) 1:1 “Kefa,
Enviado de Yeshua el Mashiaj; a los
expatriados en la Dispersion: en el Ponto,
Galacia, Capadocia, Asia y Bitinia” (VIN).



14:13-16 “Pero Mosheh le dijo a Yahweh:
“Cuando los mitsritas, de cuyo medio
sacaste a este pueblo con tu poder, oigan
la noticia, se lo diran alos habitantes de la
tierra. Ya ellos han oido que tu, Yahweh,
estas en medio de este pueblo; que tu,
Yahweh, apareces a plena vista cuando tu
nube reposa sobre ellos en una columna
de nube de diay en una columna de fuego
de noche. Si ahora matas a este pueblo de
un solo golpe, las naciones que han oido
de tu fama diran: ‘Debe ser que Yahweh
fue incapaz de introducir a ese pueblo en
la tierra que les habia prometido bajo
juramento y por eso los matdé en el
desierto’. ¢Qué argumentos usaba
Mosheh en la intercesion? Esta es una
plegaria que debe ser analizada y entendida
como estructura de una verdadera intercesion,
asi como llevada a nuestra vida devocional
para aprender a interceder por otros, con una
sabiduria que brota de conocer y entender
verdaderamente los propésitos del Eterno
para los suyos. Yeshua también nos dejo Su
propio modelo de intercesion cf. Yohanan
(Juan) 17. Adicional a esto, podemos
apreciar el verdadero motivo de cualquier
intercesion. No oramos por el pueblo en si
mismo solamente, sino que oramos
preocupados porque el Nombre de YHVH
pueda ser manchado. Eso debe ser lo que
direccione nuestras oraciones: ¢Lo que
estamos pidiendo santifica Su Nombre? La
oracién modelo nos dice: Matityah (Mateo)
6.9 “Santificado sea tu nombre”. Porque eso
no es una peticién simplemente, sino que es
el fundamento de nuestras peticiones.

14:20 “Y Yahweh dijo: “Los perdono,
como has pedido””. — Esto es conocido
como: “Una oraciéon contestada”. ¢;Donde
radico el éxito de la intercesion de Mosheh a
favor del pueblo? En que pidi6 conforme a lo
escrito en la Torah, conforme a los planes del
Eterno: Kefa Alef (1 Pedro) 4: 11a “si alguien
habla, que hable las Palabras de Elohim”
(VIN); Yaaqov (Santiago) 4:3-4 “Oran y no
reciben, porque oran con el motivo
equivocado, piden para ser indulgentes con
sus propios deleites. jAdulteros y adulteras!
¢No saben que el amor al mundo es odio

11

EMC SHALOM INTERNACIONAL

hacia YAHWEH? jCualquiera que quiera ser
amigo del mundo se hace enemigo de
YAHWEH! (BKIM); Yohanan Alef (1 Juan)
5:14 “Esta es la confianza que tenemos en su
presencia: Si pedimos cualquier cosa que
esta de acuerdo con su voluntad, El nos oye”
(BKIM).

14:22-23 “Que todos los que han visto mi
Presencia y las sefiales que he realizado
en Mitsrayim y que me han probado estas
diez veces y me han desobedecido,
ninguno vera la tierra que les prometi bajo
juramento a sus padres; ninguno de los
que me menospreciaron la vera”. — Este
pasaje nos confirma la severidad al ofender el
corazén de YHVH. El todo lo ha hecho por
amor y sabemos que la Escritura nos dice que
“El es amor”. Pero eso nunca demerita su
justicia, que es demandada por su gran
santidad. Devarim (Deuteronomio) 4:24
“Porque YAHWEH su Elohim es fuego
consumidor, un Elohim celoso” (BKIM).
Cualquiera de los pensadores biblicos de
este siglo, defiende la postura de que este es
el Elohim del “antiguo testamento”, como si
existieran varios dioses. La frase o verso mas
trillado por el ministerio moderno es que “Dios
es amor’ y este es el Dios del “nuevo
testamento”, de nuevo, como si existieran
varios dioses.Sin embargo vemos en Ivrim
(Hebreos) 12:29 Porque en verdad:
"iNuestro Elohim es fuego consumidor!"
(BKIM).

Cuarta aliya, 14:26 - 15:7

14:28 “Diles: ‘Por vida mia’, dice Yahweh,
‘les voy a hacer como ustedes me han
solicitado””. — Sentencia del Eterno sobre
todo el que defrauda, desobedece y se rebela.
Debemos caminar en el temor al Eterno.
Tehilim (Salmo) 34:11-14 “Vengan, hijos
escuchenme; Yo les enseiaré el temor de
YAHWEH. ¢ Cual de ustedes toma placer en
vivir? ¢Amando para ver buenas cosas?
iGuarda tu lengua del mal y tus labios de
hablar engafno! Vuélvete de la maldad, haz el
bien; busca el Shalom, corre tras él” (BKIM).



14:29 “En este mismo desierto caeran sus
cadaveres. De todos ustedes que estan
registrados en sus diversas listas, de los
veinte afios de edad para arriba, ustedes
que han murmurado contra mi’. — El
midrash ensefia que tanto las mujeres, los
hombres mayores de 60 afos y la tribu de
Levi, estaban excluidos de esta sentencia, ya
gue solo los que habian contados, eran los
gue no tenian derecho de entrar: “De veinte
aflos para arriba”. Aqui aprendemos que el
juicio divino llega sobre una persona a partir
de los 20 afios. A partir de los 13 tiene la
responsabilidad de caminar con el Eterno. Si
no decide caminar correctamente durante sus
primeros afios de vida adulta, el juicio caera
sobre €l a partir de los 20 afios y no antes.

14:36-37 “En cuanto a los hombres que
envio Mosheh a explorar la tierra, los que
volvieron e hicieron que la comunidad
murmurara contra él  esparciendo
calumnias acerca de la tierra los que
esparcieron tales calumnias acerca de la
tierra moriran de plaga, por voluntad de
Yahweh” — La tierra es un regalo del cielo
para el hombre. Hablemos bien de ella.
Debemos ser una fuente de bendicién y no de
maldicion: Yaaqov (Santiago) 3:8-12 “Pero
ningun hombre puede domar su lengua;
porque es un mal incontrolable, llena de
veneno mortal. Con ella bendecimos al
Soberano y Padre, y con ella maldecimos a
los hombres, que han sido creados a la
semejanza de Elohim. De la misma boca sale
bendicion y maldicién. Hermanos mios, estas
cosas no deben ser asi. ¢, Sera posible que de
un manantial brote agua dulce y amarga por
la misma abertura? Hermanos mios, ¢ puede
la higuera producir olivas, o la vid higos?
Tampoco de una fuente de agua salada brota
agua dulce” (VIN).

14:44 “Sin embargo, ellos se dirigieron
desafiantemente hacia la cumbre de la
serrania, aungue ni el Arca del Testimonio
de la Alianza de Yahweh ni Mosheh se
movieron del campamento”. — Es dificlil
creer que alguien que se proclame hijo de
Elohim salga a la batalla y Elohim no le
acompafie. Hay personas que estan

12

EMC SHALOM INTERNACIONAL

representadas en este relato. Muchos
encuentran en la Escritura lo que deben hacer
y entonces dicen: “El texto no quiere decir eso,
el texto quiere decir esto otro” y espiritualizan
el mandamiento para no cumplirlo, siendo
una forma sutil de ocultar su pecado. Hoy en
dia hay muchos que estan caminando a la
guerra contra ha’Satan y no tienen la
presencia de Elohim con ellos. Es de esperar
una batalla perdida. El pecado ha hecho que
Elohim no salga a defender a esos que
proclaman tener la victoria, pase lo que pase,
y contindlan quebrantando los mandamientos
ingenuamente. La victoria de toda batalla y la
clave de toda estrategia no esté en la buena
planificacion, sino en tener la presencia de
Elohim con nosotros. Maaseh (Hechos),
relata una historia de unos que intentaron
ejercer autoridad sin tener respaldo. Maaseh
(Hechos) 19:13-16 “Pero también algunos de
los yahuditas que eran exorcistas ambulantes,
se pusieron a invocar el nombre del Maestro
Yahoshla sobre los que tenian espiritus
malos, diciendo: “jLos conjuro por el Yeshua
que predica Shaul!” Eran siete hijos de un tal
Skewah, un yahudita, principal de los
sacerdotes, los que hacian esto. Pero el
espiritu malo respondio y les dijo: “A Yeshua
lo conozco, y sé quién es Shaul; pero ustedes,
¢quiénes son?”Y el hombre en quien estaba
el espiritu malo se lanzé sobre ellos, los
domind a todos y los agredié de tal manera
gue huyeron de aquella casa desnudos y
heridos” (VIN). Para muchos el evangelismo
y la victoria sobre el mal depende de
confesiones y declaraciones. A estos no les
salio muy bien. Tenian las palabras
adecuadas, pero no el respaldo a esas
palabras. El respaldo siempre se encuentra
en la sujecién a la autoridad. Un rebelde
jamas tendra respaldo de Elohim. Amado
hermano, la autoridad que tienes depende de
a quién estés sometido. Yaaqov (Santiago)
4:7 iSometeos pues a Dios, y resistid al diablo
y huira de vosotros! (BTX3)

Si no te sometes a Elohim entonces te
sometes a Ha'Satdn y el que va a salir
huyendo seras tu.

Leer Lucas 7: 1-10 “Un gentil con mucha fe”.



15:2 “Hablale al pueblo yisraelita y dile:
Cuando entren en la tierra que les estoy
dando para que se establezcan” — Este es
un mandamiento que produce esperanza, ya
qgue el cumplimiento de este mandamiento
revela la intencion de Elohim que, a pesar de
haber pecado, procura darles la tierra.

15:3 “Y presenten una ofrenda encendida
a Yahweh de la manada o del rebafo, sea
una ofrenda quemada o un sacrificio, en
cumplimiento de un voto declarado
explicitamente, o como ofrenda voluntaria,
0 en sus ocasiones fijas, que producen un
olor grato a Yahweh”. — La frase “olor grato”
revela que eran de agrado a YHVH.

15:4-7 “La persona que presente la
ofrenda a Yahweh traera como ofrenda de
comida: Dos kilos de harina selecta
mezclada con un litro de aceite. Ofreceras
también, con la ofrenda quemada o con el
sacrificio, un litro de vino como libacion
por cadacordero. En el caso de un carnero,
presentards como ofrenda de comida:
cuatro kilos de harina selecta mezclada
con poco mas de un litro de aceite; y la
tercera parte de un hin de vino [algo mas
de un litro] como libacion, como ofrenda
de olor grato a Yahweh”. — Dice en
Efesiyim (Efesios) 5:2 “Y anden en amor,
como el Mashiaj también nos amé6 y se
entregd a Si mismo por nosotros como
ofrenda y sacrificio en olor fragante a Yahweh”
(VIN). Nuestro Mashiaj fue una ofrenda de
olor grato para que nosotros lo fuéramos para
Elohim; Qorintiyim Bet (2 Corintios) 2:15
“Porque para Elohim somos olor fragante del
Mashiaj en los que se salvan y en los que se
pierden” (VIN). ¢ Cudl es el olor fragante que
se percibe en nosotros?; Qorintiyim Bet (2
Corintios) 2:14 “Pero gracias a Elohim, que
hace que siempre triunfemos en Mashiaj y
gue manifiesta en todo lugar la fragancia de
su conocimiento por medio de nosotros” (VIN).
El conocimiento de Elohim es la fragancia que
debe brotar de nosotros. Nosotros
ofrendamos nuestros cuerpos en sacrificio
vivo de obediencia; Kefa Alef (1 Pedro) 2:5
‘para que también se los use como piedras
vivas para edificar una casa espiritual, para

13

EMC SHALOM INTERNACIONAL

guesean un sacerdocio santo, a fin de que
ofrezcan sacrificios espirituales, agradables
al Elohim por medio de Yahoshua el Mashiaj”
(VIN); Romiyim (Romanos) 12:1 “Asi que,
hermanos, les ruego por las misericordias de
Elohim que le ofrezcan sus cuerpos como
sacrificio vivo, consagrado y agradable a
Yahweh, como su culto racional” (VIN).
Debemos ofrecer nuestras vidas en
sacrificios espirituales y como libacion, el
conocimiento de nuestro Adon Yeshua
Ha’Mashiaj.

Quinta aliya, 15:8-16

15:8-10 “Y si es un animal de la manada lo
gue le ofrecen a Yahweh como ofrenda
guemada, o como sacrifico, en
cumplimiento de un voto declarado
explicitamente o como ofrenda de
bienestar, se ofrecera una ofrenda de
comida junto con el animal: tres décimas
de harina[seis kilos] selecta mezclada con
medio hin de aceite [dos litros]; y como
libacion ofrecerds medio hin de vino [dos
litros], estas seran ofrendas encendidas
de olor grato a Yahweh”. — En Shmuel Alef
(1 Samuel) 1:24-25 “Y ella lo subi6 con él a
Shiloh, junto con un becerro de tres afos, y
panes, un efah de harina fina y un odre de
vino, y lo trajo a la casa de YAHWEH en
Shiloh, y él nifio con ellos. Y ellos lo trajeron
ante YAHWEH y su padre sacrifico su ofrenda
cual él ofrecia de afio en afio a YAHWEH; y
él acerco al nifio y sacrific6 al becerro y
Hannah, la madre del nifio, lo trajo a él a Eli”
(BKIM). Vemos este tipo de sacrificio cuando
fue entregado al templo el profeta Shmuel
(Samuel) en su nifiez.

15:14-16 “Y, cuando a través de las edades,
un extranjero que tenga residencia entre
ustedes, o0 uno que viva entre ustedes,
presente una ofrenda encendida de olor
grato a Yahweh, como hacen ustedes, asi
hara el resto de la asamblea. Habra una
misma ley para ustedes y para el residente
extranjero; sera una ley perpetua a traves
de las edades. Ustedes y los extranjeros



seran iguales delante de Yahweh; la
misma ley y la misma regla aplicara a
ustedes y al extranjero que esta entre
ustedes”. — Este pasaje nos ensefia que es
una sola Torah para todos sin importar su
nacionalidad, en el momento que un creyente
en la emunéh (fe obediente) de la Toradh se
adhiere a Israel, mediante la conversion en
Yeshia Ha'Mashiaj. La unica conversion
valida por la Palabra, con respecto al Eterno
es en Yeshua, El es la puerta de entrada.
Entendemos que, asi como pueblo de Israel,
fuimos llamados a obedecer la Torah. El
Eterno deja este parametro claro y de
diferentes maneras, establecido por todo el
documento biblico: Yeshayah (Isaias) 56:6-7
"Y los extranjeros que se unen a YAHWEH
para servirle, para amar ElI Nombre de
YAHWEH, y para ser sus obreros, todos los
gue guardan Shabat y no lo profanan, y se
mantengan firmes a mi Pacto, Yo los traeré a
mi Monte Kadosh y los haré regocijarse en mi
casa de oracion; sus ofrendas quemadas y
sus sacrificios seran aceptados en mi altar;
porque mi casa sera llamada una casa de
oracion para todas las naciones” (BKIM);
Efesiyim (Efesios) 2:12-14 “Y acuérdense
de que en aquel tiempo estaban sin el
Mashiaj, apartados de la ciudadania de
Yisrael y ajenos a las alianzas de la promesa,
estando sin esperanza y sin Elohim en el
mundo. Pero ahora en el Mashiaj Yeshua,
ustedes que en otro tiempo estaban lejos se
han acercado por la sangre del Mashia,j.
Porque él es nuestra paz, que de ambos nos
hizo uno. El derrib6 en su carne la barrera de
division, es decir, la hostilidad; y abolié la ley
de los preceptos en forma de ritos, para crear
en si mismo de los dos hombres un solo
hombre nuevo, haciendo asi la paz.” (VIN).

Sexta aliya, 15:17-26

15:20 “Como primicia de su masa
apartaran una torta como contribucién; la
apartaran como donacion igual que la
contribucion de la era”. - El Adon les
presentd una segunda confirmacion de que
Su plan de llevarlos a la Tierra Prometida no

14

EMC SHALOM INTERNACIONAL

habia cambiado, explicandoles el motivo de la
ofrenda de las primicias. Cuando llegaran a
ella y recibieran su porcién de los frutos
abundantes que les produciria, Elohim
deberia recibir las primicias. Esta ofrenda era
un testimonio de que El era el proveedor de la
cosecha y ellos debian reconocerlo asi.
Ademas, por esta ofrenda expresaban su
confianza en que el mismo Elohim que les
habia dado las primicias, seria fiel para
producir una cosecha abundante, pues todo
dependia de El. [Porter, Rafael: Estudios
Biblicos ELA: Fracaso en el Desierto
(Numeros). Ediciones Las Américas, Puebla,
México, A.C., 1989, S. 43].

15:22-23 “Si ustedes fallan
inadvertidamente en observar cualquiera
de estos mandamientos que Yahweh ha
declarado a Mosheh, cualquier cosa que
Yahweh les haya mandado por medio de
Mosheh, desde el dia en que Yahweh dio
el mandamiento en adelante, por las
edades”. — En todo este capitulo, en la Torah
se especifican las leyes aplicables a quién es
culpable por idolatria, cual es el castigo para
alguien que hace asi deliberadamente y para
el que hace asi inadvertidamente. Juntando
las palabras “si ustedes fallan
inadvertidamente” mas ‘y no observan
cualquiera de estos mandamientos”, la Torah
nos dice en el Nombre de YAHVEH, que se
considera como si se rechazara todos Sus
mitzvotz (mandamientos). La idolatria tiene
gue ver con adulterio espiritual. Es el engafio
que ejecutamos contra nuestro esposo;
etendiendo que como pueblo del Eterno,
Israel, nosotros somos la novia de YHVH.
Yohanan Alef (1 Juan) 5:21 “Hijitos,
guérdense a si mismos de falsos dioses!”
(BKIM). La idolatria, corresponde también a
las vanidades o a cualquier cosa en la que
pongamos nuestro pensamiento y nuestros
deseos por encima de YAHVEH, quien es
Yeshua, la misma Torah Viva. Tesalonigim
Alef (1 Tesalonicenses) 1:9 “Puesto que
ellos mismos nos cuentan continuamente de
la manera que nos dieron la bienvenida y
como se volvieron de los idolos a YAHWEH,
para servir al Elohim verdadero, el que esta
vivo” (BKIM). Interesante lo que la historia nos



muestra de esta ciudad “Tesalonica”. Vemos
un paralelo muy similar a los tiempos
presentes: “Tesalonica era la capital y la
ciudad mas grande de la provincia romana de
Macedonia, con una poblacion aproximada a
los 200.000 habitantes. La carretera mas
importante de Roma (la Via Egnacia), que se
extendia desde Roma y llegaba hasta el
Oriente, pasaba por Tesalonica. Esta
carretera, junto con el floreciente puerto de
esta ciudad, hizo de Tesalénica uno de los
centros de comercio mas ricos Yy florecientes
del Imperio Romano. Reconocida como una
ciudad libre, Tesaldnica pudo autogobernarse
y fue eximida de gran parte de las
restricciones impuestas por Roma a otras
ciudades en el Imperio. Sin embargo, su
sabor internacional atrajo a muchas religiones
paganas e influencias culturales que
desafiaron la fe de los nuevos creyentes”.

Antes de ingresar a la tierra prometida, YHVH
hace una seria advertencia a Su pueblo con
respecto a este pecado y las variables que lo
envolvian: Devarim (Deuteronomio) 18:9-13
"Cuando ustedes entren en La Tierra que
YAHWEH su Elohim les esta dando no
aprenderan a  seguir las  practicas
abominables de aquellas naciones. No se
encontrara entre ustedes a ninguno que haga
pasar a su hijo o hija por el fuego, un adivino,
un agorero, un sortilego, un hechicero, un
encantador, uno que consulte fantasmas o
ruajim, o uno que practique la necromancia.
Porque cualquiera que haga estas cosas es
detestable a YAHWEH, y a causa de estas
abominaciones YAHWEH su Elohim los esta
echando delante de ustedes. Ustedes seran
de corazén puro con YAHWEH su Elohim”
(BKIM).

Solo a modo de consejo, para los que tienen
ese llamado a ayudar a aquellos que estan
atrapados por las consecuencias de este
pecado, y ayudar en su rotunda liberacion del
pecado de la idolatria y sus nefastas
consecuencias. Siconoces a alguien que, en
su nucleo familiar, tiene un miembro que toda
la familia llama o conoce como “EL INUTIL”,
lo mas seguro es que esa familia viene de ese
pecado de idolatria. Lo ensefia en el Tehilim

15

EMC SHALOM INTERNACIONAL

(Salmo) 135:15-18 “Los idolos de Ilas
naciones son plata y oro, hechura de manos
de hombre: Tienen boca, y no hablan, tienen
0j0s, Yy no ven, tienen oidos, y no oyen, tienen
nariz, y no respiran. Semejantes a ellos son
los que los hacen, y todos los que confian en
ellos” (BTX3).

Séptima aliya, 15:27-41

15:30-31 “Pero la persona, sea ciudadano
0 extranjero, que actle desafiantemente e
insulte a Yahweh, esa persona sera
eliminada de entre su pueblo. Porque ha
despreciado la palabra de Yahweh y ha
violado Su mandamiento, esa persona
serd eliminada del todo, llevara su culpa”.
— ElI hombre acusado de pecar
premeditadamente en este pecado de
idolatria, serd castigado muriendo antes de
tiempo; también sufrirhA muerte espiritual.
Dicen los sabios que no subira con las almas
de su pueblo Israel. Es una muerte doble
(transmitida por las dos sentencias) que hay
en el mismo pasaje. “Sera eliminada”, esta
dos veces, quiere decir que esta persona sera
cercenada. Esto es, sera cortado de este
mundo y del mundo venidero. No olvidemos
el mandamiento: Shemot (Exodo) 20:2-3 “Yo
soy an' tu Elohim, quien los sacé de la tierra
de Mitsrayim, fuera de la casa de esclavitud.
"No tendras otros dioses delante de mi”.

15:32 “Una vez, cuando los yisraelitas
estaban en el desierto, encontraron a un
hombre que recogia lefia en Shabat”. — La
santidad del Shabat radica en el descanso o
cese de actividades laborales y en apegarse
en obediencia a lo dictado en las escrituras:
Shemot (Exodo) 23:12 “Durante seis dias
hards tu trabajo, pero en el séptimo dia
cesaras de la labor, para que tu buey y tu
asno descansen, y que tu siervo y el
extranjero se repongan” (VIN); Shemot
(Exodo) 34:21 “Seis dias trabajarés, pero en
el séptimo dia cesaras de tu labor; cesaras de
tu labor aun en tiempo de arar y en tiempo de
cosechar” (VIN); Shemot (Exodo) 35:2
“Durante seis dias se puede realizar trabajo,




pero en el séptimo dia tendran un Shabat de
completo reposo, consagrado a Yahweh; a
cualquiera que haga algun trabajo en él se le
dara muerte” (VIN); Yeshayah (Isaias)
58:13-14 “Si te abstienes de pisotear el
Shabat, de encargarte de tus negocios en mi
dia santo; si llamas al Shabat “delicia”, al dia
consagrado a Yahweh “honorable”; y si lo
honras y no sigues tus propios caminos ni te
ocupas de tus negocios, ni buscas tu propia
conveniencia, entonces podras buscar el
favor de Yahweh. Yo te haré cabalgar sobre
las alturas de la tierra, y te haré disfrutar la
heredad de tu padre Yaaqov —porque la boca
de Yahweh ha hablado” (VIN). Esto se
confirma por el sentido del nombre del dia;
Shabbath. Parece tener una relacién con el
verbo Sabat, cuyo significado es "cesar". Hay
por supuesto, muchos casos en que se usa el
verbo Sabat sin que se refiera al séptimo dia,
como cuando se dice que cesO el mana al
entrar a la tierra cf. [YahoshuUa (Josué) 5:12],
cuando YHVH promete que no cesaran las
estaciones del afio cf. [Bereshit (Génesis)
8:22], cuando el narrador observa que los
tres amigos de lyov (Job) cesaron de replicar
cf. [lyov (Job) 32:1], cuando el panadero
cesa de atizar el fuego del horno cf. [Hoshea
(Oseas) 7,4], cuando los pleitos cesan con la
expulsion del arrogante cf. [Mishlé
(Proverbio) 22,10], y muchos mas de diversa
indole. El cese del trabajo es motivo de
alegria y festividad, pero por el momento
basta sefialar que en el séptimo dia se
descansa para “YHVH”: Shemot (Exodo)
35:2 y Vaikra (Levitico) 23:3. Dice Shemot
(Exodo) 31:15 “Seis dias se podra trabajar,
pero en el séptimo dia habra un Shabat de
completo reposo, consagrado a Yahweh; a
cualquiera que haga trabajo en el Shabat se
le dard muerte” (VIN). No se descansa para el
hombre sino para YHVH. Las leyes del
Shabat comienzan hablando de los seis dias
de trabajo y del séptimo como un dia, no
precisamente de "descanso" como sugieren
nuestras traducciones, sino de “cesar de
trabajar”. La violacion del cese del trabajo y a
plena luz del dia, evidencia un acto de
rebeldia notable y de confrontacion a la
autoridad del Creador. Si analizamos la
profundidad de este acto de violar el Shabat,

16

EMC SHALOM INTERNACIONAL

nos damos cuenta de que se guebranta, no
solo el reposo en si mismo, sino lo que este
representa para Israel: Shemot (Exodo)
31:12-17 Y Yahweh le dijo a Mosheh:
“Hablale al pueblo vyisraelita y dile: Sin
embargo, ustedes deben observar mis
Shabatot, porque esto es una sefial entre
ustedes y yo a través de los siglos, para que
sepan que yo Yahweh los he consagrado.
Observaran el Shabat, porque es santo para
ustedes. Al que lo profane se le dara muerte:
cualguiera que haga trabajo en él, esa
persona sera cortada de su pueblo. Seis dias
se podra trabajar, pero en el séptimo dia
habra un Shabat de completo reposo,
consagrado a Yahweh; a cualquiera que haga
trabajo en el Shabat se le dara muerte. El
pueblo yisraelita guardara el Shabat,
observando el Shabat a través de los siglos
como una alianza perpetua: sera una sefal
perpetua entre el pueblo de Yisrael y yo.
Porque en seis dias hizo Yahweh el cielo y la
tierra, y en el séptimo dia cesé de trabajar y
reposo” (VIN).

Es una sefial de consagracién, ya que el
pueblo no guardara los dias consagrados a
otros dioses, sino solo los dias establecidos
por YHVH. Por eso ese dia hace distincién
entre Israel y las demas naciones, siendo una
sefal perpetua para ellos. En la dispersion, el
Shabat juega un papel muy importante, ya
gue esta distincion marcara una gran
diferencia. En estas circunstancias, es natural
gue el Shabat, como también el Brit Milah
(pacto de circuncision) y las leyes de comida
(Kashrut), sirviesen como sefiales que
marcan a las personas como israelitas. Si
bien lo especifico del Shabat es cesar de los
trabajos cotidianos, no es un tiempo vacio. Se
llena con celebracion al Eterno, siendo una
fiesta que se celebra principalmente en
familia, que se celebra ante todo comiendo
bien, lo mejor que se puede, segun las
condiciones econdmicas de la familia.
Sorprendentemente el Shabat aparece en el
calendario de Fiestas de Vaikra (Levitico) 23
como la unica “Fiesta No Anual’ de este
calendario. También se la llama aqui mikra
kodesh (Asamblea Santa). Aparece en la lista
de festividades en Hoshea (Oseas) 2:13 "Yo




haré cesar (hisbati) todo su regocijo, su fiesta
(jag), su sabado, y su solemnidad (moed)"
(VIN). Es curioso ver al sdbado colocado
entre la peregrinacion y la solemnidad anual,
que se referird a las tres Fiestas de Israel
(Peshat, Shavuot y Sukot). Tenemos algo
parecido en Yeshayah (Ilsaias) 1:13, donde
el Shabat aparece en una lista de festividades.
Tenemos un texto importante que ya hemos
visto en Shemot (Exodo) 31:16-17 “Los
israelitas guardaran el Shabat, celebrandolo
de generacion en generacion como alianza
perpetua. Sera entre Yo y los israelitas una
sefal perpetua, PORQUE (ki) durante seis
dias hizo YHVH el cielo y la tierra, y en el dia
séptimo CESO y RESPIRO” (BDLA). El
mandamiento es para imitar lo que Elohim
hizo y hace en su obra creadora. Esto es un
ejemplo concreto del principio general de
imitatio dei (imagen de Elohim): Vaikra
(Levitico) 19:2 “Seréis santos porque Yo
YHWH vuestro Dios soy santo” (VIN). En ello
se parece al mandamiento de comer
solamente las cosas puras que Elohim ha
declarado puras [Vaikra (Levitico) 11:44-45]
y asi ser santos como Elohim es Santo (y
"come" solamente animales puros, es decir,
no acepta consumir sacrificios de otros
animales). En fin, el Shabat es un acto que
refleja la imagen de Elohim en nosotros.

Queremos terminar esta parte citando
Mordekhay (Marcos) 2:27. También les dijo:
“El Shabat fue hecho para el hombre, y no el
hombre para el Shabat.” (VIN). Fue hecho
para el beneficio del hombre. EI hombre
recibe gran beneficio cuando hace el cese del
trabajo para YHVH y dedica este dia al Eterno,
reflejando ante los hombres el caracter y la
imagen de su Creador.

15:37-41 “Yahweh le dijo a Mosheh lo
siguiente: “Hablale al pueblo yisraelita y
dale instrucciones de que se hagan flecos
en los bordes de sus vestidos, a través de
las edades; que pongan un cordon azul en
el fleco de cada esquina. Ese sera su fleco;
mirenlo y recuerden los andamientos de
Yahweh y obsérvenlos, para que no sigan
Sus propios pensamientos y deseos en su
impulso lujurioso. Asi se acordaran de

17

EMC SHALOM INTERNACIONAL

observar todos mis mandamientos y de
estar consagrados a su Elohim. Yo
Yahweh Soy su Elohim, el que los sac6 a
ustedes de la tierra de Mitsrayim para ser
su Elohim: Yo, Yahweh su Elohim”.

|

- El mandato de los Tzitzit es un vinculo con
el resto de los mandamientos. Es un
fundamento clave para el hombre para
preservar la lealtad a Elohim.

- Se distinguian de sus vecinos por su ropa y
por su dieta y, de ese modo, ensefiaban a no
conformarse a las costumbres de los paganos
en otras cosas.

- Se proclamaban israelitas donde quiera que
fueran y no se avergonzaban de Elohim y de
su ley.

- Los Tzitzit no fueron ordenados como
terminacion y adorno de su ropa, sino a modo
de recordatorio para despertar su mente. Si
eran tentados a pecar, estos les advertiria
gue no debian quebrantar los mandamientos
de YAHVEH. Debemos usar todos los medios
dados por Elohim, para refrescar en nuestras
memorias las verdades y preceptos de la
palabra, para fortalecer y avivar nuestra
obediencia y armar nuestras mentes contra la
tentacion. Imagine un hombre que ha
decidido pecar, pues no tiene fuerzas para
resistir y en el momento que va a cometer, por
ejemplo, un acto de adulterio y lleva el Tzitzit,
este al tocar su ropa le dird que va a hacer
algo que no le agrada a Elohim y rechazara la
oferta. Hay que tener el corazon endurecido
para pecar por encima de la advertencia de
tal testigo en nuestra propia ropa.



Conclusiones

La fe es algo que late en todo esta parasha.
Los espias confiaron mas en lo que veian sus
0jos que en lo que habia declarado el Adon.
El Shabat es un acto de fe y de confianza en
gue el mismo Elohim que creo el universo y lo
sostiene, cuida también nuestras vidas. Los
Tzitzit son una expresion de fe y de elevada
espiritualidad, pues es el Unico mandamiento
gue nos recuerda todos los demas. Tiene
ademas grandes alusiones al Mashiaj que es
divino en el fleco azul, el que al verle nos
recordara los mandamientos.

é;
H

JJ) |

Un cordon azul en cada borde, cuatro (4)
cordones azules, representado en la letra
Dalet (1) en gematria igual a puerta. Yeshua
dijo que El era la puerta: Yohanan (Juan)
10:7 *Volvio, pues, a decirles Yeshua: De
cierto, de cierto os digo: Yo soy la puerta de
las ovejas” (BTX3); Yohanan (Juan) 10:9 “Yo
soy la puerta: el que por mi entra sera salvo,
y entrara y saldra, y hallara pastos” (BTX3). Y
el Logos o la palabra. Los cinco nudos de los
Tzitzit representan la Toradh. La palabra.
Yohanan (Juan) 1:1 “En un principio era el
Verbo, y el Verbo estaba ante Dios, y Dios era
el Verbo” (BTX3); Yohanan (Juan) 1:14 “Y el
Verbo se hizo carne, y tabernaculizé entre
nosotros, y contemplamos su gloria (gloria
como del Unigénito del Padre), lleno de gracia
y de verdad” (BTX3). Los cuatro espacios
entre nudos son las cuatro letras del nombre
de Elohim YHVH. El es YHVH. Yohanan
(Juan) 10:30 “Yo y el Padre somos uno.

18

EMC SHALOM INTERNACIONAL

(BTX); Yohanan (Juan) 14:8-9 Le dice
Felipe: Sefior, muéstranos al Padre, y nos
basta. Yeshua le dice: ¢Tanto tiempo he
estado con vosotros, y no me has conocido
Felipe? El que me ha visto, ha visto al Padre.
¢, Como dices tu: ¢Muéstranos al Padre?”
(BTX3). Este mandamiento no solo nos
recuerda todos los mandamientos, sino a
Aquel que es todos los mandamientos de
forma encarnada: Yeshua. Y si nuestro
corazon se inclina a lo malo, deslizo mi mano
hacia el Tzitzit y recuerdo lo que Yeshua
sufrié por mi para que yo disfrutara el poder
cumplir Su Torah por amor.

Esta parasha contiene los mandamientos
385 - 387

385. Precepto de separar una parte de la
masa (Jala), Bamidbar (Numeros) 15:20

386. Precepto de poner Tzitzit en una
vestimenta con cuatro esquinas, Bamidbar
(NUmeros) 15:38

387. Prohibicion de explorar tras el corazén y
tras los ojos, Bamidbar (Nimeros) 15:39

Fin de la Parasha.

Nuestros comentarios obedecen a la doctrina

establecida en EMC SHALOM
INTERNACIONAL como Ministerio de
Raices Hebreas y son pilares que

defendemos y exponemos en la predicacion
del Unico Evangelio que los primeros
emisarios (shlijim-apéstoles) pregonaron
con un solo proposito: Restaurar el Reino de
Israel. Maaseh (Hechos) 1:6 y dirigido a los
destinatarios  establecidos en laakov
(Santiago) 1:1y Kefa Alef (1Pedro) 1:1 “LA
CASA PERDIDA DE ISRAEL”.

El mismo Rab Shadul (Shaliaj Pablo) emisario
por excelencia para todos los gentiles, sabia
de antemano que su foco de alcance era
solamente las doce tribus dispersas
llamadas “Ovejas perdidas de la casa de
Israel” [Melo Ha Goyim]: Los justos de las




naciones”, Maaseh (Hechos) 26:7. Es el
cumplimiento de esta misma promesa que
nuestras doce tribus esperan obtener,
resueltamente haciendo sus actos de
adoracion noche y dia; a pesar de esto, jes
en relacidn con esta esperanza, su Majestad,
gue hoy soy acusado por los judios!

PD. Este documento es comentado
semanalmente en vivo y en directo en
nuestras clases por internet, cada Shabat de
9:00 a.m. a 12:30 p.m. (Horario Este de EU)
a través de www.zoom.com y el ID para
ingresar al canal de EMC SHALOM
INTERNACIONAL es: ID 4637031177

Nuestro unico deseo a través de este material
es que td y los tuyos sean mas que
bendecidos por un entendimiento superior de
las Escrituras; moviéndonos del mensaje
subjetivo de hoy y casi mistico, a lo objetivo
del mensaje, con una mayor certeza
idiomatica y envuelto en su ambiente cultural
respectivo, dandonos asi la mayor solidez
interpretativa de los textos.

Todos los creyentes en el Elohim de la Biblia
tienen un comdn denominador y un solo
deseo, el cual es establecer un
“avivamiento” tan poderoso que traiga la
presencia de El Rey de reyes y establezca su
Reino de una vez y para siempre; pero lo
Unico que traera esto a la congregacion de los
santos de Israel es “LA HISTORIA BIBLICA”,
el volver al fundamento y a la forma inicial de
la FE HEBREA.

19

EMC SHALOM INTERNACIONAL

Este documento, asi como la clase de Torah
de cada Shabat, estan orientadas hacia el
conocimiento de la historia espiritual de un
pueblo: “ISRAEL”; asi como a vivir con el
entendimiento de que somos la continuacion
y conclusion de esta hermosa historia de
amor.

Estamos muy agradecidos por sus aportes a
nuestro ministerio. Nos esta permitiendo ir
con mayor excelencia.

https://www.PayPal.me/emcshalom

iSHALOM LEKULAM!

Ingresa a nuestro canal de
Telegram (escanea el
cédigo QR)


http://www.gotomeeting.com/
http://www.zoom.com/
http://www.gotomeeting.com/
https://www.paypal.me/emcshalom

