
1 

Ingresa a nuestro canal de 
Telegram (escanea el 

código QR) 

  

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
PARASHÁ 30 KEDOSHIM | LEVÍTICO 19:1 - 20:27 
Prohibida toda reproducción lucrativa - Utilizar bajo permiso. 

 

Para más información puede ubicarnos por medio de nuestra página web www.emcshalom.com  
también a través de nuestro canal en YouTube EMC Shalom Internacional 

y puedes escribirnos a nuestro correo emcshalomint@gmail.com 
 

Aliyot de la Toráh:  

 

1. 19:1-14 
2. 19:15-22 
3. 19:23-32 
4. 19:33-36 
5. 20:1-7 
6. 20:8-22 
7. 20:23-27 
8. Maftir: 20:25-27 

 
Haftaráh: Amós 9:7-15 (Askenazí); Yejezqel 
(Ezequiel) 20:2-20 (Sefardí) 
 
Brit Hadasháh: Matityah (Mateo) 19:1 - 21:46 
 
KEDOSHIM Significa “Santos”. 
 
Primera aliyá, 19:1-14  
 
19:1-2 Yahweh le habló a Mosheh 
diciendo: Háblale a toda la comunidad 
yisraelita y diles: “Ustedes deben ser 
Santos, porque yo, Yahweh su Elohim, soy 
santo”. – Este pasaje tiene un peso de 
enorme contundencia en nuestras vidas. Esta 
afirmación nos lleva a entender, de manera 
inequívoca, cual debe ser nuestro verdadero 
y único propósito: buscar la santidad. Esto es, 
apartados para cumplir sus mandamientos. 
La Escritura nos dice en Ivrim (Hebreos) 
12:14 “Permanezcan persiguiendo Shalom 
con todos, y ser Kadosh sin lo cual nadie verá 
al Adón” (BKIM). Dice también en Filipiyim 
Filipenses 1:6 “Y estoy seguro de esto: Que 
el que comenzó en ustedes la buena obra, la 
perfeccionará hasta que esté completa en el 
Día del Mashíaj Yeshúa” (BKIM). 
 
También en Kefá Álef (1 Pedro) 2:9 “¡Pero 
ustedes son un pueblo escogido, los 
kohanim del Rey, una nación Kadosh, un 
pueblo para YAHWEH poseer! ¿Por qué? 
Para que ustedes declaren las alabanzas del 
que los llamó y los sacó de la oscuridad a su  
 

luz maravillosa” (BKIM). Además, dice en 
Hitgalut (Apocalipsis) 1:6 “Por Él somos un 
reino, esto es, kohanim para YAHWEH Su 
Padre, a Él sea la Gloria y el Dominio por 
siempre y para siempre. Amén” (BKIM). 
También dice en Shemot (Éxodo) 19:6 “Y 
ustedes serán un reino de kohanim para mí, 
una nación apartada. Estas son las palabras 
que tienen que hablar a los hijos de Yisra'el” 
(BKIM). 
 
Ahora bien; “Porque yo, Yahweh su Elohim” 
y “Yo soy YAHWEH su Elohim”, estos 
versículos nos están dando una clara alusión 
del primer mandamiento de las 10 “Palabras” 
(devarim) en Shemot (Éxodo) 20. En este 
caso, es el verso 2 que tomamos como el 
primer mandamiento en el que YHVH 
establece su identidad personal y nos informa, 
de manera imperativa, que Él fue quien nos 
sacó de la esclavitud.  
 
19:3 “Cada uno de ustedes debe respetar 
a su madre y a su padre y observar mis 
Shabbatot: Yo Yahweh soy su Elohim.” - 
Es interesante como se unen aquí la 
necesidad de reverenciar a padre y madre 
con el de guardar los días de reposo 
establecidos. Aquí respetar corresponde a 
yaré ( איָר ֵ ) del Strong #3372 que significa 
temor, temas, temáis, que temer, a 
reverenciar. Es el mismo que se usa para 
hablar del “temor a Elohim”. Habla de “temor 
reverente” y no de miedo. Es una reverencia 
producida por el amor y el respeto. La 
reverencia a los padres incluye tanto el no 
ofenderle, no difamarle, no contradecirle e 
incluso protegerlos y cuidarlos cubriendo 
todas sus necesidades. De la misma manera, 
guardar, corresponde a shamár; (מַָָר) del 
Strong #8104 que significa: cercar alrededor, 
proteger, cuidar, custodiar.  
 
El propósito aquí es el de tratar al Shabat de 
la misma manera que tratamos a nuestros 
padres, con el mismo cuidado e incluso 

http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com


EMC SHALOM INTERNACIONAL 

2 

mayor. El Shabat es superior ya que 
representa al Padre Eterno YHVH. Guardar el 
Shabat es honrar a Elohim como nuestro 
Padre.  
 
19:4 “No se vuelvan a los ídolos ni se 
hagan deidades fundidas: Yo Yahweh soy 
su Elohim”. – La raíz de la palabra que ha 
sido traducida como “volváis” es “paná” (פָנָה) 
del Strong #6437 que significa: encarar, 
volverse a, mirar hacia. Esto nos deja una 
clara referencia y nos enseña que debemos 
evitar mirar hacia los ídolos y mucho más 
evitar y evadir tomarnos fotos en centros de 
idolatría y paganismo, por más histórico y 
representativo que sea el lugar que estemos 
visitando. Seamos apartados, “santos”, como 
Él es SANTO.  
 
19:10 “No rebuscarás tu viña, ni recogerás 
el fruto caído de tu viña; debes dejarlos 
para el pobre y el extranjero: Yo Yahweh 
soy su Elohim”. –  Esto forma parte de lo que 
el Mashíaj llamó “la verdadera religión”, estar 
muy pendientes de los necesitados. Yeshúa 
nos dice en Matityah (Mateo) 25:33-46 “Las 
ovejas las pondrá a su mano derecha y los 
machos cabríos a su izquierda. Entonces el 
Rey le dirá a aquellos a su derecha: 'Vengan, 
ustedes a quienes mi Padre ha bendecido, 
tomen su herencia, El Reino preparado para 
ustedes desde la fundación del mundo. Pues 
tuve hambre, y me dieron de comer; tuve sed, 
y me dieron algo de beber; fui extranjero, y me 
acogieron como huésped; necesité ropa, y 
me la dieron; estuve enfermo, y me cuidaron; 
estuve en prisión, y me visitaron. Entonces 
los que han guardado la Toráh, responderán: 
'Adón, ¿Cuándo te vimos con hambre, y te 
dimos de comer; o con sed, y te dimos algo 
de beber? ¿Cuándo te vimos como extranjero, 
y te hicimos nuestro huésped; o necesitando 
ropa, y te la dimos? ¿Cuándo te vimos 
enfermo, o en prisión, y te visitamos? El Rey 
les dirá: '¡Sí, les aseguro que cada vez que 
hicieron estas cosas por uno de los menos 
importantes de estos hermanos míos, para mí 
las hicieron!' "Después también hablará a 
aquellos a su izquierda diciendo: '¡Apártense 
de mí, ustedes que no guardan la Toráh! 
¡Váyanse al fuego preparado para ha satán y 

sus malajim! Porque tuve hambre, y no me 
dieron de comer; sediento, y no me dieron 
nada de beber; extranjero fui, y no me dieron 
bienvenida; necesitando ropa, y no me la 
dieron; enfermo y en prisión, y no me 
visitaron'. Entonces ellos también 
responderán: 'Adón, ¿cuándo te vimos con 
hambre, sediento, extranjero necesitando 
ropa, enfermo o en prisión, y no te cuidamos?' 
Y Él responderá: '¡Si, les aseguro! ¡Cada vez 
que rehusaron hacerlo por los menos 
importantes de esta gente, rehusaron hacerlo 
por mí!' Ustedes irán a castigo eterno, pero 
aquellos que guardaron la Toráh irán a vida 
eterna” (BKIM). 
 
19:11 “No hurtarás; no se tratarán con 
engaño o falsedad unos a otros”. – Tres 
manifestaciones de pecado:  
1. Robar. Este es el hurto de objetos 

materiales de cualquier índole o cuantía. 
Muy diferente al citado anteriormente en 
las 10 Palabras (Devarim). Shemot 
(Éxodo) 20:15 “No robarás” (VIN), 
también hace referencia al hurto de 
personas o “secuestro”.  

2. Defraudar.  
3. Mentir. Esta es la verdadera esencia del 

hombre vil y engañador. Todo lo contrario, 
a lo que el Padre espera de nosotros. Se 
narra en Yojanán (Juan) 1:47 “Yeshúa ve 
a Natanael que viene, y dice acerca de él: 
¡He aquí un verdadero israelita, en quien 
no hay engaño!” (BTX3). 

 
El Eterno no quiere que caminemos en el 

engaño en ninguna de sus manifestaciones:  

1. Con pensamientos engañosos en nuestro 
corazón.  

2. Engañando a otros con conocimiento de 
causa aprovechándose de su ignorancia 
(cuidado que este es muy común, porque 
enseñamos el engaño y la mentira, que 
recibimos de otros).  

3. Convivir en medio del engaño con los que 
engañan y mienten después de haber 
conocido la verdad.  

 
Desechemos la hipocresía. Si entendemos 
que la palabra que recibimos de Elohim es 



3 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

cierta e irrevocable, lo menos que podemos 
hacer es obedecer y aceptar la actitud 
oportunista, basado en la doctrina que 
pretende sacar provecho del grupo donde se 
congrega. Hermano, si entendiste la verdad 
es hora de obedecerla y salir del engaño y la 
falsedad. 
  
La Escritura dice en Tehilim (Salmo) 1:1-3 
“¡Bendecido es el hombre que no ha 
caminado en el consejo de los perversos, y no 
ha estado en camino de pecadores ni se ha 
sentado con los escarnecedores! Su delicia 
está en la Toráh de YAHWEH en Su Toráh 
medita día y noche. Es como árbol plantado 
junto a corrientes de agua, da su fruto en 
temporada, sus hojas nunca marchitan, todo 
lo que hace prospera” (BKIM). El engaño es 
algo muy común, es más, llegamos llenos de 
él al camino de este conocimiento. Porque se 
nos dice en Yirmeyah (Jeremías) 17:9 "El 
corazón es más engañoso que cualquier otra 
cosa y moralmente enfermo. ¿Quién lo 
conocerá?” (BKIM). Es una triste realidad, 
pero el Eterno en su infinito amor así nos 
acepta, limpia y salva, con el único propósito 
de establecer su poderoso plan en nosotros. 
Es por eso por lo que YHVH nos dice en 
Yirmeyah (Jeremías) 31:33 “Porque este es 
el Pacto que haré con la casa de Yisra'el 
después de esos días," dice YAHWEH: "Yo 
ciertamente pondré mi Toráh dentro de ellos 
y la escribiré en sus corazones; Yo seré su 
Elohim, y ellos serán mi pueblo” (BKIM). Esto 
es lo más hermoso de esta historia. El Eterno 
estableció una forma de “RECICLARNOS” a 
través de su Palabra, para poder luego 
afirmarla sobre nosotros. Mishlé 
(Proverbios) 4:23 “Sobre toda cosa 
guardada, guarda tu corazón, porque de él 
mana la vida” (BTX3). 
 
19:12 “No jurarás en falso por mi Nombre, 
profanando el Nombre de tu Elohim: Yo 
soy Yahweh”. – Aquí vemos como la 
prohibición consiste en no jurar en falso. 
Aunque no se trata de solo jurar. Podemos 
analizar Matityah (Mateo) 5:33-37 “También 
oyeron que se les dijo a los antiguos: No 
jurarás falsamente; sino que cumplirás a 
Yahweh tus juramentos. Pero yo les digo que 

no juren de ninguna manera; ni por el cielo, 
porque es el trono de Yahweh; ni por la tierra, 
porque es la tarima de sus pies; ni por 
Yerushaláyim, porque es la ciudad del Gran 
Rey. No debes jurar ni por tu cabeza, porque 
no puedes hacer que se vuelva blanco ni 
negro un solo cabello. Que su hablar sea ‘sí’ 
o ‘no’. Pues lo que va más allá de esto, 
procede del mal. (VIN) 
 
Entendemos que se trata de trazar un camino 
mejor que el juramento, de decir sí cuando 
sea sí o no cuando sea no, para así evitar el 
juicio de nuestro Elohim si es que se decide 
jurar por las cosas sagradas siendo falso el 
juramento. Dice en Yaaqov (Santiago) 5:12 
“Pero, sobre todo, hermanos míos, ni juren, ni 
por el cielo, ni por la tierra, ni por ningún otro 
juramento. Más bien, sea su sí, sí; y su no, 
no; para que no caigan bajo condenación” 
(VIN). Aquí Yaaqov (Santiago) plantea algo 
parecido a las palabras de Yeshúa. Con el 
objetivo de no caer bajo condenación, existe 
un ejemplo claro de un juramento falso que se 
hizo y la consecuencia fue la muerte, el caso 
de Jananyah (Ananías) y Safira, cf. Maaseh 
(Hechos) 5:1-16. 
 
19:13 “No defraudarás a tu prójimo. No 
cometerás robo. La paga del obrero no 
quedará en tu poder hasta la mañana”. – 
Aquí hay tres prohibiciones acerca de tomar 
o retener el dinero del otro:  

- El que no paga el sueldo al jornalero, 
- El que roba violentamente en público,  
- El que toma ventaja de una posición 

favorable para engañar, aventajar y 
desposeer a otros. 
  

Dice Yeshúa que el obrero es digno de su 
salario: Lucas 10:17 Los setenta volvieron 
con gozo, diciendo: “Maestro, ¡hasta los 
demonios se nos sujetan en tu nombre!” 
(VIN); Yaaqov (Santiago) 5:4 Miren cómo 
clama el jornal de los obreros que cosecharon 
sus campos, el que fraudulentamente 
ustedes han retenido. Y los clamores de los 
que cosecharon han llegado a los oídos de 
Yahweh de los Ejércitos” (VIN). Ambos 
pasajes tratan acerca del mismo tema. 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

4 

Vemos en Devarim (Deuteronomio) 24:14-
15 No abuses de un obrero necesitado y 
pobre, sea paisano o extranjero en una de las 
comunidades de tu tierra. Debes pagarle su 
salario el mismo día, antes de ponerse el sol, 
porque está necesitado y depende 
urgentemente de él; de otra manera clamará 
contra ti y tú incurrirás en culpa” (VIN); Vaikrá 
(Levítico) 19:13 “No defraudarás a tu prójimo. 
No cometerás robo. La paga del obrero no 
quedará en tu poder hasta la mañana” (VIN). 
En estos dos pasajes se repite lo dicho. 
Cualquier pretexto para retener o posponer el 
pago al trabajador es robo. Dice la palabra 
acerca de la maldición para los que roban en 
Zekharyah (Zacarías) 5:1-4 “Volví a levantar 
la vista, y vi un rollo que volaba. Él preguntó: 
“¿Qué ves?” Y respondí: “Un rollo que vuela, 
de veinte codos de largo y veinte codos de 
ancho” Él me explicó: “Esa es la maldición 
que sale sobre todo el país. Porque todo el 
que ha robado, según se prohíbe en un lado 
[del rollo], ha quedado sin castigo; y todo el 
que ha jurado [falsamente], según se prohíbe 
en el otro lado de él, ha quedado sin castigo 
[Pero] la he enviado –declara Yahweh de los 
Ejércitos– y [la maldición] entrará en la casa 
del ladrón y en la casa del que jura falsamente 
por mi nombre, y se hospedará dentro de sus 
casas y las consumirá hasta la última tabla y 
piedra” (BTX3). Muchos podremos pensar 
que nunca le hemos robado a nadie, sin 
embargo, la reflexión aún debe ser mayor al 
decir que somos hombres y mujeres de Toráh. 
Malakhí (Malaquías) 3:8 “¿Robará el hombre 
a Elohim? ¡Pues vosotros me habéis robado! 
Pero decís: ¿En qué te hemos robado? ¡En 
los diezmos y en las ofrendas!” (BTX3). 
 
19:14 “No insultarás al sordo, ni pondrás 
tropiezo delante del ciego. Respetarás a tu 
Elohim: Yo soy Yahweh”. – Insultar, “calál” 
en hebreo (ל  del Strong #7043 que (קלַָ
significa: abatir, aliviar, amolar, blasfemo, 
dejar, descargar, despreciar, desprecio, 
destruir, disminuir, envilecer, (cosa) fácil, 
injuriar, ligero, livianamente, liviandad, (cosa) 
liviana, luz, mal, maldecir, maldición, tener en 
poco, retirar, veloz, vil. Esto nos da una idea 
amplia de lo que significa insultar. El simple 
hecho de tener en poco al desvalido. Es una 

falta igual que tratarlo livianamente sin darle 
el trato que merece. Pero debemos darle el 
trato que corresponde porque haciéndolo 
respetamos a Elohim, lo hacemos como si se 
lo hiciéramos al Eterno. Esa es la base de 
toda nuestra obediencia. Qolosiyim 
(Colosenses) 3:23 “Y todo lo que hagan, 
háganlo de buen ánimo como para Yahweh y 
no para los hombres” (VIN).  

 

Segunda aliyá, 19:15-22  

19:15 “No debes hacer juicio injusto: No 
favorezcas al pobre ni le muestres 
deferencia al rico; juzga con justicia a tu 
prójimo”. – Esta exhortación no era para 
todo el pueblo, sino para los que 
desempañaban cargos de autoridad. 
Aquellos a quienes el Eterno había puesto en 
posiciones de eminencia para actuar, hablar 
hacer y establecer justamente Sus 
dictámenes sin ningún favoritismo. Esta es 
una razón para conocer el justo juicio de 
YHVH descrito en Romiyim (Romanos) 2:1-
3 “Por lo tanto, no tienes excusa alguna, quien 
quiera que seas tú que juzgas; pues cuando 
juzgas a otro, estás proclamando juicio contra 
ti mismo, porque tú que juzgas haces lo 
mismo que los otros. Nosotros sabemos que 
el juicio de YAHWEH cae imparcialmente 
sobre aquellos que hacen tales cosas. 
¿Piensas esto tú, simple hombre, 
proclamando juicio sobre otros que hacen 
tales cosas, haces lo mismo, que escaparás 
del juicio de YAHWEH?” (BKIM).  

19:16 “No andes chismeando entre tu 
pueblo. No desatiendas a tu prójimo 
cuando está en peligro: Yo soy Yahweh”. 
– El pueblo del Eterno tiene completamente 
prohibido el chisme; recordemos las dos 
parashot anteriores con respecto a la plaga 
de tzaraat. Las graves consecuencias que 
trae a la vida del que se deja dominar por la 
“Lashón Hará” (mala lengua). Estas se 
muestran en Mishlé (Proverbios) 11:13 “Un 
chismoso revela secretos de la asamblea, 
pero una persona confiable en el rúaj guarda 
el secreto” (BKIM). Mishlé (Proverbios) 18:8 
“Las palabras del chismoso parecen suaves y 



5 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

penetran hasta lo recóndito del ser” (BKIM). 
Mishlé (Proverbios) 26:20 “Si no hay leña, el 
fuego se apaga; si nadie divulga chismes la 
contienda cesa” (BKIM). Además, 
aprendemos de este pasaje que no podemos 
quedarnos quietos ante el sufrimiento y las 
necesidades de los hermanos de nuestro 
pueblo Israel, y más cuando se encuentre en 
peligro. Esto es físicamente, pero al ir al nivel 
remez, la Escritura nos exhorta a ir más allá y 
cuidarlos de los peligros espirituales. La 
Escritura nos dice en Yejezqel (Ezequiel) 
3:20-21 “De nuevo, si algún justo se aparta de 
su justicia y hace maldad, cuando yo ponga 
tropiezo delante de él, él morirá. Porque tú no 
le advertiste, morirá por su pecado, y sus 
obras de justicia que había hecho no se le 
tomarán en cuenta, pero su sangre la 
demandaré de tu mano. Pero si tú adviertes 
al justo para que no peque, y él no peca, 
ciertamente vivirá por haber aceptado la 
advertencia; y tú mismo habrás librado tu vida” 
(VIN).  

19:17-18 “No odiarás a tu pariente en tu 
corazón. Reprende a tu pariente, pero no 
incurras en falta por su causa. No tomarás 
venganza ni guardarás rencor contra tus 
paisanos. Ama a tu prójimo como a ti 
mismo; Yo soy Yahweh”. – La cuestión del 
odio es un tema que desde muchas 
perspectivas trae gran daño al que lo alberga 
en su corazón. Es, en sí mismo, el causante 
de grandes males físicos, hasta llegar a la 
parálisis total. Yeshúa tocó este punto a 
niveles de ética muy superiores a los 
interpretados en su época. Claro está, 
basados en los términos de la Toráh y su 
interpretación en tiempos de su ministerio. 
Como está narrado en Matityah (Mateo) 
5:43-48 "Ustedes han oído lo que fue dicho a 
nuestros padres, 'Ama a tu prójimo y odia a 
tu enemigo. Pero Yo les digo: ¡Amen a sus 
enemigos; oren por aquellos que los 
persiguen! Entonces se convertirán en hijitos 
de su Padre en el cielo. Pues Él hace brillar el 
sol sobre buena y mala gente por igual, y Él 
manda la lluvia al justo y al injusto por igual. 
¿Qué recompensa tienes, si sólo amas a los 
que te aman? ¡También los cobradores de 
impuesto hacen eso! Y si son amables sólo 

con sus amigos; ¿están haciendo algo fuera 
de lo ordinario? ¡Hasta los Goyim hacen eso! 
Así que, sean perfectos, como su Padre en el 
cielo es perfecto” (BKIM).  

De este punto se deriva el tema más 
importante y elevado de la Escritura, así 
como la orden más sagrada del Eterno para 
nosotros. Mordekhay (Marcos) 12:30-31 “Y 
amarás a Yahweh tu Elohim con todo tu 
corazón, con todo tu ser, con toda tu mente y 
con todas tus fuerzas’. El segundo es éste: 
‘Amarás a tu prójimo como a ti mismo’. No hay 
otro mandamiento mayor que estos dos” 
(VIN).  

Toda la Escritura mantiene su esencia y 
desarrollo en torno al principio más elevado 
del plan divino, que es establecido, 
desarrollado y guardado bajo las promesas 
más hermosas e impresionantes, que el ser 
humano pueda concebir y todo por AMOR. El 
Rab Shaúl nos dice en Qorintiyim Álef (1 
Corintios) 13:1-3 “Puedo hablar en lenguas 
de hombres, y hasta de malajim; pero si me 
falta amor, me he vuelto simplemente como 
bronce que resuena o platillo que retiñe. 
Puedo tener el don de profecía, puedo 
comprender los misterios, conocer todas las 
cosas, tener toda la fe, suficiente para mover 
montañas; pero si no tengo amor, no soy 
nada. Puedo regalar todo lo que poseo, 
puedo hasta entregar mi cuerpo para ser 
quemado; pero si me falta amor, no soy nada” 
(BKIM).  

 

Tercera aliyá, 19:23-32  

19:23 “Cuando entren en la tierra y planten 
algún árbol para alimento, considerarán 
su fruto como prohibido. Por tres años les 
será prohibido, no debe comerse”. – La 
raíz de la palabra hebrea que ha sido 
traducida como “prohibido” es en hebreo “arél” 
ל)  ,del Strong #6188 que significa: obstruir (עָר 
bloquear, cerrar, estar incircunciso, 
“incircuncisos de labios”. cf. Shemot (Éxodo) 
6:12. El texto hebreo dice literalmente “y 
bloquearéis su obstrucción”, “ve-araltem 
arlató”, es decir, el fruto de ese árbol tenéis 
que prohibir porque está bloqueado (vedado). 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

6 

Esta prohibición les haría recordar que la 
tierra y todo su fruto son de YHVH. La palabra 
"incircunciso" equivale a "inmundo"; alguna 
cosa prohibida era como "inmunda" o 
"incircuncisa".  
 
19:24 “En el cuarto año toda su cosecha 
debe apartarse para regocijo festivo 
delante de Yahweh”. – Este fruto del cuarto 
año era considerado como el segundo 
diezmo Santo y debía comerse en Israel. 

19:26 “No comerán nada con su sangre. 
No practicarán adivinación ni agüeros”. - 
Aquí el comer sangre está relacionado con la 
adivinación y la hechicería. Este acto era y 
continúa siendo totalmente prohibido pues 
corresponde a una práctica pagana, porque al 
hacerlo nos igualamos a los que lo hacen. 
Algunos dicen que comen sangre, pero que 
no son hechiceros; de igual manera el comer 
sangre está prohibido. Como los dice la 
Escritura en Devarim (Deuteronomio) 
12:23-24 “Sólo tengan cuidado de no comer 
la sangre, porque la sangre es la vida, y 
ustedes no comerán la sangre con la carne. 
No la coman, sino derrámenla en la tierra 
como agua” (BKIM). El no comer sangre es 
una de las cosas que validan al nuevo 
convertido en sus inicios de la fe. Como está 
escrito en Maaseh (Hechos) 15:19-21 “Por lo 
cual yo juzgo que no hay que inquietar a los 
gentiles que se convierten a Yahweh, sino 
que se les escriba que se aparten de las 
contaminaciones de los ídolos, de fornicación, 
de lo estrangulado y de sangre. Porque desde 
tiempos antiguos Mosheh tiene en cada 
ciudad quienes lo proclamen en las 
sinagogas, donde se lee cada Shabbath” 
(VIN). El comer sangre está relacionado con 
muchas prácticas paganas. Los adivinos y 
hechiceros la usan para sacrificios y beben de 
ella cuando entran en sus trances o para dar 
entrada a los demonios a sus vidas.  

19:27 “Ustedes no deben redondear los 
bordes de su cabellera, ni destruir los 
bordes de su barba”. – Primero hay que 
entender este verso en el contexto en el que 
se encuentra. Tanto antes como después 
está hablando de prácticas paganas 
idolátricas, comer sangre o redondearse los 

bordes de la cabellera porque correspondían 
a prácticas paganas que en la actualidad no 
debemos imitar.  

Veamos desde el hebreo la palabra a través 
del Strong. 

- Ustedes no deben redondear los 
bordes. Peá (אָה  del Strong #6285 (פ 
femenino del Strong #6311 que significa 
boca en un sentido figurativo, distrito, 
esquina, lado, parte, punta, rincón, sien.  

- en vuestras cabezas. Rosh (ֵראֹש) del 
Strong #7218 de una raíz que no se usa 
que significa sacudir, estremecer, menear; 
la cabeza (como que se la menea lo más 
fácilmente), sea literalmente o 
figurativamente (en muchas aplicaciones, 
de lugar, tiempo, rango, etc.):- alto, brazo, 
cabecera, cabeza, capitán, capitel, 
caudillo, censo, cima, comenzar, 
comienzo, compañía, coronilla, cuello, 
cuenta, cumbre, cúspide, delantera, 
director, encima, encrucijada, 
encumbrado, entrada, escuadrón, 
excelente, extremo, fino, gobernador, jefe, 
mando, momento, número, primero, 
principal, príncipe, principio, punta, razón, 
soberano, suma, tropa, velo.  

- ni destruir. Shakját (ת  del Strong (שָחַָ
#7843 raíz primaria; decaer, i.e. (caus.) 
arruinar (literalmente o figurativamente): -
corromper, corrupción, corruptor, dañar, 
daño, demoler, depravado, derribar, 
deshacer, desperdiciar, destrozador, 
hacer destrucción, destruidor, destruir, 
devastar, echar, enloquecer, estropear, 
heridor, matar, merodeador, merodear, 
perder, pudrir, quebrantar, ruina, verter, 
violar. 

- los bordes. peá (אָה  del Strong #6285 (פ 
femenino de #6311; propiamente boca en 
un sentido figurativamente, i.e. dirección, 
región, extremidad: - distrito, esquina, 
lado, parte, punta, rincón, sien. de su 
barba;  
 

Veamos otras versiones de Vaikrá (Levítico) 

19:27:  

- Versión Kadosh Israelita Mesiánica: 
“No redondeen su pelo en las sienes ni 



7 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

estropeen los bordes de su barba” 
- Versión de la Universidad de 

Jerusalén: “No rapéis en redondo vuestra 
cabellera, ni cortes los bordes de tu 
barba”. 

- Versión Textual 3ª Edición: “No 
tonsuraréis vuestra coronilla, ni dañaréis 
la punta de tu barba”. 
 

La palabra que se usa para cabeza es la que 
ofrece el detalle culminante. Lo que no se 
debe redondear es el borde del capitel o la 
cima de la cabeza (la frente), ya que esta 
parte es señal de autoridad. Por esto, esta 
palabra también significa: “velo”. Yeshayah 
(Isaías) 29:10 “Porque Yahweh ha echado 
sobre ustedes un espíritu de sueño profundo, 
y ha cerrado sus ojos -a los profetas-; y ha 
cubierto sus cabezas -a los videntes-” (VIN). 
Este velo no les dejaba leer ni entender y es 
la palabra que corresponde con Qorintiyim 
Álef (1 Corintios) 11:7 “El hombre no debe 
cubrirse la cabeza, porque él es la imagen y 
la gloria de Elohim; pero la mujer es la gloria 
del hombre” (VIN). En otras palabras: el varón 
no debe usar velo sobre su cabeza, no debe 
cubrir su autoridad (frente) con una prenda 
femenina que representa sujeción, así como 
tampoco los bordes de su barba 

¿Cuál es ese borde? Barba en hebreo “zacán” 
 del Strong #2206 de #2204; que (זָקָן)
significa barbado (como indicando edad): - 
barba, quijada. Los bordes de la quijada no 
deben redondearse o destruirse 
completamente. No deben raparse o afeitarse 
por completo. Los sabios han interpretado 
como cortar a ras de la piel alrededor de la 
barba. Aquí hay un detalle que podemos 
perder: La frente es la parte superior de la 
cabeza y el mentón es considerado la parte 
baja de la misma. El borde al que se refiere 
es al de la quijada. En la Escritura la quijada 
es símbolo de autoridad. La palabra barba en 
el hebreo está relacionada con anciano, por 
lo que estos elementos corresponden a 
símbolos de sabiduría y autoridad. Tomar por 
la quijada por ejemplo corresponde a una 
señal de dominio. El hombre tiene dos áreas 
en su cabeza que expresan su autoridad. Su 

frente y su barba. Por eso se hacen las 
marcas en ese lugar. 

Además, hay una marca que es colocada en 
la frente del creyente. La marca indica 
dominio o entrega a otra autoridad. Hay un 
aspecto profético profundo en esta definición, 
pues se refiere a las dos señales que son 
establecidas sobre la frente de los hombres. 
Las de Elohim para sus escogidos. Devarim 
(Deuteronomio) 11:18 “Por lo tanto impriman 
estas palabras mías en su mismo corazón: 
átenlas como señal en su mano y que sirvan 
como símbolo en su frente” (VIN). Lo que nos 
muestra que la Toráh es una señal en nuestra 
frente. Ella nos gobierna, cf. Devarim 
(Deuteronomio) 6:8 “Átalas como señal en tu 
mano y que te sirvan de símbolo en su frente” 
(VIN).  

El nombre de Elohim es Su marca sobre 
nosotros. Hitgalut (Apocalipsis) 7:3 
Diciendo: “¡No hagan daño a la tierra, ni al 
mar, ni a los árboles, hasta que marquemos 
con un sello la frente de los siervos de nuestro 
Elohim!” (VIN); Hitgalut (Apocalipsis) 9:4 “Y 
se les dijo que no hicieran daño a la hierba de 
la tierra ni a ninguna cosa verde, ni a ningún 
árbol, sino solamente a los hombres que no 
tienen el sello de Elohim en sus frentes” (VIN); 
Hitgalut (Apocalipsis) 20:4 “Y vi tronos; y se 
sentaron sobre ellos, y se les concedió hacer 
juicio. Y vi vivos a los inmolados por causa del 
testimonio de Yeshúa y por la palabra de 
Yahweh. Ellos no habían rendido homenaje a 
la bestia ni a su imagen, ni tampoco recibieron 
su marca en sus frentes ni en sus manos. 
Ellos volvieron a vivir y reinaron con el 
Mashíaj por mil años” (VIN); Hitgalut 
(Apocalipsis) 22:4 “Verán su rostro, y su 
nombre estará en sus frentes” (VIN).  

Es nuestra marca de santidad. Shemot 
(Éxodo) 28: 36-38 Haz un frontal de oro puro 
y graba en él la inscripción de sello: 
“Consagrado a Yahweh”. Suspéndela de un 
cordón azul, para que quede fija al turbante; 
permanecerá en el frente del turbante. 
Quedará en la frente de Aharón, para que 
Aharón cargue con cualquier pecado que 
surja de las cosas sagradas que los 
yisraelitas consagren, de cualquiera de sus 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

8 

donaciones sagradas, estará sobre su frente 
todo el tiempo, para ganar aceptación para 
ellos delante de Yahweh” (VIN).  

Y la del anti-Mesías: la bestia que representa 
a ha-Satán. La marca de su nombre. Hitgalut 
(Apocalipsis) 14:11 “El humo del tormento 
de ellos sube para siempre jamás. Y no tienen 
descanso ni de día ni de noche los que rinden 
homenaje a la bestia y a su imagen, ni 
cualquiera que recibe la marca de su nombre” 
(VIN). 

19:28 “Ni hacerse heridas en su carne por 
los muertos, ni imprimirse marca alguna: 
Yo soy Yahweh”. – Este verso aclara el 
anterior, diciéndonos el motivo por el cual no 
debemos afeitarnos esas partes del cuerpo. 
Dice la Escritura en Devarim 
(Deuteronomio) 14:1 “Ustedes son hijos de 
Yahweh su Elohim. No deben herirse ni 
afeitarse el frente de su cabeza por los 
muertos” (VIN). El afeitarse en esas zonas no 
es pecado en sí mismo, a menos que esté 
ligado con una práctica pagana. Es claro que 
cualquier culto relacionado con los muertos 
está penalizado por la Escritura.  

19:29 “No degrades a tu hija haciéndola 
una ramera, no sea que la tierra caiga en 
prostitución y se llene la tierra de 
depravación”. – No degrades, “kjalál” (ל  (חָלַָ
del Strong #2490, propiamente perforar, i.e. 
(por implicación) herir, disolver; 
figurativamente profanar (a una persona, un 
lugar o cosa), romper (la palabra de uno), 
empezar (como si mediante una “cuña para 
abrir”); denominativo (de H2485) tocar (la 
flauta):- afligir, amancillar, cantar, comenzar, 
contaminar, crear, degradar, deshonrar, 
disfrutar, echar, empezar, emprender, 
envilecerse, estar herido, herir, humillar, 
inmundo, llegar, manchar, matar, olvidar, 
primero, profanar, quebrantar, tañedor, violar.  

Aquí vemos dos cosas.  

La primera es que cuando una mujer se 
prostituye, se rompe en su interior el diseño 
dado por Elohim. Se hace inmunda. Muchas 
mujeres que han estado prostituyéndose en 
un pasado y vienen a la fe en Yeshúa, les 
cuesta trabajo ser fieles pues necesitan 

romper con esa maldición. Deben rogar a 
Elohim que vuelva a reestablecer el diseño 
original que se rompió en ellas. 

La palabra para ramera es “zaná” (זָנָה) del 
Strong #2181 de la raíz primaria adulterar, 
[muy bien alimentado y por lo tanto 
desenfrenado]; cometer adulterio (por lo 
general de la mujer, y menos a menudo de 
simple fornicación, rara vez de embeleso 
involuntario); figurativamente cometer 
idolatría y significa: adulterar, apartar, cesar, 
cometer fornicación, dejar, fornicación, 
fornicar, fornicario, infiel, ir, prostituir, ramera. 
Puede ser una indicación de ser portadores 
de llevar a nuestros hijos, tanto al adulterio 
como a la idolatría, que es de lo que viene 
hablando el pasaje.  

Y la segunda es que vemos como el pecado 
afecta la tierra. La maldición del pecado del 
adulterio es grave y afecta el orden creado, 
debido a que la relación de YHVH con su 
pueblo es la de un esposo y su esposa, la cuál 
debe ser imitada por nosotros, como lo afirma 
el Rab Shaúl en Efesiyim (Efesios) 5:24-33 
“Así que, como la comunidad está sujeta al 
Mashíaj, de igual manera las esposas lo 
estén a sus esposos en todo. Esposos, amen 
a sus esposas, así como también el Mashíaj 
amó a la asamblea y se entregó a sí mismo 
por ella, a fin de santificarla, habiéndola 
purificado en el lavamiento del agua con la 
palabra, para presentársela a sí mismo como 
una comunidad gloriosa que no tenga 
mancha ni arruga ni cosa semejante, sino que 
sea santa y sin falta. De igual manera, los 
esposos deben amar a sus esposas como a 
sus propios cuerpos. El que ama a su esposa, 
a sí mismo se ama. Porque nadie aborreció 
jamás a su propio cuerpo; más bien, lo 
sustenta y lo cuida, tal como el Mashíaj a la 
comunidad, porque somos miembros de su 
cuerpo. Por esto dejará el hombre a su padre 
y a su madre y se unirá a su mujer, y serán 
los dos una sola carne. Grande es este 
misterio, pero lo digo respecto del Mashíaj y 
de la comunidad. Por tanto, cada uno de 
ustedes ame a su esposa como a sí mismo, y 
la esposa respete a su esposo” (VIN).  



9 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

19:30 “Ustedes observarán mis Shabbatot 
y venerarán mi santuario: Yo soy Yahweh”. 
– El observar los Shabbatot (Shabat en plural), 
está a la altura del mandamiento de 
guardarnos de no caer en la idolatría, ya que 
con el Shabat reconocemos a Elohim como 
nuestro Creador y Sustentador; que es lo 
contrario a ceder a la idolatría.  

19:31 “No se vuelvan a los fantasmas ni 
interroguen a los espíritus familiares, para 
contaminarse con ellos: Yo Yahweh soy el 
Elohim de ustedes”. – Los fantasmas en 
hebreo “ob” (אוֹב) del Strong #178 lo mismo 
que #1 (aparentemente mediante la idea de 
balbucear el nombre de un padre); 
propiamente borboteo, i.e. odre para agua 
(por su sonido hueco); de aquí, mago 
(ventrílocuo, como de un tarro) que significa: 
adivinación, adivino, encantador, evocar 
espíritus, evocador de espíritus, fantasma, 
muerto, odre. Ninguna persona que evoque 
espíritus debe ser consultada por nosotros los 
que somos pueblo de Elohim.  

19:32 “Te levantarás delante del anciano y 
le mostrarás deferencia al envejeciente; 
respetarás a tu Elohim: Yo soy Yahweh”. - 
El acto de levantarse delante de una persona 
cuando llega es una señal de honra y de 
reconocimiento. Al hacerlo mostramos 
respeto a Elohim. No honrar al anciano es una 
falta de respeto a Elohim. La palabra para 
anciano aquí en esta versión es “zaquén” (ן  (זָק 
del Strong #2205 de #2204 que significa 
viejo: - anciano, ayo, edad avanzada, vejez, 
viejo. No está hablando de un líder sino de 
una persona de edad avanzada, sea líder o 
no. 

Respetar a Elohim. Aquí la palabra para 
respetar es “yaré” (א  del Strong #3372 (יָר 
como raíz primaria; temer; moralmente 
reverenciar causativo asustar y significa: 
amedrentar, asombrosa, atemorizar, cosa, 
espantar, espantoso, estupendo, formidable, 
hecho, maravilla, maravilloso, miedo, 
presencia, reverencia, reverenciar, temer, 
temeroso, temible, temor, terrible, tremenda.  

Hay una relación y una comparación entre 
estas dos reverencias. Cuando se habla del 

anciano al levantarnos debemos “jadár” (ר  (הָדַָ
del Strong #1921 como raíz primaria; 
hincharse (literalmente o figurativamente, 
activamente o pasivamente); por implicación 
favorecer u honrar, ser altanero u orgulloso 
que significa: alabar, complacer, distinguir, 
honrar, lugar torcido, respetar. Eso mismo 
debemos hacer con YHVH, alabar, complacer, 
distinguir, honrar, respetar. Al hacer esto 
estamos poniéndonos de pie ente Su 
presencia para mostrar respeto.  

 

Cuarta aliyá, 19:33-36  

19:33-34 “Cuando un extranjero resida con 
ustedes en su tierra, no lo perjudicarán. El 
extranjero que reside con ustedes será 
para ustedes como uno de sus 
ciudadanos; lo amarán como a ustedes 
mismos, porque ustedes fueron 
extranjeros en la tierra de Mitsráyim: Yo 
Yahweh soy su Elohim”. – Los israelitas 
debían animar a los extranjeros a que se 
establecieran entre ellos, a fin de que fuesen 
traídos al conocimiento de la Toráh y a la 
adoración del verdadero Elohim. Esta era la 
forma y el estilo de vida de nuestro padre 
Avraham. Y con tales propósitos se les 
mandó que no los tratasen como a extraños, 
sino como a amigos. Ellos mismos habiendo 
sido extranjeros en Mitsráyim por voluntad del 
Eterno, al principio fueron recibidos con 
bondad y hospitalidad. De esa misma forma 
debían ser ellos devolviendo bien por bien. La 
Escritura dice en Shemot (Éxodo) 22:21 “No 
puedes dañar ni oprimir a un extranjero que 
viva contigo, porque tú mismo fuiste 
extranjero en la tierra de Mitsráyim” (BKIM). 
Además, su ministerio se los demandaba, 
como dice Yahoshúa (Josué) 4:24 “Para que 
todos los pueblos de la tierra puedan conocer 
que la mano de YHVH es poderosa, a fin de 
que temáis a YHVH vuestro Dios todos los 
días” (BDLA). Yeshayah (Isaías) 49:6 Él ha 
dicho: "Es gran cosa que tú seas mi siervo 
para establecer las tribus de Ya'akov y 
recuperar la dispersión de Yisra'el. Yo te he 
dado a ti por Pacto a un pueblo, Yo también 
te haré luz para las naciones, para que mi 
salvación se difunda hasta los confines de la 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

10 

tierra” (BKIM). Esta palabra debe recordarnos 
que no debemos tener diferencias entre 
nosotros. Si somos o no linaje de sangre de 
Israel no es lo importante. Lo que importa es 
que hemos sido lavados por la sangre del 
cordero Yeshúa. En Él somos hechos pueblo 
de Elohim. 

 

Quinta aliyá, 20:1-7  

20:3 “Y yo pondré mi rostro contra ese 
hombre y lo cortaré de entre su pueblo, 
por darle de su prole a Mólekh y profanar 
así mi santuario y profanar mi santo 
Nombre.” – El entendimiento contemporáneo 
de este pasaje, se aplica a todos aquellos que 
dicen creer en el Elohim de Israel y confiesan 
públicamente seguir los lineamientos bíblicos, 
pero entregan y consagran a sus propios hijos 
a vírgenes, santos y demás entidades 
espirituales, que a su vez son veneradas y se 
les rinde culto en el amplio sincretismo 
religioso de este tiempo. Es notorio que 
muchos de nosotros recibimos nombres, no 
por el potencial de ostentar uno u otro, sino 
debido a la promesa que alguno de nuestros 
padres haya hecho en su ignorancia a las 
deidades que conocieron o que su costumbre 
religiosa les entregó. Lo mismo aplica a los 
que usan al artista o cantante de moda, sin 
importar el estilo de vida deshonroso que 
practique, y así, de esta manera, entregan a 
sus hijos a dicha carga espiritual. La escritura 
dice en Yaaqov (Santiago) 4:4 “¡Adúlteros y 
adúlteras! ¿No saben que el amor al mundo 
es odio hacia YAHWEH? ¡Cualquiera que 
quiera ser amigo del mundo se hace enemigo 
de YAHWEH!” (BKIM). Yojanán Álef (1 
Juan) 2:15 “No amen al mundo ni las cosas 
del mundo. Si alguno ama al mundo, el amor 
del Padre no está en él” (BKIM). Romiyim 
(Romanos) 1:32 “Conocen muy bien el 
decreto justo de YAHWEH, que los que hacen 
tales cosas merecen la muerte; pese a ello, 
no sólo continúan haciéndolas, sino que 
aplauden a otros que hacen lo mismo” (BKIM). 

Pero es mucho más lamentable, familias que 
ya han conocido el Camino a la verdad, 
vuelven a las sendas de la idolatría, el 

paganismo y la vida mundana. Ivrim 
(Hebreos) 10:26-28 “Porque si continuamos 
pecando voluntariamente después de haber 
recibido el conocimiento de la verdad, ya no 
queda más sacrificio por el pecado, sino una 
horrenda expectación de juicio y ardor de 
fuego que va a consumir a los adversarios. El 
que viola la ley de Moisés, por el testimonio 
de dos o tres testigos muere irremisiblemente” 
(BTX3).  

20:6 “Y si alguna persona se vuelve a los 
fantasmas y los espíritus familiares y se 
extravía tras ellos, yo pondré mi rostro 
contra esa persona y la cortaré de entre su 
pueblo”. – La práctica espiritista y todo lo 
oculto, aun en nuestras civilizadas cultas y 
avanzadas sociedades, sigue estando 
presente como en aquellos tiempos. La 
trampa de ha-Satán de acuerdo con la mala 
inclinación del hombre, sigue en vigor 
engañando a toda alma ingenua, simple y 
falta de entendimiento de las Escrituras. 
Yojanán (Juan) 8:44 “Ustedes son de su 
padre el Acusador, y quieren satisfacer los 
deseos de su padre. Él ha sido homicida 
desde el principio y no se ha basado en la 
verdad, porque no hay verdad en él. Cuando 
habla mentira, de lo suyo propio habla, 
porque es mentiroso y padre de mentira.” 
(VIN).  

Recordemos que estas prácticas son las que 
ocasionan la expulsión de los territorios de 
parte del Eterno. Devarim (Deuteronomio) 
18:12 “Porque cualquiera que haga estas 
cosas es detestable a YAHWEH, y a causa de 
estas abominaciones YAHWEH su Elohim los 
está echando delante de ustedes” (BKIM).  

 

Sexta aliyá, 20:8-22  

20:21 “Si un hombre se casa con la esposa 
de su hermano, es una indecencia. Es la 
desnudez de su hermano la que ha 
descubierto; quedarán sin hijos”. – 
Yojanán el inmersor reprendió a Herodes en 
su tiempo por la infracción a esta ley, quien 
convivía con la esposa de su hermano. Por 
este motivo Yojanán perdió la vida cf. 



11 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

Matityah (Mateo) 14: 3-11 “Decapitación de 
Yohanán el Inmersor”. 

20:22 “Observen fielmente todas mis leyes 
y todos mis reglamentos, para que no los 
vomite la tierra a la que los llevo para que 
se establezcan”. – Este versículo nos alerta 
de un peligro terrible provocado por la 
desobediencia y es la expulsión de la Tierra. 
La escritura nos advierte en Hitgalut 
(Apocalipsis) 3:15-22 “Yo conozco tus obras, 
que ni eres frío ni caliente. ¡Mejor sería que 
fueras frío o caliente! Así que, porque eres 
tibio, y no frío ni caliente, te voy a vomitar de 
mi boca. Ya que tú dices: "Soy rico; me he 
enriquecido y no tengo ninguna necesidad", y 
no sabes que tú eres desgraciado, miserable, 
pobre, ciego y desnudo, yo te aconsejo que 
de mí compres oro refinado por el fuego para 
que te hagas rico, y vestiduras blancas para 
que te vistas y no se descubra la vergüenza 
de tu desnudez, y colirio para ungir tus ojos 
para que veas. “Yo reprendo y disciplino a 
todos los que amo. Sé, pues, celoso y 
arrepiéntete. Mira, yo estoy a la puerta y 
llamo; si alguno oye mi voz y abre la puerta, 
entraré a él y cenaré con él, y él conmigo. Al 
que venza, yo le concederé que se siente 
conmigo en mi trono; así como yo también he 
vencido y me he sentado con mi Padre en su 
trono. El que tiene oído, oiga lo que el espíritu 
dice a las comunidades” (VIN).  

Hay una tierra que nos ha sido dada, de la 
cual podemos ser vomitados por causa de 
nuestra falsedad y por no haber sido 
genuinos en nuestra conversión. Al ser 
desobedientes somos vomitados de la Nueva 
Jerusalén como lo fue el pueblo de Elohim en 
el pasado.  

 

Séptima aliyá, 20:23-27  

20:26 “Ustedes serán santos para mí, 
porque yo Yahweh soy santo, y yo los he 
separado a ustedes de otros pueblos para 
que sean míos.” – Aquí vemos una relación 
directa entre la obediencia y la cercanía con 
YAHVEH. Muchos podremos llenar nuestra 
boca y sacar el pecho diciendo que amamos 
a YAHVEH y que “ÉL ESTÁ CON 

NOSOTROS”. Sin embargo, Él dejó una sola 
forma de constatar tal cercanía y relación 
íntima entre Él y nosotros: la obediencia. 
Nuestra cercanía al Eterno depende de una 
verdadera relación de amor nuestra hacia Él 
y no al revés. Yeshúa nos dice en Yojanán 
(Juan) 14:15, 21 “Si me aman, guardarán mis 
mandamientos” (VIN), “Todo el que tiene mis 
mandamientos, y los guarda es el que me 
ama, y el que me ama, será amado por mi 
Padre, y Yo lo amaré, y me revelaré a mí 
mismo a él” (BKIM).  

20:27 “A un hombre o mujer que sea entre 
ellos un médium o espiritista se le dará 
muerte; los ejecutarán con piedras –su 
culpa estará sobre ellos”: - Este capítulo 
termina con un pecado que es castigado con 
la muerte física. En Vaikrá (Levítico) 20:6 
habla de ser cortados del pueblo, pero ahora 
se habla de muerte física. ¿Cuál es la 
diferencia? La palabra cortar usada en el 
versículo de Vaikrá (Levítico) 20:6 “Y si 
alguna persona se vuelve a los espiritistas y 
los espíritus familiares y se extravía tras ellos, 
yo pondré mi rostro contra esa persona y 
cortaré de entre su pueblo” (VIN), 
corresponde a “karát” (רַת  del Strong #3772 (כָּ
con raíz primaria; cortar (cercenar, rebanar, 
separar); por implicación destruir o consumir; 
específicamente pacto (i.e. hacer una alianza 
o convenio, origen al cortar carne y pasar 
entre los pedazos):- acabar, alianza, amputar, 
apartar, arrebatar, borrar, celebrar, concertar, 
cortador, cortar, derribar, desaparecer, 
deshacer, destruir, dividir, exterminar, 
extinguir, faltar, fin, labrar, masticar, matar, 
morir, pactar, perder, perecer, poner, quebrar, 
quitar, raer, talar. Corresponde a la anulación 
del pacto que se ha hecho con esa persona.  

Y el pecado es volverse o atender “paná” 
 ;del Strong #6437 con raíz primaria (פָנָה)
girar, voltear; por impl. enfrentar, i.e. aparecer, 
mirar, etc. que significa: andar, apartarse, 
atender, barrer, buscar, caer, clarear, 
considerar, cuidar, declinar, desocupar, echar, 
encaminar, ir, juntar, limpiar, marchar, mirar, 
mudar, parecer, preparar, seguir, ver, volver, 
vuelta, yacer. Ya este pecado había sido 
prohibido anteriormente:  Vaikrá (Levítico) 
19:4 “No se vuelvan a los ídolos ni se hagan 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

12 

deidades fundidas: Yo Yahweh soy su Elohim” 
(VIN). Es para aquellos que se voltean a 
complacerse en la idolatría o admirarla de 
alguna manera. Pero en Vaikrá (Levítico) 
20:27 “A un hombre o mujer que sea entre 
ellos un médium o espiritista se le dará 
muerte; los ejecutarán con piedras, su culpa 
estará sobre ellos” (VIN). Habla de ser un 
practicante de la idolatría y convertirse en una 
piedra de tropiezo en medio del pueblo de 
Elohim. 

 

Conclusiones:  

Santidad es algo que se resalta en esta 
parashá. Sobre todo, algo que llama la 
atención es cómo está ligada a la tierra del 
pueblo de Elohim. La santidad es la que 
garantiza una relación maravillosa con 
nuestro Adón, garantiza incluso la 
permanencia dentro del pacto. Hay niveles de 
corrupción que no son aceptados y terminan 
en una expulsión, cortamiento o anulación del 
pacto con Elohim para aquellos que no 
decidieron de verdad entregar sus vidas y 
someterlas a una conversión genuina: Vaikrá 
(Levítico) 11:44 “Porque yo soy Yahweh su 
Elohim: ustedes se consagrarán y serán 
santos, porque yo soy santo. No se harán 
impuros por medio de algún reptil que se 
muere sobre la tierra” (VIN); Vaikrá (Levítico) 
20:26 “Ustedes serán consagrados para mí, 
porque yo Yahweh soy santo y los he 
separado a ustedes de otros pueblos para 
que sean míos” (VIN). Kefá Álef (1Pedro) 
1:16-17 “Porque está escrito: “Sean santos, 
porque yo soy santo. Y si invocan como Padre 
a Aquel que juzga según la obra de cada uno 
sin hacer distinción de personas, 
condúzcanse con respeto todo el tiempo de 
su peregrinación” (VIN). Ivrim (Hebreos) 
10:26-31 “Porque si continuamos pecando 
voluntariosamente, después de haber 
recibido el conocimiento de la verdad, ya no 
queda más sacrificio por el pecado,  sino una 
horrenda expectativa de juicio y de fuego 
ardiente que ha de devorar a los adversarios. 
Cualquiera que desecha la Toráh de Mosheh 
muere sin compasión por el testimonio de dos 
o tres testigos. ¿Cuánto mayor castigo 

piensan que merecerá el que haya pisoteado 
al Hijo de Elohim, y haya considerado de poca 
importancia la sangre del pacto por la cual 
quedó santificado y haya insultado al espíritu 
de gracia? Porque conocemos al que ha 
dicho: “Mía es la venganza; yo daré la 
retribución”. Y otra vez: “Yahweh juzgará a su 
pueblo”. ¡Horrenda cosa es caer en las 
manos del Elohim vivo!” (VIN).  

 

Esta Parashá contiene los mandamientos 
212 al 262 de los 613:  

212. Precepto de temer al padre y a la madre, 
Vaikrá (Levítico) 19:3.  

213. Prohibición de dirigirse hacia un ídolo en 
pensamiento o en palabra, Vaikrá (Levítico) 
19:4.  

214. Prohibición de fabricar un ídolo para uno 
mismo o para otro, Vaikrá (Levítico) 19:4.  

215. Prohibición de comer los restos de carne 
de una ofrenda, Vaikrá (Levítico) 19:6-8.  

216. Precepto de dejar para el pobre la 
esquina de un campo de cultivo [peá], sin 
cosecharla, Vaikrá (Levítico) 19:10.  

217. Prohibición de cosechar un campo hasta 
sus esquinas [peá], Vaikrá (Levítico) 19:9.  

218. Precepto de dejar al pobre las espigas 
que se caen [léket] en el momento de 
cosechar, Vaikrá (Levítico) 19:10.  

219. Prohibición de recoger las espigas que 
se caen [léket] en el momento de cosechar, 
Vaikrá (Levítico) 19:9.  

220. Precepto de dejar al pobre una parte del 
viñedo sin cosechar, Vaikrá (Levítico) 19:10.  

221. Prohibición de cosechar todo el fruto del 
viñedo, Vaikrá (Levítico) 19:10.  

222. Precepto de dejar al pobre las uvas que 
se caen [péret] en el momento de cosechar, 
Vaikrá (Levítico) 19:10.  

223. Prohibición de recoger las uvas que se 
cayeron [péret] en el momento de cosechar, 
Vaikrá (Levítico) 19:10.  



13 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

224. Prohibición de robar, Vaikrá (Levítico) 
19:11.  

225. Prohibición de negar a su dueño algún 
objeto que se halle en nuestra posesión, 
Vaikrá (Levítico) 19:11.  

226. Prohibición de jurar sobre un falso 
testimonio concerniente a un objeto de valor, 
Vaikrá (Levítico) 19:11.  

227. Prohibición de jurar en falso, Vaikrá 
(Levítico) 19:12.  

228. Prohibición de retener cualquier objeto 
que pertenezca a otra persona, Vaikrá 
(Levítico) 19:13.  

229. Prohibición de asaltar [robar con 
violencia], Vaikrá (Levítico) 19:13.  

230. Prohibición de retener la paga de un 
trabajador, Vaikrá (Levítico) 19:13.  

231. Prohibición de maldecir a un judío, ya 
sea hombre o mujer, Vaikrá (Levítico) 19:14.  

232. Prohibición de proporcionar un consejo 
perjudicial a otro, provocándole que yerre, 
Vaikrá (Levítico) 19:14.  

233. Prohibición para un juez de pervertir el 
juicio, Vaikrá (Levítico) 19:15.  

234. Prohibición para un juez de honrar a una 
persona prominente durante un juicio, Vaikrá 
(Levítico) 19:15.  

235. Precepto al juez de juzgar correctamente, 
Vaikrá (Levítico) 19:15.  

236. Prohibición de hablar mal de un judío, 
Vaikrá (Levítico) 19:16.  

237. Prohibición de no ayudar a un judío 
cuando se encuentra en peligro, Vaikrá 
(Levítico) 19:16.  

238. Prohibición de odiar a un hermano judío, 
Vaikrá (Levítico) 19:17.  

239. Precepto de amonestar a un judío 
cuando actúa equivocadamente, Vaikrá 
(Levítico) 19:17.  

240. Prohibición de avergonzar a un judío, 
Vaikrá (Levítico) 19:17.  

241. Prohibición de cobrarse venganza, 
Vaikrá (Levítico) 19:18.  

242. Prohibición de sentir rencor, Vaikrá 
(Levítico) 19:18.  

243. Precepto de amar al prójimo, Vaikrá 
(Levítico) 19:18.  

244. Prohibición de cruzar a dos animales de 
diferente especie, Vaikrá (Levítico) 19:19.  

245. Prohibición de sembrar dos especies de 
semillas juntas, Vaikrá (Levítico) 19:19. 

246. Prohibición de comer de los frutos de un 
árbol los tres primeros años, Vaikrá (Levítico) 
19:23. 

247. Precepto relativo al fruto de un árbol en 
el cuarto año, Vaikrá (Levítico) 19:23-24.  

248. Prohibición de comer o beber del modo 
en que lo hace un glotón o un borracho, 
Vaikrá (Levítico) 19:26.  

249. Prohibición de prestar atención a 
augurios, Vaikrá (Levítico) 19:26.  

250. Prohibición de hacer pronósticos 
adivinatorios, Vaikrá (Levítico) 19:26.  

251. Prohibición de rasurar las extremidades 
del cabello de la cabeza, Vaikrá (Levítico) 
19:27.  

252. Prohibición de rasurar las extremidades 
de la barba, Vaikrá (Levítico) 19:27.  

253. Prohibición de hacerse tatuajes, Vaikrá 
(Levítico) 19:28.  

254. Precepto de tener temor al Santuario, 
Vaikrá (Levítico) 19:24.  

255. Prohibición de practicar el espiritismo de 
ov [médium], Vaikrá (Levítico) 19:31.  

256. Prohibición de practicar el espiritismo de 
yidoní [médium], Vaikrá (Levítico) 19:31.  

257. Precepto de honrar a los Sabios, Vaikrá 
(Levítico) 19:32.  

258. Prohibición de engañar con cualquier 
clase de medida, Vaikrá (Levítico) 19:35.  



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

14 

Ingresa a nuestro canal 
de Telegram (escanea el 

código QR) 

  

259. Precepto de que las balanzas, pesos y 
medidas estén correctas, Vaikrá (Levítico) 
19:36.  

260. Prohibición de maldecir al padre o a la 
madre, Vaikrá (Levítico) 20:9.  

261. Precepto para la Corte de Justicia [beit 
din] de quemar a una persona que lo merezca, 
Vaikrá (Levítico) 20:14.  

262. Prohibición de seguir las costumbres de 
los emorim [gentiles], Vaikrá (Levítico) 20:23. 

_____________________ 

Fin de la Parashá. 

Nuestros comentarios obedecen a la doctrina 
establecida en EMC SHALOM 
INTERNACIONAL como Ministerio de 
Raíces Hebreas y son pilares que 
defendemos y exponemos en la predicación 
del Único Evangelio que los primeros 
emisarios (shlijim-apóstoles) pregonaron 
con un solo propósito: Restaurar el Reino de 
Yisrael. Maaseh (Hechos) 1:6 y dirigido a los 
destinatarios establecidos en Yaakov 
(Santiago) 1:1 y Kefá Álef (1 Pedro) 1:1 “LA 
CASA PERDIDA DE EFRAYIM”. 

El mismo Rab Shaúl (Shaliaj Pablo) emisario 
por excelencia para todos los gentiles, sabía 
de antemano que su foco de alcance era 
solamente las doce tribus dispersas 
llamadas “ovejas perdidas de la casa de 
Israel” [Melo Ha Goyim]: Los justos de las 
naciones”, Maaseh (Hechos) 26:7. Es el 
cumplimiento de esta misma promesa que 
nuestras doce tribus esperan obtener, 
resueltamente haciendo sus actos de 
adoración noche y día; a pesar de esto, ¡es 
en relación con esta esperanza, su Majestad, 
que hoy soy acusado por los judíos!   

PD: Este documento es comentado 
semanalmente en vivo y en directo en 
nuestras clases por internet, cada Shabat de 
9:00 a.m. a 12:30 p.m. (Horario Este de EU) 
a través de www.zoom.com y el ID para 
ingresar al canal de EMC SHALOM 
INTERNACIONAL es: ID 4637031177  

Nuestro único deseo a través de este material 
es que tú y los tuyos sean más que 

bendecidos por un entendimiento superior de 
las Escrituras; moviéndonos del mensaje 
subjetivo de hoy y casi místico, a lo objetivo 
del mensaje, con una mayor certeza 
idiomática y envuelto en su ambiente cultural 
respectivo, dándonos así la mayor solidez 
interpretativa de los textos. 

Todos los creyentes en el Elohim de la Biblia 
tienen un común denominador y un solo 
deseo, el cual es establecer un 
“avivamiento” tan poderoso que traiga la 
presencia de El Rey de reyes y establezca su 
Reino de una vez y para siempre; pero lo 
único que traerá esto a la congregación de los 
santos de Israel es “LA HISTORIA BÍBLICA”, 
el volver al fundamento y a la forma inicial de 
la FE HEBREA.  

Este documento, así como la clase de Toráh 
de cada Shabat, corresponde a conocer la 
historia espiritual de un pueblo: “ISRAEL” y a 
vivir con el conocimiento de que somos la 
continuación y conclusión de esta hermosa 
historia de amor.  

Estamos muy agradecidos por tus aportes a 
nuestro ministerio. Nos está permitiendo ir 
con mayor excelencia. 

https://www.PayPal.me/emcshalom  

¡SHALOM LEKULAM! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.gotomeeting.com/
http://www.zoom.com/
http://www.gotomeeting.com/
https://www.paypal.me/emcshalom

