EMC SHALOM INTERNACIONAL
PARASHAH 01 BERESHIT | GENESIS 1:1 - 6:8

Proibida toda reproducédo lucrativa — utilizar sobre permisséo

Para mais informagdes pode nos localizar por meio de nossa pagina web www.emcshalom.com
Também através de nosso canal no Youtube EMC Shalom Internacional e nos escrever no nosso correio:

emcshalomint@gmail.com

Aliot da Torah:

1:1-13
1:14-23
1:24 - 2:3
2:4 - 3:21
3:22 -4:26
5:1-24 Entra no canal de
5:25-6:8 Telegggg’:g(sségr;em o
Maftir: 6:5-8

ONOAR®ON=

Haftarah: Yeshaiahu (Isaias) 42:5-21
Brit HaJadashah: Mordejay (Marcos) 1:1-45

Leituras adicionais do Brit HaJadashah:
Yojanan (Jodo) 1:1-16; Colossenses 1:14-17;
lvrim (Hebreus) 1:1-3, 11:1-6; (Hitgalut)
Apocalipses 2:7; 21:1-6,23; 22:1-5,14;
Romanos 5:12-21; 1 Corintios 15:35-58;
Matitiahu (Mateo) 19:4-6; Efésios 5:21-33; 1
Timoteo 2:11-15;

BERESHIT significa: “No principio/ Desde o
principio/ Desde a origem/ Por causa do
Principio”

Primeira aliah, 1:1-13

1:1 "No principio criou Elohim os céus e a
terra.” — Bereshit: esta unica palavra denota
ou contém muitas verdades implicitas. De
acordo com a etimologia da palavra, ela nos
permite entender o principio ou inicio de
todas as coisas. Isso significa que tudo o que
existe teve sua origem na mente de YHVH.
Nada fora dEle tem existéncia por si s6. Tudo
foi resultado ou consequéncia do Seu poder
expresso em Sua Palavra.

NIND NN) DIDYD NN ; DT9N N2 TPYRI2

Bereshit bara Elohim Et haShamaim veEt
haAretz

No texto, o verbo “criar” em hebraico “bara”
(x12) do Strong #1254, € usado apenas em

referéncia a Elohim, visto que somente Ele
pode criar, no sentido expresso por este
“Criacdo do nada”. Todos os outros verbos
tém outros significados em hebraico que nada
tém a ver com a “Criacdo da vida”. Das 49
vezes que esta palavra aparece no Antigo
Pacto, 20 s&o encontradas em lsaias, nos
capitulos 40 a 65, que descrevem o cativeiro
do povo de YHVH. As palavras de conforto
baseiam-se no fato de que, se Ele é o Criador,
nada lhe é impossivel. O texto nos mostra
outra grande e profunda verdade: que Elohim
criou tudo o que existe. Isso significa que ndo
apenas tudo o que existe tem um comecgo ou
origem, mas essa origem esta em Elohim.
Entdo deduzimos que:

1. O universo nao foi resultado da evolugao
ou obra do acaso.

2. Elohim é o dono e governante absoluto de
toda a criagdo. Este argumento por si so
silencia até mesmo a pessoa mais
arrogante, orgulhosa e autossuficiente
que pode se erguer. O homem deve
encontrar no Eterno o significado da sua
existéncia e o proposito pelo qual vive.
Como o rei Davi expressa em seu louvor.
Tehilim (Salmos) 8:1-9 "O YHVH, YHVH
nosso, quao admiravel € o teu home em
toda a terra, tu que puseste a tua gloria
dos ceus! Da boca das criangas e dos que
mamam tu suscitaste forga, por causa dos
teus adversarios para fazeres calar o
inimigo e o vingador. Quando contemplo
os teus céus, obra dos teus dedos, a lua e
as estrelas que estabeleceste, que é o
homem, para que te lembres dele? e o
filho do homem, para que o Vvisites?
Contudo, pouco abaixo de Elohim o
fizeste; de gloria e de honra o coroaste.
Deste-lhe dominio sobre as obras das
tuas maos; tudo puseste debaixo de seus
pés: todas as ovelhas e bois, assim como
0Ss animais do campo, as aves do céu, e
0s peixes do mar, tudo o que passa pelas
veredas dos mares. O YHVH, YHVH


http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com

nosso, quao admiravel € o teu nome em
toda a terra!”

1:2 "A terra era sem forma e vazia; e havia
trevas sobre a face do abismo, mas o Ruaj
de Elohim pairava sobre a face das
aguas.” — Este texto ensina que, neste ponto,
a criagao tinha 3 caracteristicas particulares.

1. Sem forma.
2. Vazia.
3. Em trevas (escurid&o).

A palavra que foi traduzida em hebraico como
“sem ordem” é “t6ju” (Inn) do Strong #8414
de uma raiz ndo utlizada, que significa:
deixar, desolado; desolacédo (na superficie),
ou seja, deserto; fig. Coisa sem valor, adv. em
vao. Soliddo, vazio, vaidade, véao, estéril,
desolacdo, devastacao, destruicdo, diminuir.
A palavra hebraica para vazio é “boju” (1na)
do Strong #922, de uma raiz nio utilizada,
que significa: estar vazio, vazio, ou seja, ruina
(superficialmente) indistinguivel. O termo
para escuriddo em hebraico € “joshej” (qun)
do Strong #2822, que significa: escuridao,
aqui, (literalmente) escuridao,
figurativamente miséria, destruicdo, morte,
ignorancia, tristeza, mal, escuridao, escuro,
sombrio, melancdélico. Podemos ver, até
agora, que o estado inicial da criagao era um
caos indistinguivel ou ruina improépria para
habitacdo. E por isso que YHVH lida primeiro
com a desordem e depois com o vazio. Ou
seja, Ele primeiro criou as condi¢cbes de
ordem necessarias para que as criaturas que
ocupariam esse vazio tivessem as
circunstancias imprescindiveis para sua
existéncia. E por isso que Ele comega com a
Luz.

1:3 "Disse Elohim: haja luz. E houve luz."
— A palavra usada neste caso para dizer
"Haja" ou “Seja” é a palavra "heiéh" do Strong
#1961, que significa: existir, ou seja, ser ou vir
a ser, acontecer. Mas o mais importante aqui
€ que é a mesma palavra com a qual YHVH
se apresenta diante de Moshe em Shemot
(Exodo) 3:14 "Respondeu Elohim a Moshe:
EU SEREI O QUE SEREI. (Heiéh Asher
Heiéh). O que mostra que a Luz que estava

EMC SHALOM INTERNACIONAL

no principio era a Luz da Gldria do Eterno, isto
€, o préprio YHVH.

Isso concorda com o relato de Yojanan
quando ele afirma: Yojanan (Joao) 1:9-14
“Pois a verdadeira luz, que ilumina a todo
homem, estava chegando ao mundo. Estava
ele no mundo, e o mundo foi feito por
intermédio dele, e o mundo ndo o conheceu.
Veio para o que era seu, e 0S seus ndo o
receberam. Mas, a todos quantos o
receberam, aos que creem no seu nome,
deu-lhes o poder de se tornarem filhos de
Elohim; os quais ndo nasceram do sangue,
nem da vontade da carne, nem da vontade do
vardo, mas de Elohim. E o Verbo se fez carne,
e habitou entre nos, cheio de graca e de
verdade; e vimos a sua gléria, como a gloria
do unigénito do Pai."

1:4 "Viu Elohim que a luz era boa; e fez
separacao entre a luz e as trevas.” — Esta
Luz da Gldria de YHVH possui caracteristicas
especiais que sdo dadas pelas implicagoes
da palavra "Bom", que em hebraico & "Tov"
(2iv) (Strong #2896), que expressa, entre
outras coisas: bom, abundancia, aceitavel,
bem-sucedido, agradavel, benéfico,
beneficio, belo, humanamente melhor,
misericordioso, aparente, prazer. YHVH a
separou das trevas. Ou seja, Ele faz uma
distingao entre elas. Isso nos ensina que nao
ha comunhao entre Sua "Luz" e as Trevas: 2
Corintios 6:14. “'* Nao vos prendais a um
jugo desigual com os infiéis; porque, que
sociedade tem a justica com a injustica? E
que comunhdo tem a luz com as trevas?”
Uma vez que essa Luz & o Mashiaj, o
versiculo seguinte ao citado nos mostra que
nao ha harmonia entre o Mashiaj e Belial, 2
Corintios 6:15 “Que harmonia ha entre o
Mashiaj e Belial? Ou que parte tem o crente
com o incrédulo?” Essa separagao é
consequéncia de YHVH ver todas essas
caracteristicas positivas da Luz. O termo viu
é “raah” (nx1) do Strong #7200, que
transmite a ideia de: aprovar, atender,
contemplar, estimar, examinar, explorar,
desfrutar, saborear, refletir, deleitar-se. Isso
indica um exame profundo, uma analise
cuidadosa. Isso nos mostra que nada de
positivo pode ser obtido das trevas. Yojanan



nos ordena a ndo amar o mundo ou as coisas
deste mundo Yojanan Alef (1 Joao) 2:15, “'°
Nao ameis 0 mundo, nem o que no mundo ha.
Se alguém ama o mundo, o amor do Pai ndo
estd nele.” Pois é contraproducente para
nossa caminhada na luz, ja que ninguém
pode servir a dois senhores.

1:5b "E era tarde e manha: Um dia." — Esta
afirmacdo nos mostra que o dia estabelecido
por Elohim comega ao pér do sol e termina ao
por do sol do dia seguinte”. O calendario
gregoriano, que € o0 mais amplamente
utilizado, ndo é o calendario usado pelo
nosso Criador. Ele governa e fala de acordo
com os Seus tempos, e nds, como Suas
criaturas, devemos obedecer ao Seu
calendario.

1:6-7 "E disse Elohim: haja um firmamento
no meio das aguas, e haja separagao entre
aguas e aguas. Fez, pois, Elohim o
firmamento, e separou as aguas que
estavam debaixo do firmamento das que
estavam por cima do firmamento. E assim
foi.” — Este texto indica que havia agua acima
da atmosfera, ao redor da Terra. Essa agua
foi o que caiu sobre a terra durante o Diluvio
na época de Noaj. Esse fenbmeno produziu
pressdo atmosférica mais alta, o que
possibilitou que essa atmosfera contivesse
grandes quantidades de oxigénio puro, o que
tornou as pessoas tdo longevas naquela
época.

1:8 "Chamou Elohim ao firmamento céus.
E foi a tarde e a manha, o segundo dia.” —
A palavra "céus", em hebraico "shamaim”
(0mv), esta no plural, indicando que ha mais
de um céu.

1:9 "E disse Elohim: Ajuntem-se num sé
lugar as aguas que estao debaixo do céu,
e aparec¢a o elemento seco. E assim foi." —
Aqui, o Eterno separa as aguas que estavam
abaixo da expanséao do firmamento. A terra ja
havia sido criada, mas estava coberta de
agua, sobre a qual o Ruaj de YHVH se movia
no principio, mas desta vez, fazendo com que
fossem reveladas, isto é, estabelecendo os
limites de Sua Criacao.

EMC SHALOM INTERNACIONAL

DIPNDN OMNYD NNHN DN NP, DTN NN
120D YD MR, TN

Vaiomer Elohim, ikavu haMaim mitajat
HaShamaim el makom ejad, veteraeh
haiabashah vaiehi jen

A palavra "Kavah" (nj7) do Strong #6960 é
usada para juntar, que significa: lugar, praca,
posto, sitio. Esta ultima €& modificada pelo
numeral “ejad” (Tnx) do Strong #259 que
significa: um, Unico. Isso mostra que a ordem
era que as aguas fossem reunidas em um
unico local para descobrir a terra. Isso apoia
a ideia de que YHWH tinha em seu plano a
ideia de uma terra, um povo. Na verdade, a
palavra para terra é “eretz” (yax) do Strong
#776, significa: mundo, nagao, pais, po,
provincia, regido, solo, territorio, terra, que é
0 mesmo termo para se referir a Terra de
Israel. Entdo nao seria irracional pensar que
Ele estava criando o lugar especial para Seu
povo especial. Até este ponto, YHWH lida
com a desordem da criagao.

1:11-12 "E disse Elohim: Produza a terra
relva, ervas que deem semente, e arvores
frutiferas que, segundo as suas espécies,
deem fruto que tenha em si a sua semente,
sobre a terra. E assim foi. A terra, pois,
produziu relva, ervas que davam semente
segundo as suas espécies, e arvores que
davam fruto que tinha em si a sua
semente, segundo as suas espécies. E viu
Elohim que isso era bom.” — Nesta
passagem, YHVH comeca a lidar com o
vazio. Foi neste dia que YHVH preparou as
condicdes de sustento de toda a Sua criacao.

Segunda aliah, 1:14-23

1:14-16 "E disse Elohim: haja luminares no
firmamento do céu, para fazerem
separacao entre o dia e a noite; sejam eles
para sinais e para estacoes, e para dias e
anos; e sirvam de Iluminares no
firmamento do céu, para alumiar a terra. E
assim foi " Nesta passagem, YHVH
estabelece quais seriam os sinais da ordem
da criacdo. Sinais que seriam dados tanto na
esfera fisica quanto na espiritual. No plano
fisico, serviriam para medir o tempo (noite e



dia, dias e anos) e, no plano espiritual, seriam
dados pelas estagdes. Este ultimo termo
(estacdes) vem do hebraico “moed” (Tyin) do
Strong #4150, que significa: tempo
determinado, festival, festa, solenidade. Ou
seja, esses elementos (luzes) seriam usados
para marcar os tempos determinados ou os
compromissos estabelecidos da Criagao com
Seu Criador, ou seja, para anunciar as Festas
do Eterno.

1:21 "Criou, pois, Elohim os monstros
marinhos, e todos os seres viventes que
se arrastavam, os quais as aguas
produziram abundantemente segundo as
suas espécies; e toda ave que voa,
segundo a sua espécie. E viu Elohim que
isso era bom.” — Nesta passagem, YHVH
comegou a encher a terra com animais. As
condicdes de sustento estavam agora criadas
para as criaturas viverem. Elohim comegou a
povoar as aguas e o céu. A palavra usada
para “criou” vem do hebraico “bara” (x12) do
Strong #1254, que significa: criagao, criador,
criar, elevar. Mas, o curioso € que essa
palavra € usada apenas trés vezes em toda a
histéria da criagdo. Em Bereshit (Génesis)
1:1, quando diz que YHVH criou os céus e a
terra, em Bereshit (Génesis) 1:21, quando
Ele criou os grandes monstros marinhos e em
Bereshit (Génesis) 1:27, quando Ele criou o
homem. O mais interessante sobre esta
palavra, "criou", € que ela é usada apenas
quando algo grandioso ou transcendente é
criado. Portanto, podemos deduzir que, em
toda a Criagao existem trés grandes eventos:
a Criacao dos céus e da terra; a Criagao dos
animais marinhos e das aves; e a Criacao do
Homem. Como Abarbanel menciona: "A
expressao “criou” refere-se a algo sem
precedentes” (énfase adicionada).
Comentario extraido do Livro de Bereshit
1:21, Jumash p. 7).

Terceira aliah, 1:24 - 2:3

1:24-25 "E disse Elohim: Produza a terra
seres viventes segundo as suas espécies:
animais domésticos, répteis, e animais
selvagens segundo as suas espécies. E
assim foi. Elohim, pois, fez os animais

EMC SHALOM INTERNACIONAL

selvagens segundo as suas espécies, e os
animais domeésticos segundo as suas
espécies, e todos os répteis da terra
segundo as suas espécies. E viu Elohim
que isso era bom." — A palavra “disse” em
hebraico é “amar” (hnx) do Strong #559 que
significa: anunciar, convocar, decidir. Isso
implica que essas ndo sao apenas palavras
ou acbes aleatdrias. Eles sao resultado de
uma decisdo ou decreto divino. Essas
palavras s&0 uma convocagao a existéncia, o
anuncio de uma obra sobrenatural. No
versiculo 24, o verbo “gerar” € a palavra
hebraica “yatsa” (xy') do Strong #3318, que
indica movimento, dando a ideia de que
brotaram da terra. Este verbo pode expressar
a ideia de dar a luz. Bereshit (Génesis) 1:22
“E Elohim os abencgoou, dizendo: Frutificai e
multiplicai-vos, e enchei as aguas nos mares;
e as aves se multipliquem na terra.” Um belo
hebraismo para ilustrar todo o ato da Criacéo,
parece dizer que a terra deu a luz aos
animais.

1:26-27 "E disse Elohim: Fagamos o
homem a nossa imagem, conforme a
nossa semelhanga; domine ele sobre os
peixes do mar, sobre as aves do céu,
sobre os animais domésticos, e sobre
toda a terra, e sobre todo réptil que se
arrasta sobre a terra. Criou, pois, Elohim o
homem a sua imagem; a imagem de
Elohim o criou; homem e mulher os criou.”
— O rabino Saadia Gaon conclui que: "Esta é
a maneira como os reis falavam de si mesmos
no plural, conhecido como plural majestoso.
[proprio ou relativo a majestade]. Essa
maneira de se expressar é frequentemente
usada em eventos decisivos, incluindo
aqueles em que é necessaria a intervengao
divina" (Comentario tomado do livro de
Bereshit 1:26, Jumash p.9). Com base nesse
esclarecimento, podemos entender que nao
se trata da existéncia de outra divindade ou
do Todo-Poderoso consultar outra pessoa,
mas sim, de um evento transcendentalmente
importante que O levou a se expressar dessa
maneira. A palavra usada para “imagem” em
hebraico é "tzélem" (n%%) do Strong #6754
que significa: aparéncia, figura
representativa. Assim podemos entender que
YHVH estava criando uma figura que O




representaria, isto €, um representante.
Podemos entdo afirmar que essa imagem
nao se refere apenas ao sentido moral, mas
€ muito mais do que isso; era mais uma
questao de dominio e autoridade delegados
pelo Criador sobre o homem. Como Ele
explica ao estabelecer que este homem
dominaria ou exerceria autoridade sobre o
restante da Criagdo. Da mesma forma, deve-
se notar que a frase "a imagem de Elohim"
nao se refere a forma fisica, visto que Elohim
nao tem forma (Joao 4:24). Em EMC Shalom,
temos Exodo 20:4-6 como nossa pedra
angular. “Nao faras para ti imagem de
escultura, nem alguma semelhanca do que
ha em cima nos céus, nem embaixo na terra,
nem nas aguas debaixo da terra. Nao te
encurvaras a elas nem as serviras; porque
eu, YHVH teu Elohim, sou Elohim zeloso, que
visito a iniquidade dos pais nos filhos até a
terceira e quarta geracdo daqueles que me
odeiam. E faco misericérdia a milhares dos
gque me amam e aos que guardam 0S meus
mandamentos.” A Unica imagem do Elohim
invisivel andou entre nés ha dois mil anos,
morreu, ressuscitou e ascendeu aos
shamaim, e seu nome € Yeshua HaMashiaj
(Colossenses 1:15).

1:28 "Entao Elohim os abengoou e lhes
disse: Frutificai e multiplicai-vos; enchei a
terra e sujeitai-a; dominai sobre os peixes
do mar, sobre as aves do céu e sobre
todos os animais que se arrastam sobre a
terra.” — Este versiculo explica um pouco o
que significa ser abengoado. A béngéao foi
para que eles pudessem:

1. Frutificar em hebraico “parah” (n19) do
Strong #6509, que significa: aumentar,
crescer, fértil, dar fruto, multiplicar, voltar
a produzir.

2. Multiplicar em hebraico “raba” (n31) do
Strong #7235, que significa: abundancia,
abundante, aumentar, dominar,
engrandecer, ampliar.

Esses dois verbos estio relacionados ao que
se segue no proximo versiculo. Encher a terra
esta ligado a dar frutos e domina-la esta
ligado a multiplicar seu dominio. Essas duas

EMC SHALOM INTERNACIONAL

coisas deveriam ser
progressivamente.

alcancgadas

1:29 "Disse-lhes mais: Eis que vos tenho
dado todas as ervas que produzem
sementes, as quais se acham sobre a face
de toda a terra, bem como todas as
arvores em que ha fruto que dé semente;
ser-vos-ao para mantimento." — O homem,
em seu projeto original, seguia uma dieta
vegetariana. Somente apdés o Diluvio ele foi
autorizado a comer carne.

1:30 "E a todos os animais da terra, a todas
as aves do céu e a todo ser vivente que se
arrasta sobre a terra, tenho dado todas as
ervas verdes como mantimento. E assim
foi.”? — Os animais também eram
vegetarianos. A Queda afetou ndo apenas os
humanos, mas toda a Criac&o. E por isso que
no futuro, quando Mashiaj (Messias) retornar,
ele restaurara a Criacdo ao seu estado
original: Yeshaiahu 65:25 “O lobo e o
cordeiro se apascentardo juntos, e o ledo
comera palha como o boi; e p6 sera a comida
da serpente. Nao fardo mal nem dano algum
em todo o meu santo monte, diz YHVH.”

2:1-3: "Assim foram acabados os céus e a
terra, com todo o seu exército. Ora,
havendo Elohim completado no dia sétimo
a obra que tinha feito, descansou nesse
dia de toda a obra que fizera. Abengoou
Elohim o sétimo dia, e o santificou; porque
nele descansou de toda a sua obra que
criara e fizera." — A Torah nos ensina que o
selo da perfeicao de toda a Criagao néo é o
homem, como acredita a teologia humanista,
mas o Shabat. Este foi o Shabat que concluiu
a Criagdo. E o maior e mais especial dos dias,
pois é neste dia que toda a Criagao se alinha
com seu Criador. Este dia nédo foi apenas
abencoado, mas também santificado. Ou
seja, foi separado dos outros dias, tornado
especial com um propésito especial, e € o
encontro que temos com YHVH. Dessa
forma, vemos como o Eterno faz a diferenca
ao santificar o sétimo dia, cortando-o e
separando-o. Ele nomeia os primeiros seis
dias com numeros, € 0 Unico com um nome
proprio € o sétimo, chamando-o de Shabat
(Repouso). Mais tarde, Ele também designou



um local fisico para um Templo. Ha tempos
sagrados e lugares sagrados, tempos e
lugares separados. Esses sao principios
incorporados na Criacdo que ajudam o
homem a se relacionar corretamente com o
Criador.

Quarta aliah, 2:4 - 3:21

2:7 "E formou YHVH Elohim o homem do
poé da terra, e soprou-lhe nas narinas o
félego da vida; e o homem tornou-se alma
vivente." — A palavra usada em hebraico
para “formar” é “yatzar” (1y!) do Strong
#3335, que significa: moldar em uma forma,
especificamente como um oleiro. Aqui vemos
uma diferenca em relacdo a criacdo dos
animais. Essa diferenca se da pelo fato de
gue os animais foram criados por Sua palavra
quando Ele diz: “Haja, seja”. No entanto, para
o homem, a Escritura diz que ele o formou
como um oleiro formando seu vaso. Por isso
que diz em Yirmeiahu (Jeremias) 18:1-6 “A
palavra que veio de YHVH a Jeremias,
dizendo: Levanta-te, e desce a casa do oleiro,
e la te farei ouvir as minhas palavras. Desci,
pois, a casa do oleiro, e eis que ele estava
ocupado com a sua obra sobre as rodas.
Como o vaso, que ele fazia de barro, se
estragou na méao do oleiro, tornou a fazer dele
outro vaso, conforme pareceu bem aos seus
olhos fazer. Entao veio a mim a palavra de
YHVH, dizendo: Nao poderei eu fazer de vos
como fez este oleiro, 6 casa de Israel? diz
YHVH. Eis que, como o barro na méao do
oleiro, assim sois vos na minha mao, 6 casa
de Israel." Rashi comenta que: "Vemos entao
que Deus fez o homem com matéria inferior
(terrena) e com matéria superior (Celestial).”
Seu corpo foi feito do p6 e sua alma de
espirito”. (Comentario tomado do livro de
Bereshit 2:7, Jumash p.13).

2:8 "Entao plantou YHVH Elohim um
jardim, da banda do oriente, no Eden; e
pos ali o homem que tinha formado.” — O
texto nos ensina que YHVH criou o homem
fora do Eden e depois o trouxe para la.
Também se observa que o homem é criado
primeiro e depois o jardim. Portanto, pode-se
pensar que YHVH criou o jardim devido ao

EMC SHALOM INTERNACIONAL

homem. A palavra usada aqui, como "leste",
em hebraico é "kedem" (nTz) do Strong
#6924, indica tempo passado. Yirmeiahu
(Jeremias) 30:20a, “E seus filhos serdo
como na antiguidade, e a sua congregag¢ao
sera confirmada diante de mim. “Nehemiah
(Neemias) 12:46 “Porque ja nos dias de Davi
e Asafe, desde a antiguidade, havia chefes
dos cantores, e dos canticos de louvores e de
acao de gracas a Elohim.” ou eternidade
Devarim (Deuteronémio) 33:27a. " O Deus
eterno é a tua habitacdo, e por baixo estao os
bragos eternos;” O fato de o Eden estar no
oriente implica que esse tempo passado
representa a eternidade futura, ou o estado
perfeito que nosso Gadol Elohim deseja para
cada um de seus filhos. Ao longo da
descrigdo do Eden, vemos semelhancas com
a terra que receberemos na eternidade.

2:9 "E YHVH Elohim fez brotar da terra
toda qualidade de arvores agradaveis a
vista e boas para comida, bem como a
arvore da vida no meio do jardim, e a
arvore do conhecimento do bem e do mal.”
— No meio do jardim, havia duas arvores. A
arvore da vida e a arvore do conhecimento do
Bem e do Mal.

2:15 "Tomou, pois, o YHVH Elohim o
homem, e o pds no jardim do Eden para o
lavrar e guardar.” — Aqui encontramos duas
palavras-chave: cultivar e cuidar. Estes sao
traduzidos como: “Abad” (Tay) do Strong
#5647 e “mar’ () do Strong #8104,
respectivamente. Seus significados séo:
trabalhar, arar, adorar, executar, exercitar,
honrar, ministrar, emprestar, servidao, servir,
sujeitar, cercar (como com espinhos), ou seja,
guardar, proteger, cuidar, conservar,
considerar, respectivamente, dos quais
podemos deduzir que o propésito inicial era
que o homem cuidasse deste pomar (jardim)
e que, por sua vez, este era um ato de
adoracao ao Eterno. No nivel de Remez,
podemos entender que Somos responsaveis
por cuidar e proteger as béncédos que YHVH
nos da para usar como adoracéo e servico a
Ele.

2:16-17 "Ordenou YHVH Elohim ao
homem, dizendo: De toda arvore do jardim




podes comer livremente; mas da arvore do
conhecimento do bem e do mal, dessa nao
comeras; porque no dia em que dela
comeres, certamente morreras.” - As
Escrituras nos mostram que o mandamento
ou restricdo era ndo comer da Arvore do
Conhecimento do Bem e do Mal; mas nao
havia proibicdo de comer da Arvore da Vida.
Aqui vemos um mandamento que deve
lembrar o homem de sua condi¢ao de criatura
e do beneficio que advém da obediéncia ao
seu Criador. Romanos) 6:23. “Porque o
salario do pecado € a morte, mas o dom
gratuito de Elohim é a vida eterna, por Yeshua
HaMashiaj nosso Adon.” E o desastre que a
desobediéncia traz. Yojanan Alef (1 Joao)
3:4. “qualquer que pratica o pecado, também
transgride a lei; porque o pecado é a
transgressédo da lei.” Quebrar a lei traz a
morte. E interessante notar que o primeiro
pecado estava relacionado a comida. O
homem perdeu seu estado de perfeicao ao
comer o0 que havia sido proibido. Até mesmo
as leis sobre o que se deve comer sao leis de
santidade: Vaikra (Levitico) 11:42-43, 46-47.
“Tudo o que anda sobre o ventre, e tudo o que
anda sobre quatro pés, ou que tem muitos
pés, entre todo o réptil que se arrasta sobre a
terra, ndo comereis, porquanto s&o uma
abominagdo. Ndo vos fagais abominaveis,
por nenhum réptil que se arrasta, nem neles
vos contamineis, para ndo serdes imundos
por eles. Esta é a lei dos animais, e das aves,
e de toda criatura vivente que se move nas
aguas, e de toda criatura que se arrasta sobre
a terra. Para fazer diferenga entre o imundo e
o limpo; e entre animais que se podem comer
€ 0S animais que ndo se podem comer.”
Guardar os mandamentos eleva o homem
aos reinos espirituais, mas quebra-los o reduz
ao po do qual foi tirado.

2:18 "Disse mais YHVH Elohim: Nao é bom
que o homem esteja so; far-lhe-ei uma
ajudadora que lhe seja idonea." — A palavra
para “ajuda” é: “ézer” (h1y) do Strong #5828,
que significa: ajuda idénea, ajudador, ajudar,
auxiliar, socorrer, socorro. Isso nos mostra
que o papel da mulher ndo é suplantar o
homem e desempenhar a fungdo masculina.
Cada mulher tem seu préprio papel. Nao é
uma ideia machista determinar qual é o papel

EMC SHALOM INTERNACIONAL

da mulher, visto que ela tem um design
diferente. Hoje ha uma luta pela igualdade de
género, mas essa é uma ideia contraria a
ideia do Eterno. Ndo se fala de que os
homens s&o superiores as mulheres, apenas
que somos diferentes fisica, emocional e
funcionalmente.

2:19-20 "Da terra formou, pois, YHVH
Elohim todos os animais, o campo e todas
as aves do céu, e os trouxe ao homem,
para ver como lhes chamaria; e tudo o que
o homem chamou a todo ser vivente, isso
foi o seu nome. Assim o homem deu
nomes a todos os animais domésticos, as
aves do céu e a todos os animais do
campo; mas para o homem nao se achava
ajudadora idonea." — Uma das primeiras
tarefas do homem foi dar nomes aos animais.
Esses nomes refletem sua natureza e
esséncia, visto que, segundo a Torah, os
nomes também expressam seu destino.
Vemos também que o homem nao encontra
sua companheira nos animais; portanto,
podemos perceber que o homem nao é
sexualmente compativel com nenhum animal.
A bestialidade é uma afronta ao Eterno, como
a Torah expressa em Devarim
(Deuteronémio) 27:21a. “Maldito aquele que
se deitar com algum animal.”

2:21-22 "Assim o homem deu nomes a
todos os animais domésticos, as aves do
céu e a todos os animais do campo; mas
para o homem nao se achava ajudadora
idonea. Entao o YHVH Elohim fez cair um
sono pesado sobre o homem, e este
adormeceu; tomou-lhe, entao, uma das
costelas, e fechou a carne em seu lugar; e
da costela que YHVH Elohim lhe tomara,
formou a mulher e a trouxe ao homem." —
No relato da criacdo (Bereshit (Génesis)
1:27, “E criou Elohim 0 homem a sua imagem
a imagem de Elohim o criou; homem e mulher
os criou.” Isto é o que esta escrito no versiculo
27 em termos gerais. Mas aqui é descrito com
mais detalhes como eles foram criados.
Primeiro veio o homem, e depois do homem
veio a mulher. O homem néo foi criado para a
mulher, mas a mulher foi criada para o
homem. Mas o Eterno se agradou em cria-la
da costela de Adao. 1 Corintios 11:8-9,



‘porque 0 homem nao provém da mulher,
mas a mulher do homem. porque também o
homem néo foi criado por causa da mulher,
mas a mulher por causa do homem.”

2:24 "Portanto deixara o homem a seu pai
e a sua mae, e unir-se-a a sua mulher, e
serao uma so6 carne.” — Esta € a base para
o casamento entre um homem e uma mulher.
A ideia é que eles sejam um Ejad (unidade
indissoluvel), como foram projetados.

3:1-3 "Ora, a serpente era o mais astuto de
todos os animais do campo, que YHVH
Elohim tinha feito. E esta disse a mulher:
E assim que Elohim disse: Ndo comereis
de toda arvore do jardim? Respondeu a
mulher a serpente: Do fruto das arvores do
jardim podemos comer, mas do fruto da
arvore que esta no meio do jardim, disse
Elohim: Nao comereis dele, nem nele
tocareis, para que nao morrais." — Era
normal para o homem (ser humano) falar com
os animais. Neste texto, vemos que nao foi
surpresa para a mulher que a serpente lhe
falasse. A sutileza da tentacdo comeca
quando a autoridade € questionada. A
expressao interrogativa "Sério...?" leva a
segunda intengdo. Ou seja, ha um desejo
profundo de expor "outra verdade" paralela
ou contraria a previamente estabelecida. No
nivel de Remez, entendemos que, no
momento em que a Torah é questionada,
estamos diante de uma tentacdo. Quando
estabelecemos ou assumimos uma posig¢ao
paralela ou contraria ao que foi escrito,
mesmo que parega "melhor" ou “mais
atraente”, e dizemos frases como: "Afinal, ndo
é tdo ruim assim" ou "isso ndo me condena",
estamos assumindo ou estabelecendo outra
"verdade" que nao € uma verdade
estabelecida por Elohim. A Torah foi dada
para ser obedecida, ndo questionada. Outro
detalhe importante € a resposta dada pela
mulher. Aqui vemos um perigo, que neste
caso abriu a porta para o pecado, que € o de
adicionar palavras ao mandamento que nao
foram dadas. YHVH enfatiza repetidamente a
necessidade de nao acrescentar nem subtrair
da Palavra: Devarim (Deuteronémio) 4:2
"N&o acrescente nada ao que eu te ordeno,
nem tire nada disso, mas observe o0s

EMC SHALOM INTERNACIONAL

mandamentos de YHVH seu Elohim que Eu
ordeno a vocé.” A mulher disse a serpente
que o Eterno havia lhe dito: "Nao coma, nem
toque”, quando 'o0 mandamento era apenas a
proibicdo de comé-lo”. No nivel de Remez,
podemos entender que, quando
acrescentamos algo a Torah de YHVH e a
ensinamos dessa forma, abrimos a porta para
0 pecado entrar.

3:4-5 "Disse a serpente a mulher:
Certamente nao morrereis. Porque Elohim
sabe que no dia em que comerdes desse
fruto, vossos olhos se abrirdo, e sereis
como Elohim, conhecendo o bem e o mal.”
Aqui vemos que a tentagdao comega com
um questionamento da Tora de YHVH.” —
Aqui vemos que a tentagdo comega com um
questionamento a Torah de YHVH. O homem
e a mulher foram ordenados a ndo comer o
fruto, e, se o fizessem, haveria
consequéncias terriveis para eles. A mesma
coisa acontece na vida de cada pessoa.
YHVH nos deu Sua Torah, e ha béncgaos para
aqueles que a obedecem e consequéncias
negativas para aqueles que a desobedecem.
Devarim (Deuteronémio) 28. “Béncgaos para
0s Obedientes e Resultados da
Desobediéncia”. A mensagem transmitida
pela serpente é que ndo haveria
consequéncias: “Vocé nao vai morrer’. A
ideia era lancar duvidas sobre as
consequéncias e, uma vez cumprida, o
mandamento também criaria incertezas sobre
si mesmo. Expdéem o comentario de Jumash:
‘A serpente empregou outro truque bem
conhecido por aqueles que buscam
racionalizar a Torah para minar sua validade.
Eles sustentam que aqueles que transmitem
e interpretam a Lei de Elohim sdo motivados
por um desejo egoista de consolidar seu
proprio poder” (Como mencionado no
comentario extraido do Livro de Bereshit 3:1-
5, Jumash, p. 17). Complementando, o rabino
Hirsch afirma que o que a serpente esta
dizendo é: “Elohim n&o proibiu esta arvore
porque se importava com suas vidas, mas
porque Ele sabe que, comendo dela, vocés
alcancardo maior sabedoria e se tornardo
oniscientes como Ele. Entdo vocés poderdo
se tornar independentes Dele” (Comentario
extraido do Livro de Bereshit 3:1-5, Jumash,



p. 17). Como vocé pode ver, o elemento
sedutor que a serpente utiliza € a promessa
de se tornar como Deus e aideia de que havia
um sentimento egoista Nele que os privava
dos privilégios que Ihes eram devidos. Isso
também acontece hoje. O inimigo nos
enganar dizendo que Elohim n&do quer que
nos divirtamos ou aproveitemos a vida. Mas
se conhecermos bem a Torah, saberemos
que € exatamente o oposto.

3:6 "Entao, vendo a mulher que aquela
arvore era boa para se comer, e agradavel
aos olhos, e arvore desejavel para dar
entendimento, tomou do seu fruto, comeu,
e deu a seu marido, e ele também comeu.”
— Desta vez, a mulher olhou para a arvore de
uma forma diferente da que a viu antes. Essa
nova maneira de vé-la era com olhos
cobicosos. Ou seja, ela a olhava e a desejava.
Analisar algumas palavras-chave neste
versiculo nos oferecera uma compreensao
mais profunda. A palavra olhar em hebraico
‘raah” (nx1) do Strong #7200 indica olhar
com aprovagao. Percebendo com o coragao
Cohelet (Eclesiastes) 1:16 “Falei eu com o
meu coragdo, dizendo: Eis que eu me
engrandeci, e sobrepujei em sabedoria a
todos os que houve antes de mim em
Jerusalém; e o meu coragcdo contemplou
abundantemente a sabedoria e o©
conhecimento.” Ou seja, a mulher aprovou a
proposta da serpente apdos meditar sobre
seus argumentos. A palavra “agradavel” em
hebraico “taavd” (nixm) do Strong #8378,
afirma que isso produziu nela o desejo de se
satisfazer com o que via. O problema com a
visdo reside na maneira como vemos. Se
desejamos o0 que vemos para satisfazer algo
dentro de nds ou para usa-lo como um atalho
para alcangar um fim que envolve quebrar um
mandamento do Eterno. Em vez de obedecer
e esperar pela provisdo de Elohim para nos
neste assunto, a maneira errbnea de ver da
mulher a leva a cobicar a arvore como um
caminho alternativo para a sabedoria. Assim,
elas rejeitam o conhecimento de Elohim. Nao
rejeitemos a sabedoria que vem do alto.
Mishlé (Provérbios) 1:20 — “A sabedoria
clama la fora; pelas ruas levanta a sua voz.”
Mishlé (Provérbios) 2:10,15, “E estais
perfeitos nele, que é a cabecgca de todo o

EMC SHALOM INTERNACIONAL

principado e potestade. ™ E, despojando os
principados e potestades, o0s expos
publicamente e deles triunfou em si mesmo.”
Colossenses 1:9, “Por esta razao, nos
também, desde o dia em que o ouvimos, ndo
cessamos de orar por vos, e de pedir que
sejais cheios do conhecimento da sua
vontade, em toda a sabedoria e inteligéncia
espiritual.” Yaakov (Tiago) 3:15-17 “Essa
nédo é a sabedoria que vem do alto, mas é
terrena, animal e diabdlica. Porque onde ha
inveja e espirito contencioso ai ha
perturbacdo e toda a obra perversa. “Mas a
sabedoria que do alto vem €&, primeiramente
pura, depois pacifica, moderada, tratavel,
cheia de misericordia e de bons frutos, sem
parcialidade, e sem hipocrisia.” A missé&o
principal do homem era impedir que o mal
entrasse no Jardim. O homem falhou em sua
missé&o de cuidar e proteger o jardim.

3:7 "Entao foram abertos os olhos de
ambos, e conheceram que estavam nus;
pelo que coseram folhas de figueira, e
fizeram para si aventais." A palavra
“‘conhecer” em hebraico é “yada” (Tn!) do
Strong #3054 significa: discernir, conhecer,
reconhecer. Isso nos da a ideia de que eles
reconheceram com dor, isto €, por meio da
sua proépria experiéncia, as consequéncias de
sua transgressao. O rabino Hirsch comenta:
‘A serpente estava certa: eles haviam se
tornado pessoas iluminadas. Mas a primeira
coisa que perceberam foi que... estavam nus!
O homem nao precisa se envergonhar de seu
corpo enquanto estiver dedicado ao servico
de Elohim... Mas se nao estiver, entdo se
envergonha de sua nudez, pois este é o
sentimento de querer esconder algo que nao
deveria ser descoberto e que esta sendo
revelado” (Comentario retirado do Livro de
Bereshit 3:7, Jumash, p. 17). A resposta
classica a uma falha é tentar mitigar as
consequéncias. E por isso que eles tentaram
encobrir ou esconder a vergonha de sua
nudez.

3:8 "E, ouvindo a voz do YHVH Elohim, que
passeava no jardim a tardinha,
esconderam-se o homem e sua mulher da
presenca do YHVH Elohim, entre as
arvores do jardim.” — O pecado produz



vergonha, como vimos anteriormente. E por
isso que quando ouviram que Elohim estava
se aproximando, se esconderam. No nivel de
Remez, entendemos que a vergonha
produzida pelo pecado nos faz fugir da
presenca de Elohim.

3:10 "Respondeu-lhe o homem: Ouvi a tua
voz no jardim e tive medo, porque estava
nu; e escondi-me.” — O medo entrou no
mundo por causa do pecado.

3:12-14 "Ao que respondeu o homem: A
mulher que me deste por companheira
deu-me a arvore, e eu comi. Perguntou
YHVH Elohim a mulher: Que é isto que
fizeste? Respondeu a mulher: A serpente
enganou-me, e eu comi. Entao o YHVH
Elohim disse a serpente: Porquanto
fizeste isso, maldita seras tu dentre todos
os animais domésticos, e dentre todos os
animais do campo; sobre o teu ventre
andaras, e pé comeras todos os dias da
tua vida." — Quando cometemos alguma falta
ou transgredimos a Torah de YHVH e somos
confrontados, nossa primeira reacdo é a
autojustificacdo, cujo propodsito € fugir da
nossa responsabilidade ou culpar os outros.
Este caso é um exemplo disso. Vemos que a
principio o homem culpa a mulher, mas no
fundo ele culpa Elohim por té-la dado a ele
quando diz: "...a mulher que puseste diante
de mim". A mulher, por sua vez, seguiu o
mesmo exemplo e em vez de assumir a
responsabilidade, ela culpa a serpente, que
alias, havia sido criada pelo Eterno, ou seja,
ela também O culpou. Mas YHVH é justo e da
a cada um a recompensa por seus atos, entao
Ele comecga a julgar primeiro a serpente.

3:15 "Porei inimizade entre ti e a mulher, e
entre a tua descendéncia e a sua
descendéncia; esta te ferira a cabega, e tu
lhe feriras o calcanhar." — Aqui falamos
primeiro de uma inimizade entre a mulher e a
serpente. Mas se nos aprofundarmos no
Remez, encontraremos aqui a "Primeira
Promessa Messianica". A Promessa de que a
semente da mulher (Yeshua) esmagaria a
cabega da semente da serpente (Satanas).

3:16 "A mulher disse: "Multiplicarei o teu
sofrer e tua concepc¢ao, e com dor daras a

EMC SHALOM INTERNACIONAL

luz filhos. Teu desejo sera para teu marido
e ele dominara sobre ti." — O mundo da
mulher, a familia, foi afetado pelo seu pecado.
O que antes era um prazer ou uma delicia
agora se tornaria algo muito doloroso para
ela.

3:17 "E ao homem disse: Porquanto
destes ouvidos a voz de tua mulher, e
comeste da arvore de que te ordenei
dizendo: Nao comeras dela; maldita é a
terra por tua causa; em fadiga comeras
dela todos os dias da tua vida." — As vezes
pensamos que o nosso pecado afeta apenas
a nés mesmos, mas a realidade € que ele
afeta tudo ao nosso redor, especialmente
tudo o que influenciamos. Aqui vemos que
toda a Terra foi amaldicoada por causa do
homem; tudo o que havia sido criado "muito
bom" agora se tornou hostil. O trabalho que
antes era um deleite para o homem agora se
tornou uma necessidade premente. Shaliaj
Shaul demonstra isso da seguinte maneira.
Romanos) 8:19-22 “Pois a criagdo aguarda
com ardente desejo que os filhos de Elohim
se manifestem. Porque a criagdo foi
submetida ao fracasso, nao por sua propria
vontade, mas por aquele que a sujeitou; esta
esperando ser libertada da escraviddo da
corrupgédo, para entrar na liberdade gloriosa
dos filhos de Elohim, porque sabemos que
toda a criagdo juntamente geme, e
juntamente sofre dores de parto até agora.”

3:19 "Do suor do teu rosto comeras o teu
pao, até que tornes a terra, porque dela
foste tomado; porquanto és po, e ao po
tornaras." — A morte entrou no mundo por
causa do pecado. Como expressa o rabino
Shaul em: Romanos 5:12 "Portanto, assim
como o pecado entrou no mundo por um
homem, e pelo pecado veio a morte, assim
também a morte passou a todos os homens,
porque todos pecaram”"._A morte nao foi
criada, foi consequéncia da desobediéncia do
homem. Em primeiro lugar, isso levanta uma
questdo: o que € a morte? O significado que
as Escrituras ddo a morte encontra-se nas
palavras de Shlomo (Salom&o) em Cohélet
(Eclesiastes) 12:7 "E que o p6 volta a terra,
como era: e o espirito volta a ha‘Elohim, que
o deu." Ou seja, a morte consiste na




separacao entre a parte material do homem e
a parte espiritual. O oposto do que aconteceu
em Bereshit (Génesis) 2:7.” E formou YHVH
Elohim o homem do p6 da terra, e soprou em
suas narinas o félego da vida; e o homem foi
feito alma vivente.”

3:21 "E YHVH Elohim fez tunicas de peles
para Adao e sua mulher, e os vestiu." —
Aqui temos o primeiro sacrificio expiatorio
feito para cobrir a vergonha do homem. O que
também demonstra, no nivel de Remez, que
YHVH quer que nossas roupas sejam
decentes diante Dele.

Quinta aliah, 3:22 - 4:26

3:22 "Entao disse YHVH Elohim: Eis que o
homem se tem tornado como um de nés,
conhecendo o bem e o mal. Ora, nao
suceda que estenda a sua mao, e tome
também da arvore da vida, e coma e viva
eternamente. E o Eterno Elohim enviou-o
do jardim do Eden — de onde havia sido
tomado — para cultivar a terra, e expulsou
o homem, e colocou — ao oriente do jardim
do Eden - os querubins com uma lamina
flamejante de espada que se volvia, para
guardar o caminho da arvore da vida." - O
pecado do homem fez com que YHVH o
expulsasse do Jardim do Eden, visto que o
pecado nos separa de Elohim. Agora o
homem tinha as ferramentas necessarias
para discernir entre o bem e o mal. Por isso
foi-lhe proibido comer da Arvore da Vida. Esta
Arvore foi reservada para aqueles que s&o
fiéis a Elohim, como Yojanan (Jodo) expressa
em Hitgalut (Revelagao) 2:7 "Aquele que
tem ouvidos, ouga o que o espirito diz as
comunidades. Ao vencedor, eu lhe darei que
coma da arvore de vida que esta no meio do
Jardim do Eden de Elohim."

4:1-2 "Conheceu Adao a Java, sua mulher;
ela concebeu e, tendo dado a luz a Kayin,
disse:" Alcancei com HaShem um varao.
Tornou a dar a luz a um filho - a seu irmao
Hevel. Hevel, foi pastor de ovelhas, e Kayin
foi lavrador da terra." — O comentario
Jumash diz: "A tradugdo no pretérito mais-
que-perfeito (pretérito perfeito ou passado)

EMC SHALOM INTERNACIONAL

segue a interpretacdo de Rashi e significa
que a concepcgdo de Kayin ocorreu antes do
pecado e da expulsdo de Adédo e Eva do
Eden" (Comentério extraido do Livro de
Bereshit 4:1, Jumash p. 21). Alguns situam o
nascimento de Hevel antes da Queda e
outros o fazem depois dela. A verdade é que
ambos herdaram a natureza decaida de seus
pais e, consequentemente, também
trabalham para seu sustento. Cada um dos
filhos de Adao seguiu uma profissdo para
ganhar seu sustento.

4:3-4 "Ao cabo de dias trouxe Kayin do
fruto da terra uma oferta a YHVH. Hevel
também trouxe dos primogénitos das suas
ovelhas, e da sua gordura. Ora, atentou
YHVH para Hevel e para a sua oferta,” — A
oferta € um ato de adoragao estabelecido na
Torah. Mas se a Torah foi dada no Sinai,
como Caim e Hevel sabiam da oferta? Por
que YHVH se agrada da oferta de Hevel e ndo
da de Caim? Aqui reside um argumento
valioso, e € que a Torah é ETERNA:

- Tehilim (Salmo) 119.89 YHVH existe
para sempre, Tua palavra permanece
firme no céu.

- Tehilim (Salmo) 119:142 Tua justica é
eterna, Tua Torah é verdadeira.

- Tehilim (Salmo) 119:144 Teus justos
decretos sao eternos, me da
entendimento, para que viva.

- Tehilim (Salmo) 119:152 Eu sei por seus
decretos antigos que vocé os estabeleceu
para sempre.

- Matitiahu (Mateus 5:17-19 “N&o pensem
que vim para anular, mas para cumprir.
Em verdade vos digo que enquanto o céu
e a lerra ndo passarem, nem mesmo um
Yod ou um til passara da Torah até que
tudo seja cumprido. Portanto, quem
quebrar o menor destes mandamentos e
0 ensinar ao povo sera considerado o
menor no reino dos céus. Mas quem os
guarda e 0s ensina, sera considerado
grande no reino dos céus.

Como a Torah é eterna, compreendemos o
fato de ambos os irmaos terem trazido suas



ofertas. Mas, como a passagem afirma
claramente, as duas ofertas ndo eram iguais.
Uma agradava ao Eterno e a outra ndo. O
comentario Jumash explica: “Do sutil
contraste entre a descrigado simples da oferta
de Caim e a descrigdo mais detalhada da
oferta de Hevel — do primogénito de seu
rebanho e dos mais escolhidos — os Sabios
deduzem que a oferta de Caim era das partes
inferiores da colheita, enquanto Hevel
escolheu apenas os mais seleto de seu
rebanho. Portanto, o sacrificio de Hevel foi
aceito, mas o de Caim nao” (Comentario
extraido do Livro de Bereshit 4:3-5, Jumash,
p. 21). E por isso que cada vez que
realizamos um servigo para Elohim, devemos
nos esforgar para a exceléncia e dar 0 nosso
melhor para o Rei Eterno.

4:7 "Se bem fizeres, nao havera aceitagao
parati? E, se nao fizeres bem, o pecado jaz
a porta, e para ti sera o seu desejo, e sobre
ele dominaras." — A palavra “deitar-se” em
hebraico “rabats” (ya1) do Strong #7257 que
significa estar agachado. Como um animal
que se esconde para capturar uma presa.
Parece que o pecado ou o mal ganham uma
personalidade. Kefa Alef (1 Pedro) 5:8 “Sede
sobrios; vigiai; porque o diabo, V0SSO
adversario, anda em derredor, como ledo
bramando, buscando a quem possa tragar;”
Romanos 6:12. “Nao reine, portanto, o
pecado em vosso corpo mortal, para lhe
obedecerdes em suas concupiscéncias;’
Estes versiculos ndo sdo um ato de
julgamento; ao contrario, sdo um ato de
misericérdia. E a orientacdo que o Eterno nos
da quando nos desviamos. E um aviso de que
podemos nos desviar da verdade.
Precisamos dominar a natureza pecaminosa
que todos noés possuimos. O Rabino Shaul
ensina em 2a. Timoéteo 1:7 "Porque Elohim
né&o nos deu um espirito de covardia, mas de
poder, amor e autocontrole”". Também nos
ensina que o autocontrole € um fruto do Ruaj
Galatas 5:22-23 “Mas o fruto do Ruaj é: amor,
gozo, paz, Ilonganimidade, benignidade,
bondade, fé, mansiddo, temperanca. Contra
estas coisas nao ha lei.” Veja Colossenses
3:5, “Mortificai, pois, 0s vossos membros, que
estdo sobre a terra: a fornicagdo, a impureza,
a afeicdo desordenada, a vil concupiscéncia,

EMC SHALOM INTERNACIONAL

e a avareza, que é idolatria;,” Romanos 8:13
“Porque, se viverdes segundo a carne,
morrereis; mas, se pelo Espirito mortificardes
as obras do corpo, vivereis.”

4:9 "E o Eterno disse a Kayin: "Onde esta
Hevel, teu irmao? — e disse: Nao sei; por
acaso sou eu o guardiao do meu irmao?"
— A questdo sobre lugar ou posicado nos
lembra de Bereshit (Génesis) 3:9. ‘E
chamou YHVH Elohim a Adao e disse-lhe:
Onde estas?” Demonstrando uma relagao
entre o pecado de Kayin e o de Adao.
Romanos 5:12. “Portanto, como por um
homem entrou o pecado no mundo, e pelo
pecado a morte, assim também a morte
passou a todos os homens por isso que todos
pecaram.” O pecado é passado a todos por
meio de Addo, mas todos somos
responsaveis pelos nossos pecados.

4:10: "E disse: "Que fizeste? A voz do
sangue do teu irmao esta clamando a Mim
desde a terra!™ — A palavra para “sangue” em
hebraico é “dam” (nT), mas a usada neste
texto especifico é “damey” ('nT), que é plural.
Rashi diz que é porque alude a todos os filhos
de Hevel que nao tiveram a oportunidade de
nascer._Toda vez que ocorre um_homicidio,
ndo apenas a pessoa em questdo € morta,
mas também todos os descendentes que ela
poderia ter tido. A expressao "clama por mim"
vem do hebraico “tsaaca” (njpvy) do Strong
#6818 que significa: clamar, implorar. Um fato
interessante é que esta palavra deriva ou esta
associada a "tsedek", que significa justica.
Portanto, podemos concluir que o sangue de
Hevel implorou a YHVH por justica ou que a
justica fosse feita. Ivrim (Hebreus) 12:24. “E
a Yeshua, o Mediador de um Novo Pacto, e
ao sangue da aspersao, que fala melhor do
que o de Abel.” O sangue fala no sentido de
que clama por justica Ivrim (Hebreus)
9:15,28 “E por isso € Mediador de um novo
testamento, para que, intervindo a morte para
remissdo das ftransgressées que havia
debaixo do primeiro testamento, 0s
chamados recebam a promessa da heranga
eterna. Assim também Mashiaj, oferecendo-
se uma vez para levar os pecados de muitos,
aparecera segunda vez, sem pecado, aos
que o esperam para salvacgo.” O sangue do




Messias liberta do pecado aqueles que
confiam em seu sacrificio como nosso
substituto diante de Elohim.

4:25 "E Adao tornou a conhecer sua
mulher e ela deu a luz um filho, e chamou
seu nome Seth, dizendo: Elohim pés-me
outra descendéncia no lugar de Havel,
porque Kayin o matou." — Shet (ny) do
Strong #8352 significa substituir e Hevel
(72n) do Strong #1892 que significa
transitério, vaidade, idolo. Kayin ('g) do
Strong #7014 significa lamentar, lamentar
em um funeral. Este evento reflete a obra do
Messias em cada um de nds. Todos noés
fomos mortos devido ao pecado. Efésios 2:1.
“E vos vivificou, estando vés mortos em
ofensas e pecados, “mas um substituto foi
colocado por nosso Pai, que tornou possivel
nossa ressurreicao para a vida. Aqui, outra
descendéncia é concedida em hebraico
“zéra” (V1) do Strong #2233 que significa:
semente, genealogia. A mesma palavra de
Bereshit (Génesis) 3:15a “E porei inimizade
entre ti e a mulher, e entre a tua semente e a
sua semente;” e Bereshit (Génesis) 22:18. “E
em tua descendéncia serao benditas todas as
nagdes da terra; porquanto obedeceste a
minha voz.” Nao lhe foi dado apenas um filho,
mas _alguém que daria continuidade a
linhagem sagrada que levaria ao Messias -
Hillel (Lucas) 3:38 “E Caina de Enos, e Enos
de Sete, e Sete de Addo, e Addo de Elohim. “

4:26 "E a Shet também nasceu um filho, e
chamou seu nome Enos. Foi entao que se
comecgou a invocar o Nome do Eterno.” —
A palavra para “invocar” em hebraico ¢é “cara”
(x77) do Strong #7121 que significa: Invocar,
ler, chamar, trazer, nomear. Mas esta palavra
€ modificada pelo termo “kjalal” (77n) do
Strong #2490 que significa: profanar,
contaminar, degradar, desonrar, rebaixar,
ferir, humilhar, impuro, manchar. Isso mostra
que a invocacao mencionada era no sentido
de profano. Em outras palavras, comegaram
a profanar o Nome Kadosh (santo) de YHVH,
que é abencoado para sempre. Amem.

EMC SHALOM INTERNACIONAL

Sexta aliah, 5:1-24

5:22 "E Janokh (Enoque) andou com
Elohim, depois que gerou a Matusalém,
300 anos, e gerou filhos e filhas."- A
expressao “Ele andou com Elohim” é um
hebraismo que significa ou é sinbnimo de
viver uma vida de obediéncia a YHVH, ou
seja, cumprir seus mandamentos. O mesmo
é dito de Noé em Bereshit (Génesis) 6:9.
“Estas sao as geragdes de Noaj. Noaj era
homem justo e perfeito em suas geracgdes;
Noaj andava com Elohim.” Em Yeshaiahu
(Isaias) 2:5, “Vinde, 6 casa de Yaakov, e
andemos na luz de YHVH.” Aqui, o povo de
Elohim é chamado a andar em Sua luz. Neste
mundo, existem apenas dois tipos de
pessoas: aquelas que andam na luz de
Elohim e aquelas que n&o andam; estas
sofrerdo grande vergonha no final da historia.

5:24 "E Janokh andou com Elohim. E
desapareceu, porque Elohim o tomou.” —
Vemos um evento semelhante a este com
Felipe em Atos 8:39-40 “E, quando sairam da
agua, o Espirito do Senhor arrebatou a Filipe,
e ndo o viu mais o eunuco; e, jubiloso,
continuou o seu caminho. E Filipe se achou
em Azoto e, indo passando, anunciava o
evangelho em todas as cidades, até que
chegou a Cesaréia.” Embora as Escrituras
nao esclarecam para onde Enoque foi levado,
podemos dizer que ele nao foi para o Céu
como muitos acreditam, ja que o préprio
Yeshua disse em Yohanan (Joao) 3:13 “Ora,
ninguém subiu ao céu, sendo o que desceu
do céu, o Filho do homem, que esta no ceu.”

Sétima aliah, 5:25 6:8

5:29 “E chamou seu nome Noé [Noaj],
dizendo: Este nos dara descanso das
nossas obras e da dor das nossas maos,
por causa da terra que o Eterno
amaldigoou.” — A palavra hebraica para
“‘descanso” usada aqui € “nakjam” (onj) do
Strong #5162, que significa: aliviar, aplacar,
consolar. Isso ensina que Noaj atenuaria ou
aliviaria o trabalho. De acordo com Rashi, foi
ele quem comecgou a fabricar os instrumentos



de trabalho para a agricultura, o que tornou o
seu trabalho mais facil.

6:2 "viram os filhos dos senhores que as
filhas do homem eram formosas, e
tomaram para si mulheres de todas as que
escolheram.” — Nos primeiros capitulos do
Livro de Enoque somos apresentados a
muitos detalhes da historia humana que a
Biblia n&o aborda. Prestemos atencao
especial ao que este Livro diz sobre o periodo
entre a Criagdo e o Diluvio de Noé. Somos
informados de que desde a Criacdo até os
dias de Noé, Deus designou um grupo de
anjos para cuidar da Terra, isto €, para o atual
ministério dos anjos: Tehilim (Salmo) 91:11
‘Porque aos seus anjos dara ordem a teu
respeito, para te guardarem em todos os teus
caminhos. “O "Livro de Janokh" chama esses
anjos de "Vigilantes": Este grupo de anjos era
composto por duzentos (200). Mas um dia,
esses anjos: "Chegaram-se... as filhas dos
homens e Ihes deram filhos...pois viram 'que
as filhas dos homens eram belas', e tomaram
como esposas para si, escolhendo entre
todas."

6:6 "E o Eterno Se arrependeu de ter feito
o homem na terra, e isso pesou em Seu
coragao." — O comentario Jumash diz: "... A
Torah usa termos humanos para descrever
Deus “angustiado”. Deus néo infligiu essa
punicdo por capricho, por assim dizer.
Somente depois que o homem se tornou
imbuido do mal a um nivel irremediavel, Ele
abandonou o Atributo da Compaixao e adotou
o Atributo da Justiga" (Comentario extraido do
Livro de Enoque, Capitulo 6).

6:8 "Mas Noaj achou graga aos olhos do
Eterno." — O fato da Graca (favor) nao
comega com a Brit Hadadashah [Pacto
Renovado (erroneamente chamada de Novo
Testamento)], mas sempre existiu. Esta
Graca faz parte da Misericérdia de YHVH. E
o 'favor imerecido' que o Eterno tem para
todos aqueles que se afastam de seus maus
caminhos e retornam (fazem Teshuva) a Ele
e a Sua Torah. Desde Noé, vemos como a
Graca do Eterno é aplicada aos homens para
que ele e sua familia sejam salvos.

EMC SHALOM INTERNACIONAL

Conclusao

Podemos dizer que tudo o que Elohim criou &
bom, e a forma como Ele o estabeleceu é
assim até hoje. Quando o homem se desvia
dos principios de sua origem, acaba trazendo
a morte para sua vida. Sejamos obedientes,
derramando béncéos sobre nossas familias.

Amém.

NOTA DA EDICAO EMC. Este material
estara sujeito a avaliacdo constante pelas
autoridades do Ministério EMC, pois nos
esforcamos diariamente para esclarecer
qualquer coisa que possa ser mal
interpretada, seja por interesses pessoais ou
congregacionais ou por simples erro humano.
Todos os comentarios publicados aqui sé&o
usados com permissdo. Nos cinquenta e
quatro  (64) Parashot, encontraremos
comentarios de varias pessoas que estiveram
em contato direto com as Escrituras
Sagradas e se dedicaram ao estudo da
Torah, incluindo Dr. Ketriel Blad (Stefan Blad
ou Alkana Keter); Rashi; Abarbanel; Rabino
Hirsch;, Rabino Saadia Gaon; Sforno;
Ramban; e Ibn Ezra. Também utilizamos
material bibliografico como o Jumash, o Livro
de Yashar; o Livro de Janokh; o Evangelho de
Mateus "Shem Tov"; e as Biblias: Verséo
Nazarena Israelita (NVI); Kadosh Israelite
Messianic (KIM), usado por sua linguistica
inovadora e palavras hebraicas restauradas,
bem como para todos os textos comparados
com os documentos de Qumran; Nova
Tradugdo Viva (NLT);, Textual 3% Edigao
(BTX3); Peshitta [Novo Testamento] (PNT);
Nova Verséo Internacional (NVI); Tradugdo
da Lingua Moderna (MLT); Reina Valera 1960
(RV60), entre outros.

Fim da Parashah



Os comentarios destes textos obedecem a
doutrina estabelecida em EMC SHALOM
INTERNACIONAL como Ministério de
Raizes Hebraicas. E onde partem os quatros
pilares, que defendemos e expomos na
pregacdo do unico evangelho. Que os
primeiros emissarios (shlijim-apostolos),
pregaram com um soO propésito. Restaurar o
Reino de Israel. Atos 1:16 dirigido aos
destinatarios, estabelecidos em Santiago 1:1
e 1 Pedro 1:1. “A CASA DE PERDIDA DE
ISRAEL”

O mesmo Rabi Shaul, (Shaliaj Paulo),
emissario por exceléncia, para todos os
gentis, sabia de antem&o, que seu foco de
alcance era somente as doze tribos,
dispersas. Chamadas ‘“ovelhas perdidas da
casa de Israel’. (Melo Ha Goyim) “Os justos
das Nacgobes”. Atos 26:7. E o cumprimento
desta mesma promessa, que as doze tribos
esperam obter, firmemente, fazendo seus
atos de adoracéo, noite e dia. Apesar disto,
em relacédo a essa esperancga, que diante da
sua majestade, que estou sendo acusado
pelos judeus.

PD: Este documento é comentado semanal e
ao vivo, direto em nossas classes por internet
cada Shabbat de 11:00 da manha as 13:00
horas, através de www.zoom.com e ID para
ingressar no canal de EMC SHALOM
INTERNACIONAL é: ID: 463 703 1177

Nota importante: a chave €é mudada
regularmente; favor de ficar pendente nos
chats da aplicagdo Telegram onde vocé
podera conhecer. Se vocé nao estiver
nenhum dos nossos chats, manda e-malil
emcshalomint@gmail.com  solicitando o
acesso.

Nosso unico desejo € que através deste
material sua descendéncia seja abencoada
por um entendimento superior das escrituras;
saindo do evangelho subjetivo, e as vezes
quase mistico de hoje. O objetivo desta

EMC SHALOM INTERNACIONAL

mensagem, € uma maior certeza idiomatica,
envolto em seu ambiente cultural respectivo,
concedendo-nos maior solidez interpretativa
dos textos.

Todos os crentes no Elohim da Biblia, tém em
comum denominador, um so6 desejo. De
estabelecer um avivamento, tdo poderoso
que traga a presenca do Rei dos reis e
estabeleca Seu Reino de uma vez e para
sempre. Todavia, o unico que ira trazer isto a
congregacao dos santos de lIsrael é” A
HISTORIA BIBLICA”. Voltar ao fundamento e
a forma inicial da FE HEBRAICA.

E este documento, assim como a classe da
Torah, e cada Shabbat, € isso, conhecer a
historia espiritual de um povo, Israel, é viver
sabendo que somos a continuacdo e a
conclusao, desta grande historia de amor.

Estamos muito agradecidos por tua
contribuigdo ao nosso ministério. Esta nos
permitindo ir a maior exceléncia.

https://www.PayPal.me/emcshalom

SHALOM LEKULAM!

Entra no nosso canal de
Telegram (escaneia o
cédigo QR)


http://www.zoom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com
https://www.paypal.me/emcshalom

EMC SHALOM INTERNACIONAL

Tour em Israel com

EMC SHALOM

Em 2027
TOTALMENTE GRATIS |

LIHs3y43g

Imprima este cupom, responda a pergunta, insira seus dados pessoais e envie para Miami.

De acordo com a parashah BERESHIT, Por que
Elohim é o (nico que pode fazer Bara?

Nome:

e-mail .

Telefone :

Cidade:

Pais:

Kehilah:

Pastor:

Assinatura do Pastor:




