
EMC SHALOM INTERNACIONAL 
PARASHAH 01 BERESHIT | GÊNESIS 1:1 - 6:8 

Proibida toda reprodução lucrativa – utilizar sobre permissão 

Para mais informações pode nos localizar por meio de nossa página web www.emcshalom.com 
Também através de nosso canal no Youtube EMC Shalom Internacional e nos escrever no nosso correio: 

emcshalomint@gmail.com 
 

Aliot da Torah:   

1. 1:1-13 
2. 1:14-23 
3. 1:24 - 2:3 
4. 2:4 - 3:21 
5. 3:22 - 4:26 
6. 5:1-24 
7. 5:25 - 6:8 
8. Maftir: 6:5-8 

 
Haftarah: Yeshaiahu (Isaías) 42:5-21 

Brit HaJadashah: Mordejay (Marcos) 1:1-45 

Leituras adicionais do Brit HaJadashah: 
Yojanan (João) 1:1-16; Colossenses 1:14-17; 
Ivrim (Hebreus) 1:1-3, 11:1-6; (Hitgalut) 
Apocalipses 2:7; 21:1-6,23; 22:1-5,14; 
Romanos 5:12-21; 1 Coríntios 15:35-58; 
Matitiahu (Mateo) 19:4-6; Efésios 5:21-33; 1 
Timóteo 2:11-15; 

BERESHIT significa: “No princípio/ Desde o 
princípio/ Desde a origem/ Por causa do 
Princípio” 

 

Primeira aliah, 1:1-13 

1:1 "No princípio criou Elohim os céus e a 
terra.” – Bereshit: esta única palavra denota 
ou contém muitas verdades implícitas. De 
acordo com a etimologia da palavra, ela nos 
permite entender o princípio ou início de 
todas as coisas. Isso significa que tudo o que 
existe teve sua origem na mente de YHVH. 
Nada fora dEle tem existência por si só. Tudo 
foi resultado ou consequência do Seu poder 
expresso em Sua Palavra. 

רֶץ  אָּ אֵת הָּ ם וְּ מַיִׁ ים; אֵת הַשָּ א אֱלֹהִׁ רָּ ית בָּ רֵאשִׁ  בְּ

Bereshit bará Elohim Et haShamaim veEt 
haAretz 

No texto, o verbo “criar” em hebraico “bara” 
א) רָּ  do Strong #1254, é usado apenas em (בָּ

referência a Elohim, visto que somente Ele 
pode criar, no sentido expresso por este 
“Criação do nada”. Todos os outros verbos 
têm outros significados em hebraico que nada 
têm a ver com a “Criação da vida”. Das 49 
vezes que esta palavra aparece no Antigo 
Pacto, 20 são encontradas em Isaías, nos 
capítulos 40 a 65, que descrevem o cativeiro 
do povo de YHVH. As palavras de conforto 
baseiam-se no fato de que, se Ele é o Criador, 
nada lhe é impossível. O texto nos mostra 
outra grande e profunda verdade: que Elohim 
criou tudo o que existe. Isso significa que não 
apenas tudo o que existe tem um começo ou 
origem, mas essa origem está em Elohim. 
Então deduzimos que: 

1. O universo não foi resultado da evolução 
ou obra do acaso.  

2. Elohim é o dono e governante absoluto de 
toda a criação. Este argumento por si só 
silencia até mesmo a pessoa mais 
arrogante, orgulhosa e autossuficiente 
que pode se erguer. O homem deve 
encontrar no Eterno o significado da sua 
existência e o propósito pelo qual vive. 
Como o rei Davi expressa em seu louvor. 
Tehilim (Salmos) 8:1-9 "Ó YHVH, YHVH 
nosso, quão admirável é o teu nome em 
toda a terra, tu que puseste a tua glória 
dos céus! Da boca das crianças e dos que 
mamam tu suscitaste força, por causa dos 
teus adversários para fazeres calar o 
inimigo e o vingador. Quando contemplo 
os teus céus, obra dos teus dedos, a lua e 
as estrelas que estabeleceste, que é o 
homem, para que te lembres dele? e o 
filho do homem, para que o visites? 
Contudo, pouco abaixo de Elohim o 
fizeste; de glória e de honra o coroaste. 
Deste-lhe domínio sobre as obras das 
tuas mãos; tudo puseste debaixo de seus 
pés: todas as ovelhas e bois, assim como 
os animais do campo, as aves do céu, e 
os peixes do mar, tudo o que passa pelas 
veredas dos mares. Ó YHVH, YHVH 

Entra no canal de 
Telegram (escaneia o 

código QR) 

  

http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com


 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

nosso, quão admirável é o teu nome em 
toda a terra!" 

1:2 "A terra era sem forma e vazia; e havia 
trevas sobre a face do abismo, mas o Ruaj 
de Elohim pairava sobre a face das 
águas." – Este texto ensina que, neste ponto, 
a criação tinha 3 características particulares. 

1. Sem forma. 

2. Vazia. 

3. Em trevas (escuridão). 

A palavra que foi traduzida em hebraico como 
“sem ordem” é “tóju” (הו תֹּ ּ) do Strong #8414 
de uma raiz não utilizada, que significa: 
deixar, desolado; desolação (na superfície), 
ou seja, deserto; fig. Coisa sem valor, adv. em 
vão. Solidão, vazio, vaidade, vão, estéril, 
desolação, devastação, destruição, diminuir. 
A palavra hebraica para vazio é “bojú” (הו  (ּבֹּ
do Strong #922, de uma raiz não utilizada, 
que significa: estar vazio, vazio, ou seja, ruína 
(superficialmente) indistinguível. O termo 
para escuridão em hebraico é “joshej” (ך חשֶׁ ְ) 
do Strong #2822, que significa: escuridão, 
aqui, (literalmente) escuridão, 
figurativamente miséria, destruição, morte, 
ignorância, tristeza, mal, escuridão, escuro, 
sombrio, melancólico. Podemos ver, até 
agora, que o estado inicial da criação era um 
caos indistinguível ou ruína imprópria para 
habitação. É por isso que YHVH lida primeiro 
com a desordem e depois com o vazio. Ou 
seja, Ele primeiro criou as condições de 
ordem necessárias para que as criaturas que 
ocupariam esse vazio tivessem as 
circunstâncias imprescindíveis para sua 
existência. É por isso que Ele começa com a 
Luz. 

1:3 "Disse Elohim: haja luz. E houve luz." 
– A palavra usada neste caso para dizer 
"Haja" ou “Seja” é a palavra "heiéh" do Strong 
#1961, que significa: existir, ou seja, ser ou vir 
a ser, acontecer. Mas o mais importante aqui 
é que é a mesma palavra com a qual YHVH 
se apresenta diante de Moshe em Shemot 
(Êxodo) 3:14 "Respondeu Elohim a Moshe: 
EU SEREI O QUE SEREI. (Heiéh Asher 
Heiéh). O que mostra que a Luz que estava 

no princípio era a Luz da Glória do Eterno, isto 
é, o próprio YHVH. 

Isso concorda com o relato de Yojanan 
quando ele afirma: Yojanan (João) 1:9-14 
“Pois a verdadeira luz, que ilumina a todo 
homem, estava chegando ao mundo. Estava 
ele no mundo, e o mundo foi feito por 
intermédio dele, e o mundo não o conheceu. 
Veio para o que era seu, e os seus não o 
receberam. Mas, a todos quantos o 
receberam, aos que creem no seu nome, 
deu-lhes o poder de se tornarem filhos de 
Elohim; os quais não nasceram do sangue, 
nem da vontade da carne, nem da vontade do 
varão, mas de Elohim. E o Verbo se fez carne, 
e habitou entre nós, cheio de graça e de 
verdade; e vimos a sua glória, como a glória 
do unigênito do Pai."  

1:4 "Viu Elohim que a luz era boa; e fez 
separação entre a luz e as trevas.” – Esta 
Luz da Glória de YHVH possui características 
especiais que são dadas pelas implicações 
da palavra "Bom", que em hebraico é "Tov" 
 que expressa, entre ,(Strong #2896) (טוֹב)
outras coisas: bom, abundância, aceitável, 
bem-sucedido, agradável, benéfico, 
benefício, belo, humanamente melhor, 
misericordioso, aparente, prazer. YHVH a 
separou das trevas. Ou seja, Ele faz uma 
distinção entre elas. Isso nos ensina que não 
há comunhão entre Sua "Luz" e as Trevas:  2 
Coríntios 6:14. “¹⁴ Não vos prendais a um 
jugo desigual com os infiéis; porque, que 
sociedade tem a justiça com a injustiça? E 
que comunhão tem a luz com as trevas?” 
Uma vez que essa Luz é o Mashiaj, o 
versículo seguinte ao citado nos mostra que 
não há harmonia entre o Mashiaj e Belial, 2 
Coríntios 6:15 “Que harmonia há entre o 
Mashiaj e Belial? Ou que parte tem o crente 
com o incrédulo?” Essa separação é 
consequência de YHVH ver todas essas 
características positivas da Luz. O termo viu 
é “raáh” (ה אָּ  do Strong #7200, que (רָּ
transmite a ideia de: aprovar, atender, 
contemplar, estimar, examinar, explorar, 
desfrutar, saborear, refletir, deleitar-se. Isso 
indica um exame profundo, uma análise 
cuidadosa. Isso nos mostra que nada de 
positivo pode ser obtido das trevas. Yojanan 



 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

nos ordena a não amar o mundo ou as coisas 
deste mundo Yojanan Alef (1 João) 2:15, “¹⁵ 
Não ameis o mundo, nem o que no mundo há. 
Se alguém ama o mundo, o amor do Pai não 
está nele.” Pois é contraproducente para 
nossa caminhada na luz, já que ninguém 
pode servir a dois senhores. 

1:5b "E era tarde e manhã: Um dia." – Esta 
afirmação nos mostra que o dia estabelecido 
por Elohim começa ao pôr do sol e termina ao 
pôr do sol do dia seguinte”. O calendário 
gregoriano, que é o mais amplamente 
utilizado, não é o calendário usado pelo 
nosso Criador. Ele governa e fala de acordo 
com os Seus tempos, e nós, como Suas 
criaturas, devemos obedecer ao Seu 
calendário. 

1:6-7 "E disse Elohim: haja um firmamento 
no meio das águas, e haja separação entre 
águas e águas. Fez, pois, Elohim o 
firmamento, e separou as águas que 
estavam debaixo do firmamento das que 
estavam por cima do firmamento. E assim 
foi.” – Este texto indica que havia água acima 
da atmosfera, ao redor da Terra. Essa água 
foi o que caiu sobre a terra durante o Dilúvio 
na época de Noaj. Esse fenômeno produziu 
pressão atmosférica mais alta, o que 
possibilitou que essa atmosfera contivesse 
grandes quantidades de oxigênio puro, o que 
tornou as pessoas tão longevas naquela 
época. 

1:8 "Chamou Elohim ao firmamento céus. 
E foi a tarde e a manhã, o segundo dia.” – 
A palavra "céus", em hebraico "shamaim” 
מַיִם)  está no plural, indicando que há mais ,(שָּ
de um céu. 

1:9 "E disse Elohim: Ajuntem-se num só 
lugar as águas que estão debaixo do céu, 
e apareça o elemento seco. E assim foi." – 
Aqui, o Eterno separa as águas que estavam 
abaixo da expansão do firmamento. A terra já 
havia sido criada, mas estava coberta de 
água, sobre a qual o Ruaj de YHVH se movia 
no princípio, mas desta vez, fazendo com que 
fossem reveladas, isto é, estabelecendo os 
limites de Sua Criação. 

 

קוֹם   ם אֶל־מָּ מַיִׁ תַחַת הַשָּ ם מִׁ ווּ הַמַיִׁ קָּ ים, יִׁ ֹּאמֶר אֱלֹהִׁ וַי
י־כֵן הִׁ ה; וַיְּ שָּ אֶה הַיַבָּ תֵרָּ ד, וְּ  אֶחָּ

Vaiomer Elohim, ikavu haMaim mitajat 
HaShamaim el makom ejad, veteraeh 
haiabashah vaiehi jen 

A palavra "Kavah" (וָּה  do Strong #6960 é (קָּ
usada para juntar, que significa: lugar, praça, 
posto, sítio. Esta última é modificada pelo 
numeral “ejad” (חַד  do Strong #259 que (אֶׁ
significa: um, único. Isso mostra que a ordem 
era que as águas fossem reunidas em um 
único local para descobrir a terra. Isso apoia 
a ideia de que YHWH tinha em seu plano a 
ideia de uma terra, um povo. Na verdade, a 
palavra para terra é “eretz” (ץ רֶׁ  do Strong (אֶׁ
#776, significa: mundo, nação, país, pó, 
província, região, solo, território, terra, que é 
o mesmo termo para se referir à Terra de 
Israel. Então não seria irracional pensar que 
Ele estava criando o lugar especial para Seu 
povo especial. Até este ponto, YHWH lida 
com a desordem da criação. 

1:11-12 "E disse Elohim: Produza a terra 
relva, ervas que deem semente, e árvores 
frutíferas que, segundo as suas espécies, 
deem fruto que tenha em si a sua semente, 
sobre a terra. E assim foi. A terra, pois, 
produziu relva, ervas que davam semente 
segundo as suas espécies, e árvores que 
davam fruto que tinha em si a sua 
semente, segundo as suas espécies. E viu 
Elohim que isso era bom.” – Nesta 
passagem, YHVH começa a lidar com o 
vazio. Foi neste dia que YHVH preparou as 
condições de sustento de toda a Sua criação. 

 

Segunda aliah, 1:14-23 

1:14-16 "E disse Elohim: haja luminares no 
firmamento do céu, para fazerem 
separação entre o dia e a noite; sejam eles 
para sinais e para estações, e para dias e 
anos; e sirvam de luminares no 
firmamento do céu, para alumiar a terra. E 
assim foi " – Nesta passagem, YHVH 
estabelece quais seriam os sinais da ordem 
da criação. Sinais que seriam dados tanto na 
esfera física quanto na espiritual. No plano 
físico, serviriam para medir o tempo (noite e 



 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

dia, dias e anos) e, no plano espiritual, seriam 
dados pelas estações. Este último termo 
(estações) vem do hebraico “moed” (מוֹעֵד) do 
Strong #4150, que significa: tempo 
determinado, festival, festa, solenidade. Ou 
seja, esses elementos (luzes) seriam usados 
para marcar os tempos determinados ou os 
compromissos estabelecidos da Criação com 
Seu Criador, ou seja, para anunciar as Festas 
do Eterno. 

1:21 "Criou, pois, Elohim os monstros 
marinhos, e todos os seres viventes que 
se arrastavam, os quais as águas 
produziram abundantemente segundo as 
suas espécies; e toda ave que voa, 
segundo a sua espécie. E viu Elohim que 
isso era bom.” – Nesta passagem, YHVH 
começou a encher a terra com animais. As 
condições de sustento estavam agora criadas 
para as criaturas viverem. Elohim começou a 
povoar as águas e o céu. A palavra usada 
para “criou” vem do hebraico “bará” (א רָּ  do (בָּ
Strong #1254, que significa: criação, criador, 
criar, elevar. Mas, o curioso é que essa 
palavra é usada apenas três vezes em toda a 
história da criação. Em Bereshit (Gênesis) 
1:1, quando diz que YHVH criou os céus e a 
terra, em Bereshit (Gênesis) 1:21, quando 
Ele criou os grandes monstros marinhos e em 
Bereshit (Gênesis) 1:27, quando Ele criou o 
homem. O mais interessante sobre esta 
palavra, "criou", é que ela é usada apenas 
quando algo grandioso ou transcendente é 
criado. Portanto, podemos deduzir que, em 
toda a Criação existem três grandes eventos: 
a Criação dos céus e da terra; a Criação dos 
animais marinhos e das aves; e a Criação do 
Homem. Como Abarbanel menciona: "A 
expressão “criou” refere-se a algo sem 
precedentes" (ênfase adicionada). 
Comentário extraído do Livro de Bereshit 
1:21, Jumash p. 7). 

 

Terceira aliah, 1:24 – 2:3 

1:24-25 "E disse Elohim: Produza a terra 
seres viventes segundo as suas espécies: 
animais domésticos, répteis, e animais 
selvagens segundo as suas espécies. E 
assim foi. Elohim, pois, fez os animais 

selvagens segundo as suas espécies, e os 
animais domésticos segundo as suas 
espécies, e todos os répteis da terra 
segundo as suas espécies. E viu Elohim 
que isso era bom." – A palavra “disse” em 
hebraico é “amar” (מַר  do Strong #559 que (אָּ
significa: anunciar, convocar, decidir. Isso 
implica que essas não são apenas palavras 
ou ações aleatórias. Eles são resultado de 
uma decisão ou decreto divino. Essas 
palavras são uma convocação à existência, o 
anúncio de uma obra sobrenatural. No 
versículo 24, o verbo “gerar” é a palavra 
hebraica “yatsá” (א  do Strong #3318, que (יָּצָּ
indica movimento, dando a ideia de que 
brotaram da terra. Este verbo pode expressar 
a ideia de dar à luz. Bereshit (Gênesis) 1:22 
“E Elohim os abençoou, dizendo: Frutificai e 
multiplicai-vos, e enchei as águas nos mares; 
e as aves se multipliquem na terra.” Um belo 
hebraísmo para ilustrar todo o ato da Criação, 
parece dizer que a terra deu à luz aos 
animais. 

1:26-27 "E disse Elohim: Façamos o 
homem à nossa imagem, conforme a 
nossa semelhança; domine ele sobre os 
peixes do mar, sobre as aves do céu, 
sobre os animais domésticos, e sobre 
toda a terra, e sobre todo réptil que se 
arrasta sobre a terra. Criou, pois, Elohim o 
homem à sua imagem; à imagem de 
Elohim o criou; homem e mulher os criou.” 
– O rabino Saadia Gaon conclui que: "Esta é 
a maneira como os reis falavam de si mesmos 
no plural, conhecido como plural majestoso. 
[próprio ou relativo à majestade]. Essa 
maneira de se expressar é frequentemente 
usada em eventos decisivos, incluindo 
aqueles em que é necessária a intervenção 
divina" (Comentário tomado do livro de 
Bereshit 1:26, Jumash p.9). Com base nesse 
esclarecimento, podemos entender que não 
se trata da existência de outra divindade ou 
do Todo-Poderoso consultar outra pessoa, 
mas sim, de um evento transcendentalmente 
importante que O levou a se expressar dessa 
maneira. A palavra usada para “imagem” em 
hebraico é "tzélem" (ם לֶׁ  do Strong #6754 (צֶׁ
que significa: aparência, figura 
representativa. Assim podemos entender que 
YHVH estava criando uma figura que O 



 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

representaria, isto é, um representante. 
Podemos então afirmar que essa imagem 
não se refere apenas ao sentido moral, mas 
é muito mais do que isso; era mais uma 
questão de domínio e autoridade delegados 
pelo Criador sobre o homem. Como Ele 
explica ao estabelecer que este homem 
dominaria ou exerceria autoridade sobre o 
restante da Criação. Da mesma forma, deve-
se notar que a frase "à imagem de Elohim" 
não se refere à forma física, visto que Elohim 
não tem forma (João 4:24). Em EMC Shalom, 
temos Êxodo 20:4-6 como nossa pedra 
angular. “Não farás para ti imagem de 
escultura, nem alguma semelhança do que 
há em cima nos céus, nem embaixo na terra, 
nem nas águas debaixo da terra. Não te 
encurvarás a elas nem as servirás; porque 
eu, YHVH teu Elohim, sou Elohim zeloso, que 
visito a iniquidade dos pais nos filhos até a 
terceira e quarta geração daqueles que me 
odeiam. E faço misericórdia a milhares dos 
que me amam e aos que guardam os meus 
mandamentos.” A única imagem do Elohim 
invisível andou entre nós há dois mil anos, 
morreu, ressuscitou e ascendeu aos 
shamaim, e seu nome é Yeshua HaMashiaj 
(Colossenses 1:15). 

1:28 "Então Elohim os abençoou e lhes 
disse: Frutificai e multiplicai-vos; enchei a 
terra e sujeitai-a; dominai sobre os peixes 
do mar, sobre as aves do céu e sobre 
todos os animais que se arrastam sobre a 
terra.” – Este versículo explica um pouco o 
que significa ser abençoado. A bênção foi 
para que eles pudessem: 

1. Frutificar em hebraico “parah” (ה רָּ  do (פָּ
Strong #6509, que significa: aumentar, 
crescer, fértil, dar fruto, multiplicar, voltar 
a produzir. 

2. Multiplicar em hebraico “rabá” (ה בָּ  do (רָּ
Strong #7235, que significa: abundância, 
abundante, aumentar, dominar, 
engrandecer, ampliar. 

Esses dois verbos estão relacionados ao que 
se segue no próximo versículo. Encher a terra 
está ligado a dar frutos e dominá-la está 
ligado a multiplicar seu domínio. Essas duas 

coisas deveriam ser alcançadas 
progressivamente. 

1:29 "Disse-lhes mais: Eis que vos tenho 
dado todas as ervas que produzem 
sementes, as quais se acham sobre a face 
de toda a terra, bem como todas as 
árvores em que há fruto que dê semente; 
ser-vos-ão para mantimento."  – O homem, 
em seu projeto original, seguia uma dieta 
vegetariana. Somente após o Dilúvio ele foi 
autorizado a comer carne. 

1:30 "E a todos os animais da terra, a todas 
as aves do céu e a todo ser vivente que se 
arrasta sobre a terra, tenho dado todas as 
ervas verdes como mantimento. E assim 
foi.” – Os animais também eram 
vegetarianos. A Queda afetou não apenas os 
humanos, mas toda a Criação. É por isso que 
no futuro, quando Mashiaj (Messias) retornar, 
ele restaurará a Criação ao seu estado 
original: Yeshaiahu 65:25 “O lobo e o 
cordeiro se apascentarão juntos, e o leão 
comerá palha como o boi; e pó será a comida 
da serpente. Não farão mal nem dano algum 
em todo o meu santo monte, diz YHVH.”  

 2:1-3: "Assim foram acabados os céus e a 
terra, com todo o seu exército. Ora, 
havendo Elohim completado no dia sétimo 
a obra que tinha feito, descansou nesse 
dia de toda a obra que fizera. Abençoou 
Elohim o sétimo dia, e o santificou; porque 
nele descansou de toda a sua obra que 
criara e fizera." – A Torah nos ensina que o 
selo da perfeição de toda a Criação não é o 
homem, como acredita a teologia humanista, 
mas o Shabat. Este foi o Shabat que concluiu 
a Criação. É o maior e mais especial dos dias, 
pois é neste dia que toda a Criação se alinha 
com seu Criador. Este dia não foi apenas 
abençoado, mas também santificado. Ou 
seja, foi separado dos outros dias, tornado 
especial com um propósito especial, e é o 
encontro que temos com YHVH. Dessa 
forma, vemos como o Eterno faz a diferença 
ao santificar o sétimo dia, cortando-o e 
separando-o. Ele nomeia os primeiros seis 
dias com números, e o único com um nome 
próprio é o sétimo, chamando-o de Shabat 
(Repouso). Mais tarde, Ele também designou 



 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

um local físico para um Templo. Há tempos 
sagrados e lugares sagrados, tempos e 
lugares separados. Esses são princípios 
incorporados na Criação que ajudam o 
homem a se relacionar corretamente com o 
Criador. 

 

Quarta aliah, 2:4 - 3:21 

2:7 "E formou YHVH Elohim o homem do 
pó da terra, e soprou-lhe nas narinas o 
fôlego da vida; e o homem tornou-se alma 
vivente." – A palavra usada em hebraico 
para “formar” é “yatzár” (יָּצַר) do Strong 
#3335, que significa: moldar em uma forma, 
especificamente como um oleiro. Aqui vemos 
uma diferença em relação à criação dos 
animais. Essa diferença se dá pelo fato de 
que os animais foram criados por Sua palavra 
quando Ele diz: “Haja, seja”. No entanto, para 
o homem, a Escritura diz que ele o formou 
como um oleiro formando seu vaso. Por isso 
que diz em Yirmeiahu (Jeremias) 18:1-6 “A 
palavra que veio de YHVH a Jeremias, 
dizendo: Levanta-te, e desce à casa do oleiro, 
e lá te farei ouvir as minhas palavras. Desci, 
pois, à casa do oleiro, e eis que ele estava 
ocupado com a sua obra sobre as rodas. 
Como o vaso, que ele fazia de barro, se 
estragou na mão do oleiro, tornou a fazer dele 
outro vaso, conforme pareceu bem aos seus 
olhos fazer. Então veio a mim a palavra de 
YHVH, dizendo: Não poderei eu fazer de vós 
como fez este oleiro, ó casa de Israel? diz 
YHVH. Eis que, como o barro na mão do 
oleiro, assim sois vós na minha mão, ó casa 
de Israel." Rashi comenta que: "Vemos então 
que Deus fez o homem com matéria inferior 
(terrena) e com matéria superior (Celestial).” 
Seu corpo foi feito do pó e sua alma de 
espírito”. (Comentário tomado do livro de 
Bereshit 2:7, Jumash p.13).   

2:8 "Então plantou YHVH Elohim um 
jardim, da banda do oriente, no Éden; e 
pôs ali o homem que tinha formado.” – O 
texto nos ensina que YHVH criou o homem 
fora do Éden e depois o trouxe para lá. 
Também se observa que o homem é criado 
primeiro e depois o jardim. Portanto, pode-se 
pensar que YHVH criou o jardim devido ao 

homem. A palavra usada aqui, como "leste", 
em hebraico é "kedem" (ם דֶׁ  do Strong (קֶׁ
#6924, indica tempo passado. Yirmeiahu 
(Jeremias) 30:20a, “E seus filhos serão 
como na antiguidade, e a sua congregação 
será confirmada diante de mim. “Nehemiah 
(Neemias) 12:46 “Porque já nos dias de Davi 
e Asafe, desde a antiguidade, havia chefes 
dos cantores, e dos cânticos de louvores e de 
ação de graças a Elohim.” ou eternidade 
Devarim (Deuteronômio) 33:27a. ²⁷ O Deus 
eterno é a tua habitação, e por baixo estão os 
braços eternos;” O fato de o Éden estar no 
oriente implica que esse tempo passado 
representa a eternidade futura, ou o estado 
perfeito que nosso Gadol Elohim deseja para 
cada um de seus filhos. Ao longo da 
descrição do Éden, vemos semelhanças com 
a terra que receberemos na eternidade.  

2:9 "E YHVH Elohim fez brotar da terra 
toda qualidade de árvores agradáveis à 
vista e boas para comida, bem como a 
árvore da vida no meio do jardim, e a 
árvore do conhecimento do bem e do mal.” 
– No meio do jardim, havia duas árvores. A 
árvore da vida e a árvore do conhecimento do 
Bem e do Mal. 

2:15 "Tomou, pois, o YHVH Elohim o 
homem, e o pôs no jardim do Éden para o 
lavrar e guardar." – Aqui encontramos duas 
palavras-chave: cultivar e cuidar. Estes são 
traduzidos como: “Abad” (בַד  do Strong (עָּ
#5647 e “mar” (ַר  ,do Strong #8104 (מָּ
respectivamente. Seus significados são: 
trabalhar, arar, adorar, executar, exercitar, 
honrar, ministrar, emprestar, servidão, servir, 
sujeitar, cercar (como com espinhos), ou seja, 
guardar, proteger, cuidar, conservar, 
considerar, respectivamente, dos quais 
podemos deduzir que o propósito inicial era 
que o homem cuidasse deste pomar (jardim) 
e que, por sua vez, este era um ato de 
adoração ao Eterno. No nível de Remez, 
podemos entender que somos responsáveis 
por cuidar e proteger as bênçãos que YHVH 
nos dá para usar como adoração e serviço a 
Ele. 

2:16-17 "Ordenou YHVH Elohim ao 
homem, dizendo: De toda árvore do jardim 



 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

podes comer livremente; mas da árvore do 
conhecimento do bem e do mal, dessa não 
comerás; porque no dia em que dela 
comeres, certamente morrerás.” – As 
Escrituras nos mostram que o mandamento 
ou restrição era não comer da Árvore do 
Conhecimento do Bem e do Mal; mas não 
havia proibição de comer da Árvore da Vida. 
Aqui vemos um mandamento que deve 
lembrar o homem de sua condição de criatura 
e do benefício que advém da obediência ao 
seu Criador. Romanos) 6:23. “Porque o 
salário do pecado é a morte, mas o dom 
gratuito de Elohim é a vida eterna, por Yeshua 
HaMashiaj nosso Adon.” E o desastre que a 
desobediência traz. Yojanan Alef (1 João) 
3:4. “qualquer que pratica o pecado, também 
transgride a lei; porque o pecado é a 
transgressão da lei.”  Quebrar a lei traz a 
morte. É interessante notar que o primeiro 
pecado estava relacionado à comida. O 
homem perdeu seu estado de perfeição ao 
comer o que havia sido proibido. Até mesmo 
as leis sobre o que se deve comer são leis de 
santidade: Vaikrá (Levítico) 11:42-43, 46-47. 
“Tudo o que anda sobre o ventre, e tudo o que 
anda sobre quatro pés, ou que tem muitos 
pés, entre todo o réptil que se arrasta sobre a 
terra, não comereis, porquanto são uma 
abominação. Não vos façais abomináveis, 
por nenhum réptil que se arrasta, nem neles 
vos contamineis, para não serdes imundos 
por eles. Esta é a lei dos animais, e das aves, 
e de toda criatura vivente que se move nas 
águas, e de toda criatura que se arrasta sobre 
a terra. Para fazer diferença entre o imundo e 
o limpo; e entre animais que se podem comer 
e os animais que não se podem comer.” 
Guardar os mandamentos eleva o homem 
aos reinos espirituais, mas quebrá-los o reduz 
ao pó do qual foi tirado. 

2:18 "Disse mais YHVH Elohim: Não é bom 
que o homem esteja só; far-lhe-ei uma 
ajudadora que lhe seja idônea." – A palavra 
para “ajuda” é: “ézer” (עֵזֶׁר) do Strong #5828, 
que significa: ajuda idônea, ajudador, ajudar, 
auxiliar, socorrer, socorro. Isso nos mostra 
que o papel da mulher não é suplantar o 
homem e desempenhar a função masculina. 
Cada mulher tem seu próprio papel. Não é 
uma ideia machista determinar qual é o papel 

da mulher, visto que ela tem um design 
diferente. Hoje há uma luta pela igualdade de 
gênero, mas essa é uma ideia contrária à 
ideia do Eterno. Não se fala de que os 
homens são superiores às mulheres, apenas 
que somos diferentes física, emocional e 
funcionalmente. 

2:19-20 "Da terra formou, pois, YHVH 
Elohim todos os animais, o campo e todas 
as aves do céu, e os trouxe ao homem, 
para ver como lhes chamaria; e tudo o que 
o homem chamou a todo ser vivente, isso 
foi o seu nome. Assim o homem deu 
nomes a todos os animais domésticos, às 
aves do céu e a todos os animais do 
campo; mas para o homem não se achava 
ajudadora idônea." – Uma das primeiras 
tarefas do homem foi dar nomes aos animais. 
Esses nomes refletem sua natureza e 
essência, visto que, segundo a Torah, os 
nomes também expressam seu destino. 
Vemos também que o homem não encontra 
sua companheira nos animais; portanto, 
podemos perceber que o homem não é 
sexualmente compatível com nenhum animal. 
A bestialidade é uma afronta ao Eterno, como 
a Torah expressa em Devarim 
(Deuteronômio) 27:21a. “Maldito aquele que 
se deitar com algum animal.” 

2:21-22 "Assim o homem deu nomes a 
todos os animais domésticos, às aves do 
céu e a todos os animais do campo; mas 
para o homem não se achava ajudadora 
idônea. Então o YHVH Elohim fez cair um 
sono pesado sobre o homem, e este 
adormeceu; tomou-lhe, então, uma das 
costelas, e fechou a carne em seu lugar; e 
da costela que YHVH Elohim lhe tomara, 
formou a mulher e a trouxe ao homem." – 
No relato da criação (Bereshit (Gênesis) 
1:27, “E criou Elohim o homem à sua imagem 
à imagem de Elohim o criou; homem e mulher 
os criou.” Isto é o que está escrito no versículo 
27 em termos gerais. Mas aqui é descrito com 
mais detalhes como eles foram criados. 
Primeiro veio o homem, e depois do homem 
veio a mulher. O homem não foi criado para a 
mulher, mas a mulher foi criada para o 
homem. Mas o Eterno se agradou em criá-la 
da costela de Adão. 1 Coríntios 11:8-9, 



 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

“porque o homem não provém da mulher, 
mas a mulher do homem. porque também o 
homem não foi criado por causa da mulher, 
mas a mulher por causa do homem.” 

2:24 "Portanto deixará o homem a seu pai 
e a sua mãe, e unir-se-á à sua mulher, e 
serão uma só carne.” – Esta é a base para 
o casamento entre um homem e uma mulher. 
A ideia é que eles sejam um Ejad (unidade 
indissolúvel), como foram projetados. 

3:1-3 "Ora, a serpente era o mais astuto de 
todos os animais do campo, que YHVH 
Elohim tinha feito. E esta disse à mulher: 
É assim que Elohim disse: Não comereis 
de toda árvore do jardim? Respondeu a 
mulher à serpente: Do fruto das árvores do 
jardim podemos comer, mas do fruto da 
árvore que está no meio do jardim, disse 
Elohim: Não comereis dele, nem nele 
tocareis, para que não morrais." – Era 
normal para o homem (ser humano) falar com 
os animais. Neste texto, vemos que não foi 
surpresa para a mulher que a serpente lhe 
falasse. A sutileza da tentação começa 
quando a autoridade é questionada. A 
expressão interrogativa "Sério...?" leva à 
segunda intenção. Ou seja, há um desejo 
profundo de expor "outra verdade" paralela 
ou contrária à previamente estabelecida. No 
nível de Remez, entendemos que, no 
momento em que a Torah é questionada, 
estamos diante de uma tentação. Quando 
estabelecemos ou assumimos uma posição 
paralela ou contrária ao que foi escrito, 
mesmo que pareça "melhor" ou “mais 
atraente”, e dizemos frases como: "Afinal, não 
é tão ruim assim" ou "isso não me condena", 
estamos assumindo ou estabelecendo outra 
"verdade" que não é uma verdade 
estabelecida por Elohim. A Torah foi dada 
para ser obedecida, não questionada. Outro 
detalhe importante é a resposta dada pela 
mulher. Aqui vemos um perigo, que neste 
caso abriu a porta para o pecado, que é o de 
adicionar palavras ao mandamento que não 
foram dadas. YHVH enfatiza repetidamente a 
necessidade de não acrescentar nem subtrair 
da Palavra: Devarim (Deuteronômio) 4:2 
"Não acrescente nada ao que eu te ordeno, 
nem tire nada disso, mas observe os 

mandamentos de YHVH seu Elohim que Eu 
ordeno a você.” A mulher disse à serpente 
que o Eterno havia lhe dito: "Não coma, nem 
toque", quando 'o mandamento era apenas a 
proibição de comê-lo”. No nível de Remez, 
podemos entender que, quando 
acrescentamos algo à Torah de YHVH e a 
ensinamos dessa forma, abrimos a porta para 
o pecado entrar. 

3:4-5 "Disse a serpente à mulher: 
Certamente não morrereis. Porque Elohim 
sabe que no dia em que comerdes desse 
fruto, vossos olhos se abrirão, e sereis 
como Elohim, conhecendo o bem e o mal." 
Aqui vemos que a tentação começa com 
um questionamento da Torá de YHVH.” – 
Aqui vemos que a tentação começa com um 
questionamento à Torah de YHVH. O homem 
e a mulher foram ordenados a não comer o 
fruto, e, se o fizessem, haveria 
consequências terríveis para eles. A mesma 
coisa acontece na vida de cada pessoa. 
YHVH nos deu Sua Torah, e há bênçãos para 
aqueles que a obedecem e consequências 
negativas para aqueles que a desobedecem. 
Devarim (Deuteronômio) 28. “Bênçãos para 
os Obedientes e Resultados da 
Desobediência”. A mensagem transmitida 
pela serpente é que não haveria 
consequências: “Você não vai morrer”. A 
ideia era lançar dúvidas sobre as 
consequências e, uma vez cumprida, o 
mandamento também criaria incertezas sobre 
si mesmo. Expõem o comentário de Jumash: 
“A serpente empregou outro truque bem 
conhecido por aqueles que buscam 
racionalizar a Torah para minar sua validade. 
Eles sustentam que aqueles que transmitem 
e interpretam a Lei de Elohim são motivados 
por um desejo egoísta de consolidar seu 
próprio poder” (Como mencionado no 
comentário extraído do Livro de Bereshit 3:1-
5, Jumash, p. 17). Complementando, o rabino 
Hirsch afirma que o que a serpente está 
dizendo é: “Elohim não proibiu esta árvore 
porque se importava com suas vidas, mas 
porque Ele sabe que, comendo dela, vocês 
alcançarão maior sabedoria e se tornarão 
oniscientes como Ele. Então vocês poderão 
se tornar independentes Dele” (Comentário 
extraído do Livro de Bereshit 3:1-5, Jumash, 



 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

p. 17). Como você pode ver, o elemento 
sedutor que a serpente utiliza é a promessa 
de se tornar como Deus e a ideia de que havia 
um sentimento egoísta Nele que os privava 
dos privilégios que lhes eram devidos. Isso 
também acontece hoje. O inimigo nos 
enganar dizendo que Elohim não quer que 
nos divirtamos ou aproveitemos a vida. Mas 
se conhecermos bem a Torah, saberemos 
que é exatamente o oposto. 

3:6 "Então, vendo a mulher que aquela 
árvore era boa para se comer, e agradável 
aos olhos, e árvore desejável para dar 
entendimento, tomou do seu fruto, comeu, 
e deu a seu marido, e ele também comeu." 
– Desta vez, a mulher olhou para a árvore de 
uma forma diferente da que a viu antes. Essa 
nova maneira de vê-la era com olhos 
cobiçosos. Ou seja, ela a olhava e a desejava. 
Analisar algumas palavras-chave neste 
versículo nos oferecerá uma compreensão 
mais profunda. A palavra olhar em hebraico 
“raah” (ה אָּ  do Strong #7200 indica olhar (רָּ
com aprovação. Percebendo com o coração 
Cohelet (Eclesiastes) 1:16 “Falei eu com o 
meu coração, dizendo: Eis que eu me 
engrandeci, e sobrepujei em sabedoria a 
todos os que houve antes de mim em 
Jerusalém; e o meu coração contemplou 
abundantemente a sabedoria e o 
conhecimento.” Ou seja, a mulher aprovou a 
proposta da serpente após meditar sobre 
seus argumentos. A palavra “agradável” em 
hebraico “taavá” (תַאֲוָּה) do Strong #8378, 
afirma que isso produziu nela o desejo de se 
satisfazer com o que via. O problema com a 
visão reside na maneira como vemos. Se 
desejamos o que vemos para satisfazer algo 
dentro de nós ou para usá-lo como um atalho 
para alcançar um fim que envolve quebrar um 
mandamento do Eterno. Em vez de obedecer 
e esperar pela provisão de Elohim para nós 
neste assunto, a maneira errônea de ver da 
mulher a leva a cobiçar a árvore como um 
caminho alternativo para a sabedoria. Assim, 
elas rejeitam o conhecimento de Elohim. Não 
rejeitemos a sabedoria que vem do alto. 
Mishlê (Provérbios) 1:20 – “A sabedoria 
clama lá fora; pelas ruas levanta a sua voz.” 
Mishlê (Provérbios) 2:10,15, “E estais 
perfeitos nele, que é a cabeça de todo o 

principado e potestade. ¹⁵ E, despojando os 
principados e potestades, os expôs 
publicamente e deles triunfou em si mesmo.” 
Colossenses 1:9, “Por esta razão, nós 
também, desde o dia em que o ouvimos, não 
cessamos de orar por vós, e de pedir que 
sejais cheios do conhecimento da sua 
vontade, em toda a sabedoria e inteligência 
espiritual.” Yaakov (Tiago) 3:15-17 “Essa 
não é a sabedoria que vem do alto, mas é 
terrena, animal e diabólica. Porque onde há 
inveja e espírito contencioso aí há 
perturbação e toda a obra perversa. “Mas a 
sabedoria que do alto vem é, primeiramente 
pura, depois pacífica, moderada, tratável, 
cheia de misericórdia e de bons frutos, sem 
parcialidade, e sem hipocrisia.” A missão 
principal do homem era impedir que o mal 
entrasse no Jardim. O homem falhou em sua 
missão de cuidar e proteger o jardim. 

3:7 "Então foram abertos os olhos de 
ambos, e conheceram que estavam nus; 
pelo que coseram folhas de figueira, e 
fizeram para si aventais." – A palavra 
“conhecer” em hebraico é “yadá” (יָּהַד) do 
Strong #3054 significa: discernir, conhecer, 
reconhecer. Isso nos dá a ideia de que eles 
reconheceram com dor, isto é, por meio da 
sua própria experiência, as consequências de 
sua transgressão. O rabino Hirsch comenta: 
“A serpente estava certa: eles haviam se 
tornado pessoas iluminadas. Mas a primeira 
coisa que perceberam foi que... estavam nus! 
O homem não precisa se envergonhar de seu 
corpo enquanto estiver dedicado ao serviço 
de Elohim... Mas se não estiver, então se 
envergonha de sua nudez, pois este é o 
sentimento de querer esconder algo que não 
deveria ser descoberto e que está sendo 
revelado” (Comentário retirado do Livro de 
Bereshit 3:7, Jumash, p. 17). A resposta 
clássica a uma falha é tentar mitigar as 
consequências. É por isso que eles tentaram 
encobrir ou esconder a vergonha de sua 
nudez. 

3:8 "E, ouvindo a voz do YHVH Elohim, que 
passeava no jardim à tardinha, 
esconderam-se o homem e sua mulher da 
presença do YHVH Elohim, entre as 
árvores do jardim.” – O pecado produz 



 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

vergonha, como vimos anteriormente. É por 
isso que quando ouviram que Elohim estava 
se aproximando, se esconderam. No nível de 
Remez, entendemos que a vergonha 
produzida pelo pecado nos faz fugir da 
presença de Elohim.  

3:10 "Respondeu-lhe o homem: Ouvi a tua 
voz no jardim e tive medo, porque estava 
nu; e escondi-me.” – O medo entrou no 
mundo por causa do pecado. 

3:12-14 "Ao que respondeu o homem: A 
mulher que me deste por companheira 
deu-me a árvore, e eu comi. Perguntou 
YHVH Elohim à mulher: Que é isto que 
fizeste? Respondeu a mulher: A serpente 
enganou-me, e eu comi. Então o YHVH 
Elohim disse à serpente: Porquanto 
fizeste isso, maldita serás tu dentre todos 
os animais domésticos, e dentre todos os 
animais do campo; sobre o teu ventre 
andarás, e pó comerás todos os dias da 
tua vida." – Quando cometemos alguma falta 
ou transgredimos a Torah de YHVH e somos 
confrontados, nossa primeira reação é a 
autojustificação, cujo propósito é fugir da 
nossa responsabilidade ou culpar os outros. 
Este caso é um exemplo disso. Vemos que a 
princípio o homem culpa a mulher, mas no 
fundo ele culpa Elohim por tê-la dado a ele 
quando diz: "...a mulher que puseste diante 
de mim". A mulher, por sua vez, seguiu o 
mesmo exemplo e em vez de assumir a 
responsabilidade, ela culpa a serpente, que 
aliás, havia sido criada pelo Eterno, ou seja, 
ela também O culpou. Mas YHVH é justo e dá 
a cada um a recompensa por seus atos, então 
Ele começa a julgar primeiro a serpente. 

3:15 "Porei inimizade entre ti e a mulher, e 
entre a tua descendência e a sua 
descendência; esta te ferirá a cabeça, e tu 
lhe ferirás o calcanhar." – Aqui falamos 
primeiro de uma inimizade entre a mulher e a 
serpente. Mas se nos aprofundarmos no 
Remez, encontraremos aqui a "Primeira 
Promessa Messiânica". A Promessa de que a 
semente da mulher (Yeshua) esmagaria a 
cabeça da semente da serpente (Satanás). 

3:16 "À mulher disse: "Multiplicarei o teu 
sofrer e tua concepção, e com dor darás à 

luz filhos. Teu desejo será para teu marido 
e ele dominará sobre ti." – O mundo da 
mulher, a família, foi afetado pelo seu pecado. 
O que antes era um prazer ou uma delícia 
agora se tornaria algo muito doloroso para 
ela. 

3:17 "E ao homem disse: Porquanto 
destes ouvidos à voz de tua mulher, e 
comeste da árvore de que te ordenei 
dizendo: Não comerás dela; maldita é a 
terra por tua causa; em fadiga comerás 
dela todos os dias da tua vida." – Às vezes 
pensamos que o nosso pecado afeta apenas 
a nós mesmos, mas a realidade é que ele 
afeta tudo ao nosso redor, especialmente 
tudo o que influenciamos. Aqui vemos que 
toda a Terra foi amaldiçoada por causa do 
homem; tudo o que havia sido criado "muito 
bom" agora se tornou hostil. O trabalho que 
antes era um deleite para o homem agora se 
tornou uma necessidade premente. Shaliaj 
Shaul demonstra isso da seguinte maneira. 
Romanos) 8:19-22 “Pois a criação aguarda 
com ardente desejo que os filhos de Elohim 
se manifestem. Porque a criação foi 
submetida ao fracasso, não por sua própria 
vontade, mas por aquele que a sujeitou; está 
esperando ser libertada da escravidão da 
corrupção, para entrar na liberdade gloriosa 
dos filhos de Elohim, porque sabemos que 
toda a criação juntamente geme, e 
juntamente sofre dores de parto até agora.” 

3:19 "Do suor do teu rosto comerás o teu 
pão, até que tornes à terra, porque dela 
foste tomado; porquanto és pó, e ao pó 
tornarás." – A morte entrou no mundo por 
causa do pecado. Como expressa o rabino 
Shaul em: Romanos 5:12 "Portanto, assim 
como o pecado entrou no mundo por um 
homem, e pelo pecado veio a morte, assim 
também a morte passou a todos os homens, 
porque todos pecaram". A morte não foi 
criada, foi consequência da desobediência do 
homem. Em primeiro lugar, isso levanta uma 
questão: o que é a morte? O significado que 
as Escrituras dão à morte encontra-se nas 
palavras de Shlomo (Salomão) em Cohélet 
(Eclesiastes) 12:7 "É que o pó volta à terra, 
como era: e o espírito volta a ha‘Elohim, que 
o deu." Ou seja, a morte consiste na 



 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

separação entre a parte material do homem e 
a parte espiritual. O oposto do que aconteceu 
em Bereshit (Gênesis) 2:7.” E formou YHVH 
Elohim o homem do pó da terra, e soprou em 
suas narinas o fôlego da vida; e o homem foi 
feito alma vivente.”  

3:21 "E YHVH Elohim fez túnicas de peles 
para Adão e sua mulher, e os vestiu." – 
Aqui temos o primeiro sacrifício expiatório 
feito para cobrir a vergonha do homem. O que 
também demonstra, no nível de Remez, que 
YHVH quer que nossas roupas sejam 
decentes diante Dele. 

 

Quinta aliah, 3:22 - 4:26 

3:22 "Então disse YHVH Elohim: Eis que o 
homem se tem tornado como um de nós, 
conhecendo o bem e o mal. Ora, não 
suceda que estenda a sua mão, e tome 
também da árvore da vida, e coma e viva 
eternamente. E o Eterno Elohim enviou-o 
do jardim do Éden – de onde havia sido 
tomado – para cultivar a terra, e expulsou 
o homem, e colocou – ao oriente do jardim 
do Éden – os querubins com uma lâmina 
flamejante de espada que se volvia, para 
guardar o caminho da árvore da vida." – O 
pecado do homem fez com que YHVH o 
expulsasse do Jardim do Éden, visto que o 
pecado nos separa de Elohim. Agora o 
homem tinha as ferramentas necessárias 
para discernir entre o bem e o mal. Por isso 
foi-lhe proibido comer da Árvore da Vida. Esta 
Árvore foi reservada para aqueles que são 
fiéis a Elohim, como Yojanan (João) expressa 
em Hitgalut (Revelação) 2:7 "Aquele que 
tem ouvidos, ouça o que o espírito diz às 
comunidades. Ao vencedor, eu lhe darei que 
coma da árvore de vida que está no meio do 
Jardim do Éden de Elohim." 

4:1-2 "Conheceu Adão a Java, sua mulher; 
ela concebeu e, tendo dado à luz a Kayin, 
disse:'' Alcancei com HaShem um varão. 
Tornou a dar à luz a um filho - a seu irmão 
Hevel. Hevel, foi pastor de ovelhas, e Kayin 
foi lavrador da terra." – O comentário 
Jumash diz: "A tradução no pretérito mais-
que-perfeito (pretérito perfeito ou passado) 

segue a interpretação de Rashi e significa 
que a concepção de Kayin ocorreu antes do 
pecado e da expulsão de Adão e Eva do 
Éden" (Comentário extraído do Livro de 
Bereshit 4:1, Jumash p. 21). Alguns situam o 
nascimento de Hevel antes da Queda e 
outros o fazem depois dela. A verdade é que 
ambos herdaram a natureza decaída de seus 
pais e, consequentemente, também 
trabalham para seu sustento. Cada um dos 
filhos de Adão seguiu uma profissão para 
ganhar seu sustento. 

4:3-4 "Ao cabo de dias trouxe Kayin do 
fruto da terra uma oferta a YHVH. Hevel 
também trouxe dos primogênitos das suas 
ovelhas, e da sua gordura. Ora, atentou 
YHVH para Hevel e para a sua oferta," – A 
oferta é um ato de adoração estabelecido na 
Torah. Mas se a Torah foi dada no Sinai, 
como Caim e Hevel sabiam da oferta? Por 
que YHVH se agrada da oferta de Hevel e não 
da de Caim? Aqui reside um argumento 
valioso, e é que a Torah é ETERNA: 

- Tehilim (Salmo) 119.89 YHVH existe 
para sempre, Tua palavra permanece 
firme no céu.  

- Tehilim (Salmo) 119:142 Tua justiça é 
eterna, Tua Torah é verdadeira. 

- Tehilim (Salmo) 119:144 Teus justos 
decretos são eternos, me dá 
entendimento, para que viva.  

- Tehilim (Salmo) 119:152 Eu sei por seus 
decretos antigos que você os estabeleceu 
para sempre. 

- Matitiahu (Mateus 5:17-19 “Não pensem 
que vim para anular, mas para cumprir. 
Em verdade vos digo que enquanto o céu 
e a terra não passarem, nem mesmo um 
Yod ou um til passará da Torah até que 
tudo seja cumprido. Portanto, quem 
quebrar o menor destes mandamentos e 
o ensinar ao povo será considerado o 
menor no reino dos céus. Mas quem os 
guarda e os ensina, será considerado 
grande no reino dos céus.  

Como a Torah é eterna, compreendemos o 
fato de ambos os irmãos terem trazido suas 



 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

ofertas. Mas, como a passagem afirma 
claramente, as duas ofertas não eram iguais. 
Uma agradava ao Eterno e a outra não. O 
comentário Jumash explica: “Do sutil 
contraste entre a descrição simples da oferta 
de Caim e a descrição mais detalhada da 
oferta de Hevel — do primogênito de seu 
rebanho e dos mais escolhidos — os Sábios 
deduzem que a oferta de Caim era das partes 
inferiores da colheita, enquanto Hevel 
escolheu apenas os mais seleto de seu 
rebanho. Portanto, o sacrifício de Hevel foi 
aceito, mas o de Caim não” (Comentário 
extraído do Livro de Bereshit 4:3-5, Jumash, 
p. 21). É por isso que cada vez que 
realizamos um serviço para Elohim, devemos 
nos esforçar para a excelência e dar o nosso 
melhor para o Rei Eterno. 

4:7 "Se bem fizeres, não haverá aceitação 
para ti? E, se não fizeres bem, o pecado jaz 
à porta, e para ti será o seu desejo, e sobre 
ele dominarás." – A palavra “deitar-se” em 
hebraico “rabats” (בַץ  do Strong #7257 que (רָּ
significa estar agachado. Como um animal 
que se esconde para capturar uma presa. 
Parece que o pecado ou o mal ganham uma 
personalidade. Kefa Alef (1 Pedro) 5:8 “Sede 
sóbrios; vigiai; porque o diabo, vosso 
adversário, anda em derredor, como leão 
bramando, buscando a quem possa tragar;” 
Romanos 6:12. “Não reine, portanto, o 
pecado em vosso corpo mortal, para lhe 
obedecerdes em suas concupiscências;” 
Estes versículos não são um ato de 
julgamento; ao contrário, são um ato de 
misericórdia. É a orientação que o Eterno nos 
dá quando nos desviamos. É um aviso de que 
podemos nos desviar da verdade. 
Precisamos dominar a natureza pecaminosa 
que todos nós possuímos. O Rabino Shaul 
ensina em 2a. Timóteo 1:7 "Porque Elohim 
não nos deu um espírito de covardia, mas de 
poder, amor e autocontrole". Também nos 
ensina que o autocontrole é um fruto do Ruaj 
Gálatas 5:22-23 “Mas o fruto do Ruaj é: amor, 
gozo, paz, longanimidade, benignidade, 
bondade, fé, mansidão, temperança. Contra 
estas coisas não há lei.” Veja Colossenses 
3:5, “Mortificai, pois, os vossos membros, que 
estão sobre a terra: a fornicação, a impureza, 
a afeição desordenada, a vil concupiscência, 

e a avareza, que é idolatria;” Romanos 8:13 
“Porque, se viverdes segundo a carne, 
morrereis; mas, se pelo Espírito mortificardes 
as obras do corpo, vivereis.”  

4:9 "E o Eterno disse a Kayin: "Onde está 
Hevel, teu irmão? – e disse: Não sei; por 
acaso sou eu o guardião do meu irmão?" 
– A questão sobre lugar ou posição nos 
lembra de Bereshit (Gênesis) 3:9. “E 
chamou YHVH Elohim a Adão e disse-lhe: 
Onde estás?” Demonstrando uma relação 
entre o pecado de Kayin e o de Adão. 
Romanos 5:12. “Portanto, como por um 
homem entrou o pecado no mundo, e pelo 
pecado a morte, assim também a morte 
passou a todos os homens por isso que todos 
pecaram.” O pecado é passado a todos por 
meio de Adão, mas todos somos 
responsáveis pelos nossos pecados. 

4:10: "E disse: "Que fizeste? A voz do 
sangue do teu irmão está clamando a Mim 
desde a terra!" – A palavra para “sangue” em 
hebraico é “dam” (ם  mas a usada neste ,(דָּ
texto específico é “damey” (מֵי  .que é plural ,(דָּ
Rashí diz que é porque alude a todos os filhos 
de Hevel que não tiveram a oportunidade de 
nascer. Toda vez que ocorre um homicídio, 
não apenas a pessoa em questão é morta, 
mas também todos os descendentes que ela 
poderia ter tido. A expressão "clama por mim" 
vem do hebraico “tsaacá” (ה  do Strong (צַעֲקָּ
#6818 que significa: clamar, implorar. Um fato 
interessante é que esta palavra deriva ou está 
associada a "tsedek", que significa justiça. 
Portanto, podemos concluir que o sangue de 
Hevel implorou a YHVH por justiça ou que a 
justiça fosse feita. Ivrim (Hebreus) 12:24. “E 
a Yeshua, o Mediador de um Novo Pacto, e 
ao sangue da aspersão, que fala melhor do 
que o de Abel.” O sangue fala no sentido de 
que clama por justiça Ivrim (Hebreus) 
9:15,28 “E por isso é Mediador de um novo 
testamento, para que, intervindo a morte para 
remissão das transgressões que havia 
debaixo do primeiro testamento, os 
chamados recebam a promessa da herança 
eterna. Assim também Mashiaj, oferecendo-
se uma vez para levar os pecados de muitos, 
aparecerá segunda vez, sem pecado, aos 
que o esperam para salvação.” O sangue do 



 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

Messias liberta do pecado aqueles que 
confiam em seu sacrifício como nosso 
substituto diante de Elohim. 

4:25 "E Adão tornou a conhecer sua 
mulher e ela deu à luz um filho, e chamou 
seu nome Seth, dizendo: Elohim pôs-me 
outra descendência no lugar de Havel, 
porque Kayin o matou." – Shet (שֵת) do 
Strong #8352 significa substituir e Hevel 
ל) בֶׁ  do Strong #1892 que significa (הֶׁ
transitório, vaidade, ídolo. Kayin (קַיִן) do 
Strong #7014 significa lamentar, lamentar 
em um funeral. Este evento reflete a obra do 
Messias em cada um de nós. Todos nós 
fomos mortos devido ao pecado. Efésios 2:1. 
“E vos vivificou, estando vós mortos em 
ofensas e pecados, “mas um substituto foi 
colocado por nosso Pai, que tornou possível 
nossa ressurreição para a vida. Aqui, outra 
descendência é concedida em hebraico 
“zéra” (רַע  :do Strong #2233 que significa (זֶׁ
semente, genealogia. A mesma palavra de 
Bereshit (Gênesis) 3:15a “E porei inimizade 
entre ti e a mulher, e entre a tua semente e a 
sua semente;” e Bereshit (Gênesis) 22:18. “E 
em tua descendência serão benditas todas as 
nações da terra; porquanto obedeceste à 
minha voz.” Não lhe foi dado apenas um filho, 
mas alguém que daria continuidade à 
linhagem sagrada que levaria ao Messias - 
Hillel (Lucas) 3:38 “E Cainã de Enos, e Enos 
de Sete, e Sete de Adão, e Adão de Elohim. “ 

4:26 "E a Shet também nasceu um filho, e 
chamou seu nome Enos. Foi então que se 
começou a invocar o Nome do Eterno.” – 
A palavra para “invocar” em hebraico é “cará” 
א) רָּ  ,do Strong #7121 que significa: Invocar (קָּ
ler, chamar, trazer, nomear. Mas esta palavra 
é modificada pelo termo “kjalál” (לַל  do (חָּ
Strong #2490 que significa: profanar, 
contaminar, degradar, desonrar, rebaixar, 
ferir, humilhar, impuro, manchar. Isso mostra 
que a invocação mencionada era no sentido 
de profano. Em outras palavras, começaram 
a profanar o Nome Kadosh (santo) de YHVH, 
que é abençoado para sempre. Amém. 

 

 

Sexta aliah, 5:1-24 

5:22 "E Janokh (Enoque) andou com 
Elohim, depois que gerou a Matusalém, 
300 anos, e gerou filhos e filhas."- A 
expressão “Ele andou com Elohim” é um 
hebraísmo que significa ou é sinônimo de 
viver uma vida de obediência a YHVH, ou 
seja, cumprir seus mandamentos. O mesmo 
é dito de Noé em Bereshit (Gênesis) 6:9. 
“Estas são as gerações de Noaj. Noaj era 
homem justo e perfeito em suas gerações; 
Noaj andava com Elohim.”  Em Yeshaiahu 
(Isaías) 2:5, “Vinde, ó casa de Yaakov, e 
andemos na luz de YHVH.” Aqui, o povo de 
Elohim é chamado a andar em Sua luz. Neste 
mundo, existem apenas dois tipos de 
pessoas: aquelas que andam na luz de 
Elohim e aquelas que não andam; estas 
sofrerão grande vergonha no final da história. 

5:24 "E Janokh andou com Elohim. E 
desapareceu, porque Elohim o tomou.” – 
Vemos um evento semelhante a este com 
Felipe em Atos 8:39-40 “E, quando saíram da 
água, o Espírito do Senhor arrebatou a Filipe, 
e não o viu mais o eunuco; e, jubiloso, 
continuou o seu caminho. E Filipe se achou 
em Azoto e, indo passando, anunciava o 
evangelho em todas as cidades, até que 
chegou a Cesaréia.” Embora as Escrituras 
não esclareçam para onde Enoque foi levado, 
podemos dizer que ele não foi para o Céu 
como muitos acreditam, já que o próprio 
Yeshua disse em Yohanan (João) 3:13 “Ora, 
ninguém subiu ao céu, senão o que desceu 
do céu, o Filho do homem, que está no céu.”  

 

Sétima aliah, 5:25 6:8 

5:29 “E chamou seu nome Noé [Noaj], 
dizendo: Este nos dará descanso das 
nossas obras e da dor das nossas mãos, 
por causa da terra que o Eterno 
amaldiçoou.” – A palavra hebraica para 
“descanso” usada aqui é “nakjám” (נָּחַם) do 
Strong #5162, que significa: aliviar, aplacar, 
consolar. Isso ensina que Noaj atenuaria ou 
aliviaria o trabalho. De acordo com Rashi, foi 
ele quem começou a fabricar os instrumentos 



 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

de trabalho para a agricultura, o que tornou o 
seu trabalho mais fácil. 

6:2 "viram os filhos dos senhores que as 
filhas do homem eram formosas, e 
tomaram para si mulheres de todas as que 
escolheram." – Nos primeiros capítulos do 
Livro de Enoque somos apresentados a 
muitos detalhes da história humana que a 
Bíblia não aborda. Prestemos atenção 
especial ao que este Livro diz sobre o período 
entre a Criação e o Dilúvio de Noé. Somos 
informados de que desde a Criação até os 
dias de Noé, Deus designou um grupo de 
anjos para cuidar da Terra, isto é, para o atual 
ministério dos anjos: Tehilim (Salmo) 91:11 
“Porque aos seus anjos dará ordem a teu 
respeito, para te guardarem em todos os teus 
caminhos. “O "Livro de Janokh" chama esses 
anjos de "Vigilantes": Este grupo de anjos era 
composto por duzentos (200). Mas um dia, 
esses anjos: "Chegaram-se... às filhas dos 
homens e lhes deram filhos...pois viram 'que 
as filhas dos homens eram belas', e tomaram 
como esposas para si, escolhendo entre 
todas." 

6:6 "E o Eterno Se arrependeu de ter feito 
o homem na terra, e isso pesou em Seu 
coração." – O comentário Jumash diz: "... A 
Torah usa termos humanos para descrever 
Deus “angustiado”. Deus não infligiu essa 
punição por capricho, por assim dizer. 
Somente depois que o homem se tornou 
imbuído do mal a um nível irremediável, Ele 
abandonou o Atributo da Compaixão e adotou 
o Atributo da Justiça" (Comentário extraído do 
Livro de Enoque, Capítulo 6). 

6:8 "Mas Noaj achou graça aos olhos do 
Eterno." – O fato da Graça (favor) não 
começa com a Brit HaJadashah [Pacto 
Renovado (erroneamente chamada de Novo 
Testamento)], mas sempre existiu. Esta 
Graça faz parte da Misericórdia de YHVH. É 
o 'favor imerecido' que o Eterno tem para 
todos aqueles que se afastam de seus maus 
caminhos e retornam (fazem Teshuvá) a Ele 
e à Sua Torah. Desde Noé, vemos como a 
Graça do Eterno é aplicada aos homens para 
que ele e sua família sejam salvos. 

 

Conclusão 

Podemos dizer que tudo o que Elohim criou é 
bom, e a forma como Ele o estabeleceu é 
assim até hoje. Quando o homem se desvia 
dos princípios de sua origem, acaba trazendo 
a morte para sua vida. Sejamos obedientes, 
derramando bênçãos sobre nossas famílias. 

Amém. 

 

NOTA DA EDIÇÃO EMC. Este material 
estará sujeito a avaliação constante pelas 
autoridades do Ministério EMC, pois nos 
esforçamos diariamente para esclarecer 
qualquer coisa que possa ser mal 
interpretada, seja por interesses pessoais ou 
congregacionais ou por simples erro humano. 
Todos os comentários publicados aqui são 
usados com permissão. Nos cinquenta e 
quatro (54) Parashot, encontraremos 
comentários de várias pessoas que estiveram 
em contato direto com as Escrituras 
Sagradas e se dedicaram ao estudo da 
Torah, incluindo Dr. Ketriel Blad (Stefan Blad 
ou Alkana Keter); Rashi; Abarbanel; Rabino 
Hirsch; Rabino Saadia Gaon; Sforno; 
Ramban; e Ibn Ezra. Também utilizamos 
material bibliográfico como o Jumash, o Livro 
de Yashar; o Livro de Janokh; o Evangelho de 
Mateus "Shem Tov"; e as Bíblias: Versão 
Nazarena Israelita (NVI); Kadosh Israelite 
Messianic (KIM), usado por sua linguística 
inovadora e palavras hebraicas restauradas, 
bem como para todos os textos comparados 
com os documentos de Qumran; Nova 
Tradução Viva (NLT); Textual 3ª Edição 
(BTX3); Peshitta [Novo Testamento] (PNT); 
Nova Versão Internacional (NVI); Tradução 
da Língua Moderna (MLT); Reina Valera 1960 
(RV60), entre outros. 

 

_______________ 

Fim da Parashah 

 

 



 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

Os comentários destes textos obedecem a 
doutrina estabelecida em EMC SHALOM 
INTERNACIONAL como Ministério de 
Raízes Hebraicas. E onde partem os quatros 
pilares, que defendemos e expomos na 
pregação do único evangelho. Que os 
primeiros emissários (shlijim-apóstolos), 
pregaram com um só propósito. Restaurar o 
Reino de Israel. Atos 1:16 dirigido aos 
destinatários, estabelecidos em Santiago 1:1 
e 1 Pedro 1:1. “A CASA DE PERDIDA DE 
ISRAEL” 

O mesmo Rabi Shaul, (Shaliaj Paulo), 

emissário por excelência, para todos os 

gentis, sabia de antemão, que seu foco de 

alcance era somente as doze tribos, 

dispersas. Chamadas “ovelhas perdidas da 

casa de Israel”. (Melo Há Goyim) “Os justos 

das Nações”. Atos 26:7. E o cumprimento 

desta mesma promessa, que as doze tribos 

esperam obter, firmemente, fazendo seus 

atos de adoração, noite e dia. Apesar disto, 

em relação a essa esperança, que diante da 

sua majestade, que estou sendo acusado 

pelos judeus.  

 
PD: Este documento é comentado semanal e 
ao vivo, direto em nossas classes por internet 
cada Shabbat de 11:00 da manhã as 13:00 
horas, através de www.zoom.com e ID para 
ingressar no canal de EMC SHALOM 
INTERNACIONAL é: ID: 463 703 1177 
 
Nota importante: a chave é mudada 
regularmente; favor de ficar pendente nos 
chats da aplicação Telegram onde você 
poderá conhecer. Se você não estiver 
nenhum dos nossos chats, manda e-mail 
emcshalomint@gmail.com solicitando o 
acesso.  
 
Nosso único desejo é que através deste 
material sua descendência seja abençoada 
por um entendimento superior das escrituras; 
saindo do evangelho subjetivo, e as vezes 
quase místico de hoje. O objetivo desta 

mensagem, é uma maior certeza idiomática, 
envolto em seu ambiente cultural respectivo, 
concedendo-nos maior solidez interpretativa 
dos textos.  
 
Todos os crentes no Elohim da Bíblia, têm em 
comum denominador, um só desejo. De 
estabelecer um avivamento, tão poderoso 
que traga a presença do Rei dos reis e 
estabeleça Seu Reino de uma vez e para 
sempre. Todavia, o único que irá trazer isto a 
congregação dos santos de Israel é” A 
HISTÓRIA BIBLICA”. Voltar ao fundamento e 
a forma inicial da FÉ HEBRAICA.  
E este documento, assim como a classe da 
Toráh, e cada Shabbat, é isso, conhecer a 
história espiritual de um povo, Israel, é viver 
sabendo que somos a continuação e a 
conclusão, desta grande história de amor. 

Estamos muito agradecidos por tua 
contribuição ao nosso ministério. Está nos 
permitindo ir a maior excelência. 

https://www.PayPal.me/emcshalom  

 

SHALOM LEKULAM! 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

Entra no nosso canal de 
Telegram (escaneia o 

código QR) 

  

http://www.zoom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com
https://www.paypal.me/emcshalom


 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

 

 

 

 

 


