
1 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
PARASHÁH 12 VAIEJI | GÉNESIS 47:28 – 50:26 
Prohibida toda reproducción lucrativa - Utilizar bajo permiso. 

 

www.emcshalom.com  YouTube EMC Shalom Internacional 
Contáctanos +1(786) 499 8073 correo emcshalomint@gmail.com

 
 

Aliot a la Toráh:  

1. 47:28 – 48:9 
2. 48:10-16 
3. 48:17-22 
4. 49:1-18 
5. 49:19-26 
6. 49:27 – 50:20 
7. 50:21-26 
8. Maftir: 50:23-26 
 
Haftaráh: Melajim Álef (1 Reyes) 2:1-12 
 
Brith HaJadasháh: Mordejai (Marcos) 15:6 – 
16:8 

Lecturas adicionales del Brit HaJadasháh: 

Hilel (Lucas) 1:23–33; Maaseh (Hechos) 7:9-

16, 15:17; Hitgalut (Apocalipsis) 7:9-17; Ivrim 

(Hebreos) 11:21-22; Hitgalut (Apocalipsis) 5:5 

VAIEJÍ Significa “Y Vivió” 

Verso a verso, esta parasháh contiene una 
riqueza incalculable de principios de vida de 
gran bendición. Posee también un paralelo 
profético de gran valor que nos muestra, con 
mayor claridad, los propósitos del Eterno para 
Su pueblo, Israel. 

 

Primera aliáh, 47:28 – 48:9 

47:28 “Yaakov vivió diez y siete años en la 
tierra de Egipto, de modo que el lapso de 
la vida de Yaakov llegó a los ciento 
cuarenta y siete años.” – Primer principio de 
vida valioso y de gran bendición para cada 
hijo de Israel, es: Cuidar de nuestros padres 
en su vejez y no aprender la cultura de los 
pueblos de hoy que abandonan a sus padres 
a escasez, en la distancia y algunos, a total 
desamparo. De este pasaje podemos 
aprender que no es casualidad que los 
mismos diez y siete años que Yaakov cuidó 
de Yosef desde su niñez hasta el día que se 
perdió, fueran los mismos diez y siete años 

que Yosef cuidaría del bienestar de su padre 
después de su reencuentro en Egipto hasta 
su muerte, 1 Timoteo 5:4 “Pero si alguna 
viuda tiene hijos o nietos, que aprendan 
primero a ser piadosos con los de su propia 
casa y a recompensar a sus padres, porque 
esto es aceptable delante de Elohim.” (VIN); 
Devarim (Deuteronomio) 5:16 "Honra a tu 
padre y madre para que te vaya bien en La 

Tierra que YHVH tu Elohim les está dando.” 

(BKIM) 

47:29 “Y cuando se le acercaba a Yaakov 
el tiempo de morir, llamó a su hijo Yosef y 
le dijo: “Hazme este favor, pon tu mano 
bajo mi muslo como promesa de tu 
constante lealtad: Por favor, no me 
sepultes en Egipto.” – Era de carácter 
primordial ejecutar este juramento por 
diferentes razones: 

1. Mantener la vista en la tierra prometida, 
como la tierra donde Israel tenía que 
volver y permanecer allí. 

2. Cuidar de no lastimar el amor propio de 
Faraón demeritando su tierra en Egipto, 
por lo cual hace jurar a Yosef y esto es 
confirmado por Faraón en Bereshit 
(Génesis) 50:6 Faraón respondió: "Sube 
y sepulta a tu padre, como él te hizo jurar." 
(VIN), para así no crear una desavenencia 
entre los egipcios e Israel, reduciendo la 
gracia de Yosef ante Faraón. 

3. Un acto que confirma la propiedad que se 
debía mantener vigente con la sepultura 
de los patriarcas en la cueva de Macpela, 
en territorio Cananita, comprada por el 
patriarca Abraham. 

Un   punto   más   a   resaltar   en   este   pasaje 
es el concerniente al juramento, a la claridad 
que debemos tener con respecto al acto de 
poner la mano bajo el muslo. Una vez más se 
expresa la importancia del pacto de la 
circuncisión, el Brit Milah, en la descendencia 

Ingresa a nuestro canal 
de Telegram (escanea el 

código QR) 

  

http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com


EMC SHALOM INTERNACIONAL 

2 

de Abraham y cómo ese contacto físico 
establecía un carácter irrevocable, el cual era 
y será considerado con mayor relevancia más 
adelante en esta parasháh. 

47:30 “Cuando me acueste con mis padres, 
sácame de Egipto y sepúltame en el 
sepulcro de ellos”. Él respondió: “Lo haré 
como lo has dicho”. – La muerte en este 
pasaje se hace presente y es importante 
hacer un análisis de ella puesto que existen 
muchas posturas al respecto. Los versículos 
que citaremos son con el único propósito, de 
dejar una postura clara de lo que La Biblia 
enseña al respecto. Lo anterior, sin dejar de 
tener en cuenta los “hebraísmos” o modismos 
hebreos para algunos conceptos, que son 
utilizados en lo concerniente a la muerte, por 
ejemplo: La resurrección, la muerte del justo 
y la del injusto, así como la segunda 
resurrección y la muerte segunda, 
respectivamente. Todos estos términos 
aparecen en las Escrituras y a esto podemos 
sumarle la alegoría del “sueño”, o de los que 
“duermen”. Basado en esta riqueza de 
conceptos que apuntan a éste escabroso 
tema, es bueno conocer el contexto bíblico y 
a su vez, las interpretaciones más acertadas 
al respecto. En Yejezkel (Ezequiel) 18:4 
“Miren, todas las almas me pertenecen a mí – 
ambas el alma del padre y el alma del hijo son 
igualmente mías – así que es la persona que 
peque, él mismo es el que morirá.” (BKIM). Es 
necesario tener claro el concepto de alma en 
el hebreo “nefesh” (ׁנֶפֶש) del Strong #5315 que 

viene de la raíz “nafash” (ׁנָפַש) del Strong 

#5314 que significa respira o ser soplado 
sobre (como por una corriente de aire). 
Entonces “nefesh” sería: Criatura que respira, 
vitalidad, aliento, corazón, cuerpo, animal, 
hombre, interior, íntimo, mente, persona, ser, 
vida o voluntad. Y todos estos conceptos en 
su mayoría, coinciden con los de las palabras 
espíritu en hebreo “ruaj” (ַַרוּח) y vida en hebreo 

“jai” (חי), es decir, el alma está muy 

relacionada con la vida misma y esa vida 
viene del espíritu que fue insuflado en cada 
ser humano para llegar a “ser” o a “tener” vida. 
Podríamos decir que un alma sin el espíritu 
no sería alma viviente o “ser vivo”; pero, el 
espíritu sin alma sigue siendo espíritu, pues 

procede de una fuente espiritual que es el 
Padre de todos los espíritus, Ivrim (Hebreos) 
12:9b “¡cuánto más, mucho más, debemos al 
Padre de los Rujot, y viviremos!” (BKIM), 
Bemidbar (Números) 27:16a "Que YHVH, 
Elohim de los Rujot de todos los seres 
humanos,” (BKIM). Es importante tocar, al 
menos superficialmente, el tema de morir. De 
este tema se desprenden puntos que 
inquietan como la vida después de la muerte, 
la eternidad del alma y el castigo eterno, que 
hoy están filtrados en la mayoría de las 
corrientes bíblicas. Estos temas deben ser 
evaluados a través de La Escritura y la 
exégesis hebrea. Dice en el Tehilim (Salmo) 
22:29 “Los que comieron y engordaron en la 
tierra se postrarán ante Él, los que bajan al 
polvo se postrarán ante Él, los que no pueden 
conservar viva su alma.” Entonces el alma 
muere” (BTX). Para nosotros como creyentes 
uno que muere “duerme”, sin embargo, deja 
de ser. En esto estriba la grandeza de regalo 
de la resurrección, Matitiahu (Mateo) 10:28 
“No teman a los que matan el cuerpo, porque 
no tienen poder para matar el alma. Por el 
contrario, teman al que puede destruir 
ambos, cuerpo y alma en el Guei-Hinnom.” 
(BKIM). Este término es muy importante 
conocerlo el de “Guei-Hinnom”, pues fue lo 
que del griego se tradujo como “infierno”. 
Etimológicamente, en del griego Gehena 
(γέεννα) deriva del término hebreo “Ge 
Hinnom”, que significa Valle de Hinom, que 
también se llamaba Gai ben-Hinnom (ַבֶן־ גֵיאַ
 y significa “Valle del hijo de Hinom”. En (הִנֹּם

su contexto, el valle estaba fuera de la muralla 
sur de la antigua Jerusalén y actualmente se 
extiende desde el pie del Monte Sión hasta el 
valle de Cedrón, al este. Es mencionado en la 
Biblia en diversos versículos como “valle de 
Hinón”, “valle del hijo de Hinom” o “valle de 
los hijos de Hinom”. No se describe como el 
infierno, sino como un valle real situado en 
Jerusalén, cf. Yehoshua (Josué) 15:8, 
18:16; Melajim Bet (2 Reyes) 23:10; Drivré 
Haiamim Bet (2 Crónicas) 28:3, 33:6; 
Nejemiah (Nehemías) 11:30; Yermiahu 
(Jeremías) 7:31-32, 19:2, 19:6, 32:35. Sin 
embargo, aunque en algunas versiones el 
término aparece transliterado como Gehena, 
en otras se traduce por infierno. Después del 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

3 

año 638 a.e.c. (antes de la era común) el valle 
de Hinón se convirtió en el lugar utilizado para 
incinerar los desperdicios de Jerusalén. La 
palabra gehena también aparece en el libro 
musulmán, el Corán, como Jahannam o 
Yahannam, el lugar del tormento para los 
pecadores, equivalente islámico del infierno 
cristiano. Está escrito en Ivrim (Hebreos) 
10:39 “Pero nosotros no somos de los que 
retrocedemos para destrucción, sino de los 
que tenemos fe para preservación del alma.” 
(BTX). Este es uno de los puntos centrales en 
los que la misma Escritura nos imparte para 
protección del alma para los que tenemos fe, 
que gracias a nuestro Mashíaj Yeshúa 
nosotros hemos sido alcanzados para 
preservación de nuestra alma y no para 
destrucción eterna, Tehilim (Salmo) 37:20, 
38 “20Porque los pecadores perecerán; los 
enemigos de YHVH en el momento de ser 
honrados y exaltados, han totalmente 
desaparecido como humo”, “38Pero los 
transgresores serán todos destruidos juntos; 
y el remanente del perverso será totalmente 
destruido.” (VIN). 

48:1 “Algún tiempo después le dijeron a 
Yosef: “Tu padre está enfermo”. Así que 
tomó consigo a sus dos hijos, Menasheh y 
Efraím.” – Este es un tiempo en el que 
podemos considerar que la edad y el 
deterioro de la casa de Yaakov está en sus 
momentos cruciales. Es cuando a través del 
mensaje de restauración a la casa de Yosef, 
que es casa de Efraím, se está trayendo a 
todos los hijos de Israel, nacidos de madres 
egipcias. Yeshaiahu (Isaías) 54:1 “¡Alégrate, 
oh estéril, tú que nunca has dado a luz! Grita 
de gozo, tú que nunca tuviste dolores de parto. 
Porque más son los hijos de la dejada que los 
de la desposada” –dijo YHVH.” (VIN). 

48:2 “Cuando le dijeron a Yaakov: “Tu hijo 
Yosef ha venido a verte”, Israel hizo 
acopio de fuerzas y se sentó en la cama.” 
– En los momentos de más aflicción y 
angustia para Israel, a punto de desfallecer 
completamente, vendrá el Mashíaj Yeshúa y 
lo hará levantar nuevamente, Yermiahu 
(Jeremías) 23:5-6 “He aquí, los días vienen, 
"dice YHVH," cuando Yo levantaré una rama 
justa de David. Él un Rey Reinará y 

comprenderá, Él ejecutará juicio y rectitud en 
la tierra. En sus días Yehúdah será salvado, 
Israel vivirá en seguridad, y El Nombre dado 
a Él será: YHVH Tzidkenu [YHVH nuestra 
justicia].” (BKIM); 2 Corintios 5:21 “Al que no 
conoció pecado, por nosotros lo hizo pecado, 
para que nosotros llegáramos a ser justicia de 
Dios en Él” (VIN). 

48:3-4 “Y Yaakov le dijo a Yosef: “'El-
Shadai el Poderoso Omnipotente se me 
apareció en Luz en la tierra de Kenaan, y 
me bendijo, y me dijo: “Te haré fértil y 
numeroso; te convertiré en una 
comunidad de pueblos; y le asignaré esta 
tierra a tu linaje venidero como posesión 
perpetua” – El momento en que YHVH da 
estas palabras a Yaakov es en Bereshit 
(Génesis) 35:11 “Después le dijo Elohim: Yo 
soy ’El- Shadai: Fructifica y multiplícate. Una 
nación y una congregación de naciones 
procederá de ti, y reyes saldrán de tus lomos.” 
(BTX). Él ya tenía once hijos varones y a Dina. 
Solo faltaba Biniamín. Sin embargo, Yaakov 
entendió muy bien las palabras del Eterno y 
esta es una poderosa razón para adoptar dos 
hijos más, a Efraím y a Manases. 

48:5 “Ahora tus dos hijos, que te nacieron 
en la tierra de Egipto antes de que yo 
viniera a ti en Egipto, son míos; Efraím y 
Menasheh serán tan míos como Reuven y 
Shimeon lo son.” – Esta adopción tiene una 
trascendencia tan elevada, convirtiéndose en 
inverosímil para nuestros hermanos judíos e 
ingrediente perfecto del celo que habría de 
venir sobre ellos en estos últimos tiempos. 
Estos descendientes de Yosef nacidos en 
Egipto ahora, no solo pasarían a ser hijos 
legítimos, sino que uno de ellos recibiría la 
primogenitura y así la doble porción de 
bendición, como dice Rab Shaul en 
Romanos 8:15 “Porque no recibieron ruaj de 
esclavitud para traerlos otra vez a tener 
temor; por el contrario, ustedes recibieron el 
Ruaj que nos hace hijos, y por el poder del 
cual gritamos: "¡Abba!" (Esto es: "¡Amado 
Padre!")” (BKIM). Yeshúa, como 
descendiente directo de Yehúdah, viene a 
recoger a sus hermanos descendientes 
directos de Yosef. Esto es a Efraím y 
Manases, conocidos como la Casa de Efraím, 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

4 

quien es a su vez poseedor de la 
primogenitura, Yermiahu (Jeremías) 31:9 
“Ellos salieron gimiendo y Yo los traigo de 
vuelta con consolación. Causándolos alojarse 
por arroyos de agua sobre sendas allanadas. 
Porque Yo soy un Padre para Israel, y Efraím 
es mi primogénito.” (BKIM), Divré Álef (1 
Crónicas) 5:1-2 “Los hijos de Reuven el 
primogénito de Israel – él fue el primogénito, 
pero como él profanó la cama de su padre, su 
primogenitura fue dada a los hijos de Yosef el 
hijo de Israel, pero no de tal manera para que 
él fuera considerado en la genealogía como 
el primogénito”. 2Pues Yehúdah se hizo más 
grande que sus hermanos, puesto que la 
autoridad vino de él; no obstante, la 
primogenitura fue a Yosef.” (BKIM). 
 
48:8 “Notando a los hijos de Yosef, Israel 
preguntó: “¿Quiénes son estos?” – Aquí 
surge zuna inquietud, Si Yaakov estaba casi 
ciego como dice el versículo 10 ¿cómo es que 
aquí “los ve”? De esto podemos inferir la 
visión profética que Yaakov tuvo en ese 
momento de los hijos de Yosef, percibiendo 
como de forma inusual pero también de 
manera profética, Yaakov los bendice 
cruzando sus manos. Lo que queremos 
resaltar de este verso es la pregunta 
“¿Quiénes son estos?”, pues el profeta Isaías 
nos confirma que la respuesta a esta 
pregunta aún sigue pendiente, Yeshaiahu 
(Isaías) 49:18-22 “Levanten los ojos, y miren 
alrededor: Todos ellos se están reuniendo y 
viniendo a ti. YHVH jura: "Tan cierto como Yo 
vivo, los usarás a todos como joyas, te 
adornarás con ellos como una novia." 
19Porque tus lugares desolados y ruinas, y tu 
tierra devastada estará muy apretada para 
aquellos que habitan en ella; tus devoradores 
se irán muy lejos. 20El día vendrá cuando los 
hijos nacidos cuando tú estabas de luto te 
dirán: "¡Este lugar está muy apretado para mí! 
¡Dame espacio, para que pueda habitar! 
21Entonces te preguntarás en tu corazón: 
"¿Quién me engendró estos para mí? Yo he 
estado guardando luto sola por mis hijos, 
como exilada, vagando de aquí para allá; 
¿quién ha criado a estos? Yo fui dejada sola, 
así que ¿de dónde han venido estos? 22Así 
dice YHVH, aun YHVH: “Haré señales a las 

naciones alzando mi bandera para las islas. 
Ellos traerán a sus hijos en su pecho, y 
cargarán a tus hijas en sus hombros.” (BKIM). 
Según el rabino Adina Bar Shalom hay una 
relación entre Yeshaiahu (Isaías) 49:21 y 
Bereshit (Génesis) 48:8. Según la segunda 
regla de interpretación exegética, el guezeráh 
shaváh, en hebreo similitud de expresiones, 
en el que se hace una analogía entre dos 
textos separados sobre la base de una frase, 
palabra o raíz similar, en este texto podemos 
ver esa relación. En los últimos tiempos Israel 
hará la misma pregunta otra vez: “¿Quiénes 
son estos y de dónde han venido?” De todas 
las naciones de la tierra vendrán personas 
para unirse al pueblo de Israel. Estas 
personas son hijos de Ben Yosef, discípulos 
de Yeshúa el Mesías. La palabra “hijo” 
significa también “seguidor” o “discípulo”, 
como lo refirió nuestro Adón Yeshúa,  
Yojanán (Juan) 21:5 “Entonces Yeshúa les 
dijo: “Hijitos, ¿no tienen nada de comer?” 
Ellos le contestaron: “No”.” (VIN). En los 
últimos tiempos Yeshúa se va acercando a 
Israel con sus hijos que han nacido de nuevo 
entre los gentiles. Vendrán de todas las 
naciones, tribus, pueblos y lenguas para 
unirse totalmente al pueblo de Israel. La 
nación de Israel hará la misma pregunta: 
“¿Quiénes son estos, y de dónde han 
venido?”. No podrá creer lo que ven sus ojos. 
¡Tantos hijos de Israel de entre los gentiles!” 
Está escrito Yeshaiahu (Isaías) 49:5-6 “Pero 
ahora YHVH dice – El me formó en el vientre 
para ser su siervo, para traer a Yaakov de 
regreso a Él, y hacer que Israel se reúna con 
Él, así que yo seré reunido y glorificado 
delante de YHVH, y mi Elohim será mi fuerza 
– 6Él ha dicho: "Es gran cosa que tú seas mi 
siervo para establecer las tribus de Yaakov y 
recuperar la dispersión de Israel. Yo te he 
dado a ti por Pacto a un pueblo, Yo también 
te haré luz para las naciones, para que mi 
salvación se difunda hasta los confines de la 
tierra.” (VIN). Según este texto, la misión del 
Mesías es de imprescindible cumplimiento, 
restaurar a las doce tribus de Israel, traerlas 
a su propia tierra, recogiendo todo disperso 
de entre las naciones que está asimilado 
hasta el tuétano de los huesos. Este es el 
fundamento de las raíces hebreas y el 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

5 

entendimiento de Las Dos Casas de Israel, 
Yehúdah y Efraím. Si esto no sucede, Yeshúa 
sería un falso profeta de Israel y nosotros 
habríamos creído en vano. Yeshúa mismo lo 
establece en: Matitiahu (Mateo) 15:24 “Y 
respondiendo dijo: “A mí no me han enviado 
sino a las ovejas perdidas de la casa de 
Israel”” (VIN). Está escrito en la misma 
profecía de Yeshaiahu (Isaías) 49:12 
“Contemplen, estos vienen desde lo lejos, y 
estos desde el norte, algunos desde el oeste 
y algunos desde la tierra del Sinim”. Y en 
Hitgalut (Apocalipsis) 7:9, 13-14 “9Después 
de esto miré, y vi una gran multitud, que 
nadie podía contar, de todas las naciones, 
tribus, pueblos y lenguas, de pie delante del 
trono y delante del Cordero, vestidos con 
vestiduras blancas y con palmas en las 
manos”; “13Y uno de los ancianos habló 
diciéndome: Estos que están vestidos con 
vestiduras blancas, ¿quiénes son y de 
dónde han venido? 14Y yo le respondí: 
Señor mío, tú lo sabes. Y él me dijo: Estos son 
los que vienen de la gran tribulación, y han 
lavado sus vestiduras y las han 
emblanquecido en la sangre del Cordero.” 
(BTX). 
 
48:9 “Y Yosef le dijo a su padre: “Estos 
son mis hijos, que Elohim me ha dado 
aquí”. Y él dijo: “Tráemelos, para 
bendecirlos”.” – De esta misma manera 
Yeshúa El Mashíaj manifiesta su paternidad 
sobre nosotros. 

1. Porque le fueron dados “aquí, en Egipto”. 
Yojanán (Juan) 17:6 “Yo di Tu Nombre a 
conocer a la gente que me diste del 
mundo. Ellos eran tuyos, Tú me los diste, 
y han guardado tu Palabra”. (BKIM) 

2. Porque El y el Padre UNO son. Yojanán 
(Juan) 14:10 “¿Tú no crees que Yo estoy 
unido con el Padre, y el Padre unido 
conmigo? Lo que les estoy diciendo, no lo 
digo de mi propia iniciativa, sino el Padre 
que vive en mí está haciendo sus   propias 
obras.” (BKIM). Esto es confirmado 
cuando Yeshúa dice: Yojanán (Juan) 
14:18 “No los dejaré huérfanos; volveré a 
ustedes.” (VIN). 

Segunda aliáh, 48:10-16 

48:10 “Para entonces los ojos de Israel 
estaban nublados por la edad; no podía 
ver. Así que [Yosef] se los acercó, y él los 
besó y los abrazó.” – Yeshúa es el único 
encargado de acercar a los hijos de Yaakov 
“Israel”. Solo de Él es el “Ministerio de la 
Reconciliación” y a quienes Él se los haya 
delegado. Este acercamiento tiene unas 
características especiales y debe ser visto 
desde diferentes perspectivas de alcance: 

1. El evento final es protagonizado por dos 
de sus hijos “IEHUDAH Y EFRAIM”. 

2. “Yehúdah” Cabeza de la casa del Sur, dos 
tribus Yehúdah y Biniamín, hoy los 
conocemos como Los Judíos, nuestros 
hermanos amados, velados hasta que 
entre la plenitud de los gentiles: “Efraím”. 
Pero cuidado, ¿cuáles judíos? Romanos 
2:28-29 “Pues el judío genuino, no es el 
que simplemente es Judío externamente; 
la circuncisión verdadera no es sólo 
externa y física. Pero, el judío genuino es 
el que lo es interiormente; y la circuncisión 
verdadera es del corazón, en el ruaj, no en 
la letra; así que, su alabanza no viene de 
los hombres, sino de YHVH”. 

3. “Efraím” Cabeza de la Casa del Norte; Las 
diez tribus dispersas en el 722 AC. Todos 
aquellos que poseen el ADN de Israel, 
principio fundamental del evangelio de 
salvación como se referencia en Yaakov 
(Santiago) 1:1 y en Kefa Álef (1 Pedro) 
1:1. Lo anterior fue “Reemplazado” por “la 
iglesia de los gentiles”. Con esto no 
estamos descartando gente de las 
naciones que corresponde a la “población 
mixta” o a los extranjeros. Yeshaiahu 
(Isaías) 56:6-7a “Y   los extranjeros que 
se unen a YHVH para servirle, para amar 
El Nombre de YHVH, y para ser sus 
obreros, todos los que guardan Shabat y 
no lo profanan, y se mantengan firmes a 
mi Pacto, Yo los traeré a mi Monte 
Kadosh”. (BKIM) 

Este entendimiento profético nos lo muestra 
la parábola del hijo pródigo que se encuentra 
en Hilel (Lucas) 15:11-32, con una objetividad 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

6 

plena del propósito de YHVH para los dos 
hijos. “Yehúdah y Efraím”. Disfruta el 
entenderla con mayor plenitud. Te invitamos 
a que la leas y pienses en Efraím, quien 
representa al “hermano menor” en su retorno 
a la casa de Nuestro Abba Kadosh. En 
Yejezkel (Ezequiel) 37:15-28 “La palabra de 
YHVH vino a mí: "Tú, Ben-Adam, toma un 
palo y escribe en él: 'Para Yehúdah y aquellos 
unidos con él entre los hijos de Israel.' Toma 
otro palo y escribe en él: 'Por Yosef, el palo 
de Efraím y a toda la casa de Israel que 
pertenece a él.' Finalmente, tráelos juntos a 
un solo palo, para que se conviertan en uno 
en tu mano. Cuando los hijos de tu pueblo te 
pregunten qué quiere decir todo esto, diles 
que YHVH dice esto: 'Yo cogeré el palo de 
Yosef, el cual está en la mano de Efraím, 
junto con las tribus de Israel, que están unidas 
con él, y las pondré juntas con el palo de 
Yehúdah y los haré un solo palo, para que se 
hagan uno en mi mano.' Los palos donde tú 
escribes estarán en tu mano mientras ellos 
miran. Entonces diles a ellos que YHVH 
Elohim dice: 'Yo cogeré la casa de Israel de 
entre las naciones adonde han ido y los 
juntaré de todos los lados y los traeré de 
regreso a su propia tierra. Yo los haré una 
nación en La Tierra, sobre las montañas de 
Israel; y un rey será rey para todos ellos. 
Nunca más serán dos naciones, y nunca más 
estarán divididos en dos reinos. "Ellos nunca 
más se profanarán a sí mismos con sus ídolos, 
Yo los libraré de todas sus transgresiones con 
las que han pecado, y Yo los salvaré de todos 
los lugares donde han estado viviendo y 
pecando; y Yo los lavaré, para que sean mi 
pueblo, y Yo sea su Elohim. Mi siervo David 
será rey sobre ellos, y todos ellos tendrán un 
Pastor; ellos caminarán en mis ordenanzas y 
guardarán y observarán mis juicios. Ellos 
habitarán en La Tierra que Yo di a Yaakov mi 
siervo, donde sus padres vivieron; ellos 
habitarán allí – ellos, sus hijos, y sus nietos 
para siempre; y David mi siervo será su 
gobernante para siempre. Yo haré un Pacto 
de Shalom con ellos, un Pacto eterno. Yo les 
daré a ellos, aumentaré sus números, y 
pondré mi Lugar Kadosh entre ellos para 
siempre. Mi Tabernáculo estará con ellos; Yo 
seré su Elohim, y ellos serán mi pueblo. Las 

naciones sabrán que Yo soy YHVH, quien 
aparta a Israel como Kadosh, cuando mi 
Lugar Kadosh esté con ellos para siempre”. 
(BKIM). Existe en este tiempo un afán errado 
en querer ser aceptados por nuestros 
hermanos judíos. Sin embargo, es importante 
entender que no es el tiempo. Cada vez 
estamos más cerca del poderoso y gran 
momento de la venida del Mashíaj. Será ahí y 
no antes. Es importante poner esta realidad 
sobre la mesa. Pues muchos, cayendo en ese 
enamoramiento por todo lo judío llegan hasta 
a querer agradar a los hombres. Y 
enamorarse de lo judío no está mal, siempre 
y cuando mantengamos nuestra identidad 
como israelitas y como hebreos, sin renunciar 
al Dador de la Vida Yeshúa HaMashíaj, o 
creyendo en ÉL, pero en secreto. Yojanán 
Álef (1Juan) 2:23 “Todos los que niegan al 
Hijo, están también sin el Padre, pero la 
persona que reconoce al Hijo, también tiene 
al Padre”. (VIN). El Dr. Ketriel Blad comenta: 
“Alguno dirá: “No necesito confesar a Yeshúa 
para hacer la conversión con un rabino. 
Puedo creer en Yeshúa en mi interior y seguir 
siendo su discípulo en secreto. Así llegaré a 
ser aceptado en el mundo judío.” Necio, 
¿cómo no vas a confesar el nombre de Aquél 
que no tuvo vergüenza de ti y sufrió 
públicamente desnudo sobre el madero para 
así confesar que te ama? ¿Cómo no vas a ser 
fiel al que viene a gobernar en Israel? ¿Cómo 
crees que vas a poder vivir en secreto con tu 
fe? ¿Cómo vas a esconder tu luz y no 
alumbrar delante de todos? Yeshúa dijo en 
Mateo 10:32-33: “Por tanto, todo el que me 
confiese delante de los hombres, yo también 
le confesaré delante de mi Padre que está en 
los cielos. Pero cualquiera que me niegue 
delante de los hombres, yo también lo negaré 
delante de mi Padre que está en los cielos.” 
En la CONFESIÓN del nombre de Yeshúa 
está la salvación, como está escrito en 
Romanos 10:9-10: “que, si confiesas con tu 
boca a Yeshúa por Señor, y crees en tu 
corazón que Elogió le resucitó de entre los 
muertos, serás salvo; porque con el corazón 
se cree para justicia, y con la boca se confiesa 
para salvación.” En 1 Juan 4:1-3 está escrito: 
“Amados, no creáis a todo espíritu, sino 
probad los espíritus para ver si son de Elohim, 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

7 

porque muchos falsos profetas han salido al 
mundo. En esto conocéis el Espíritu de 
Elohim: Todo espíritu que confiesa que 
Yeshúa Ha ‘Mashíaj ha venido en carne, es 
de Elohim; y todo espíritu que no confiesa a 
Yeshúa, no es de Elohim; y este es el espíritu 
del anti-mesías, del cual habéis oído que 
viene, y que ahora ya está en el mundo.” En 
1 Juan 4:15 está escrito: “Todo aquel que 
confiesa que Yeshúa es el Hijo de Elohim, 
Elohim permanece en él y él en Elohim.” 
Amado hermano que en estos momentos 
estás volviendo a casa, escucha bien: ¡No 
puedes dejar de confesar a Yeshúa si 
quieres permanecer en el Elohim de Israel! 
En tu confesión está el poder. En la confesión 
del Nombre de Yeshúa y en guardar sus 
mandamientos está tu salvación y la vida 
eterna. No lo niegues ni le ocultes, por nada 
en el mundo. Este mundo pasará, pero 
Yeshúa es el Señor para siempre y pronto se 
sentará en su trono juzgando las doce tribus 
de Israel. ¡No falles ahora cuando más 
necesitas confesar Su nombre! 

48:11 “E Israel le dijo a Yosef: “Nunca 
esperaba volver a verte, y ahora Elohim 
me ha permitido ver a tus hijos también”” – 
Israel no espera volverá a ver el rostro de 
Yeshúa. Pero la gran verdad es que ¡Yeshúa 
Vive! ¡Yeshúa Triunfó! Yeshúa hoy gobierna 
y ya estableció su pueblo, “un solo pueblo”. 
Israel no solo lo verá a ÉL, sino que, a sus 
hijos, también los verá, la casa de Efraím, el 
hermano que se perdió. Y que, para los judíos 
de hoy, esto es solo una historia. Sin embargo, 
todas las profecías del regreso de Efraím 
están en pleno cumplimiento. Efesios 2:11-
14 “Por tanto, recuerden que, en otro tiempo 
a ustedes, los gentiles en la carne, los 
llamaban incircuncisión los de la llamada 
circuncisión que se hace con mano en la 
carne. Y acuérdense de que en aquel tiempo 
estaban sin el Mashíaj, apartados de la 
ciudadanía de Israel y ajenos a las alianzas 
de la promesa, estando sin esperanza y sin 
Elohim en el mundo. Pero ahora en el Mashíaj 
Yeshúa, ustedes que en otro tiempo estaban 
lejos se han acercado por la sangre del 
Mashíaj. Porque él es nuestra paz, que de 
ambos nos hizo uno. Él derribó en su carne la 

barrera de división, es decir, la hostilidad;” 
(VIN). 
48:12 “Entonces Yosef los sacó de entre 
sus rodillas y se postró en la tierra.” – Los 
hijos de Yosef, que tenían más de veinticinco 
años en ese momento, fueron introducidos 
entre las rodillas de Yaakov y luego retirados. 
Al igual que el acto de juramento; poniendo la 
mano bajo el muslo, es un eufemismo para el 
acto mismo de tocar el miembro circuncidado, 
“señal del pacto”. Esto constituía un acto 
oficial de adopción, mientras una mujer 
adoptaba de sus siervas en el momento del 
parto recibiendo la criatura en sus rodillas; 
aquí Yaakov al hacer contacto entre sus 
piernas con los muchachos, fue como si los 
dos hubieran salido directamente de sus 
lomos. Así llegaron a ser legalmente sus hijos, 
con plenos derechos dentro de Israel, al igual 
que Reuvén y Shimón. Este acto impactó 
tanto a Yosef, que se inclinó y adoró al Padre 
Eterno. Los versos 9 al 12 muestran la 
adopción de estos hijos dentro de Israel y los 
versículos 13 al 22 hablan de la bendición que 
estos recibieron de su padre Yaakov. No 
podemos olvidar que Efraím posee los 
derechos de primogenitura. Yermiahu 
(Jeremías) 31:9 “Vendrán con llanto, y con 
compasión los guiaré. Los conduciré a los 
arroyos de aguas, por un camino parejo 
donde no tropezarán. Porque yo soy siempre 
un Padre para Israel, Efraím es mi 
primogénito”.” (VIN). 

48:13-14 “Yosef los tomó a los dos, a 
Efraím con la mano derecha –a la izquierda 
de Israel– y a Menasheh con la mano 
izquierda –a la derecha de Israel– y se los 
acercó. Pero Israel alargó su mano 
derecha y la puso sobre la cabeza de 
Efraím, aunque era el menor, y su mano 
izquierda sobre la cabeza de Menasheh 
cruzando así las manos -aunque 
Menasheh era el primogénito-” – La mano 
derecha representa al Mesías, y es el 
miembro que representa la autoridad. La 
mano del Mesías está sobre Efraím, aunque 
haya sido esparcido entre las naciones. Esa 
mano le está haciendo volver a casa ahora 
mismo. El espíritu profético de Yaakov 
activado en ese momento a plenitud, 
establece la grandeza del menor sobre el 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

8 

mayor; cuando cruza sus manos adrede, 
formando una “X”, este símbolo en el hebreo 
arcaico que fue usado para escribir La Toráh, 
representa la letra Tav y es la última del 
alefato hebreo. Significa: Sello, pacto y señal. 
Manifestando que Yeshúa es, el sello y el 
pacto. Ivrim (Hebreos) 12:2 “Puestos los 
ojos en el Iniciador y Consumador de esa 
confianza, Yeshúa”. Verso que nos ubica en 
una de las variantes de mayor valor al llegar 
a las Raíces Hebreas, sacando al Mashíaj del 
exponente griego como el principio y el fin, 
el alfa y la omega, primero y último, forma 
filosófica que determina un principio y un fin 
de Yeshúa. Esto implica una diferencia en el 
SER de Yeshúa con respecto a la Eternidad 
de Él, como YHVH “Yeshúa es YHVH 
Salvando”. Es difícil entender ¿Cómo 
nuestros hermanos mesiánicos por 
denominación repiten en cada Pesaj (pascua) 
las mismas afirmaciones y no logran 
reconocer que YESHÚA ES YHVH? Al ir 
finalizando el seder de Pesaj hay cuatro 
afirmaciones basadas en Shemot (Éxodo) 
12:12 “Porque esa noche, Yo pasaré por la 
tierra de Egipto y mataré a todos los 
primogénitos en la tierra de Egipto, ambos 
hombres y animales; y Yo ejecutaré juicio 
contra todos los dioses de Egipto; Yo soy 
YHVH”. Las afirmaciones que hace el líder de 
la celebración salen de este pasaje y todos 
los asistentes contestan de forma implícita 
“que es El mismo YHVH quien los salva” “YO 
Y NO OTRO” en cuatro oportunidades lo 
decimos ¿Y por qué no es posible asimilar 
esto como una verdad absoluta? ¿O será que, 
es necesario que vivan lo que Tomas 
experimentó personalmente? Yojanán 
(Juan) 20:27-28 “Entonces le dijo a Tomas: 
"Pon tu dedo aquí, mira mis manos, pon tu 
mano en mi costado. Que no te falte la 
confianza, sino: ¡ten confianza!"… Tomas le 
respondió: "¡Mi Adón y mi Elohim!””. (VIN). La 
X también simboliza el madero donde Yeshúa 
fue colgado. Y ponemos a criterio de ustedes 
el apreciar este evento, como el cumplimiento 
de la profecía de la unión de las dos casas, 
Efraím y Yehúdah, puesto que en él se ve 
claramente el cruce o simple unión de dos 
maderos, uno el que cargo Yeshúa. Él cargó 
una estaca, palo o madero, hasta el lugar de 

la ejecución. Yojanán (Juan) 19:17 
“Llevando la estaca Él mismo salió al lugar 
llamado Calavera” (en arameo, Gúlgota). Y lo 
esperaba otro madero como dice, Devarim 
(Deuteronomio) 21:22 “Si alguno ha 
cometido un crimen capital y el juicio de 
muerte está sobre él, él es puesto a muerte y 
luego colgado de un árbol”. Todo esto nos 
permite apreciar detalles valiosos: 

1. La Toráh con respecto a la ejecución tiene 
la palabra árbol -  עץ - como instrumento 

de ejecución ordenado. (Este árbol podría 
ser la higuera que el mismo maldijo por no 
encontrar fruto en ella Matitiahu (Mateo) 
21:19) y podría representar a Yehúdah. 
Fue este en el que pusieron la frase en 
tres idiomas “Yeshúa de Nazaret el Rey de 
los judíos”. 

2. Yeshúa cargo otro madero hasta el lugar 
de la ejecución. Y este representaría las 
ramas injertadas de Efraím. Romanos 11. 
Y nuestro planteamiento (que dejamos a 
tu criterio) seria que justo en su ejecución 
se cumplió Yejezkel (Ezequiel) 37:16-19 
“Hijo de hombre, toma ahora un palo y 
escribe en él: Para Judá, y para los hijos 
de Israel, sus compañeros. Toma después 
otro palo, y escribe en él: Para José, palo 
de Efraín, y para toda la casa de Israel, 
sus compañeros. Júntalos luego uno con 
otro como un solo palo, para que se unan 
en tu mano. Y cuando los hijos de tu 
pueblo te pregunten diciendo: ¿No nos 
dirás qué quieres significar con eso?, 
diles: Así dice Adonai YHVH: He aquí, Yo 
tomo el palo de José que está en la mano 
de Efraín y las tribus de Israel sus 
compañeros, y los pondré junto con el palo 
de Judá, y haré de ellos un solo palo, y 
serán uno en mi mano”. (BTX) 

3. Desde el momento que esos dos maderos 
se unieron, se estableció la inserción en 
contra de naturaleza. Romanos 11:24a 
“Porque si tú fuiste cortado del que por 
naturaleza es olivo silvestre, y contra 
naturaleza fuiste injertado en el buen 
olivo”. Además, sus manos clavadas a 
ellos fueron un solo palo en su mano. 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

9 

Yejezkel (Ezequiel) 37:19. El hecho de 
conocer este pasaje simbolizado en la 
imagen famosa que sostiene esos dos 
maderos, no nos permite ver con facilidad 
que este evento ya se estableció y que la 
biblia lo describe claramente cómo 
pasado, ¡que ya aconteció! Efesios 2:13-
14 “Pero ahora en el Mashíaj Yeshúa, 
ustedes que en otro tiempo estaban lejos 
se han acercado por la sangre del 
Mashíaj. Porque él es nuestra paz, que de 
ambos nos hizo uno. Él derribó en su 
carne la barrera de división, es decir, la 
hostilidad” 

4. Entonces es necesario reconocer la 
diferencia de ese “único pueblo”. Mientras 
que los judíos (Yehúdah) se han dedicado 
exclusivamente a La Toráh sin Yeshúa en 
mente, nosotros por nuestro lado (Efraím), 
solo permanecíamos en la Fe en Yeshúa 
sin aceptar la obediencia a La Toráh. 
Surge hoy, por revelación ese pueblo 
“ÚNICO” Hitgalut (Apocalipsis) 14:12 
“Aquí es donde la perseverancia es 
necesaria   por   parte de los Kedoshim   de 
YHVH, aquellos que observan sus 
mandamientos y ejercitan la llenura de fe 
de Yeshúa”. 

5. En este poderoso evento de la muerte del 
Mashíaj, hubo la reconciliación de los dos 
hermanos con su Padre. Efesios 2:16-19 
“Para así, reconciliar para YHVH, ambos 
pueblos en un sólo cuerpo, siendo 
ejecutado como un criminal, entonces 
mató en sí mismo esa enemistad. 
También cuando vino, El anunció como 
Buenas Noticias, Shalom a ti que estás 
lejos, y Shalom a aquellos que están 
cerca, noticias, que por medio de Él 
ambos tenemos acceso en un Ruaj al 
Padre. Así que, entonces, ya no son 
extranjeros ni desconocidos. Por el 
contrario, ustedes son conciudadanos con 
el pueblo de YHVH y miembros de la 
misma familia de YHVH”. 

 
48:15-16 “Y bendijo a Yosef, diciendo: “ha’ 
Elohim en cuyos caminos anduvieron mis 
padres Avraham y Itzjak, ha’ Elohim que ha 
sido mi pastor desde mi nacimiento hasta 

este día, el Mensajero que me ha rescatado 
de todo mal, bendiga a los muchachos. En 
ellos se recordará mi nombre, y los 
nombres de mis padres Avraham y Itzjak, 
y que ellos lleguen a ser grandes 
multitudes sobre la tierra”” –Gracias a 
Ivrim (Hebreos) 11:21 aprendemos el gran 
valor que esta bendición ha tenido en la 
historia de Israel, así como la perdurabilidad 
de ella, generación tras generación en todos 
los lugares de la tierra, donde un 
descendiente de Israel permanezca hasta 
este día, y que aun sin saber, se ha de 
manifestar hasta la venida del Mashíaj 
Yeshúa, para grandeza y testimonio de la 
fidelidad de YHVH TZEVAOT. Ivrim 
(Hebreos) 11:21 “Por la confianza Yaakov, 
cuando estaba muriendo, bendijo a cada uno 
de los hijos de Yosef, y apoyándose en su 
bastón se inclinó reverentemente en oración”. 
 
 

Tercera aliáh, 48:17-22 

48:17 “Cuando Yosef   vio   que   su   padre 
estaba poniendo su mano derecha sobre 
la cabeza de Efraím, pensó que se había 
equivocado; así que tomó la mano de su 
padre para moverla de la cabeza de Efraím 
a la de Menasheh.” – Esto nos muestra que 
hay un plan divino que está por encima del 
orden natural y que el cumplimiento profético 
está por encima de los deseos personales. 

48:19 “Pero su padre objetó, diciendo: “Lo 
sé, hijo mío, lo sé. Él también llegará a ser 
un pueblo, y también será grande. Pero su 
hermano menor será más grande que él, y 
su linaje será suficientemente numeroso 
para formar naciones”. – Después de ver y 
conocer con toda claridad el plan de YHVH 
para Israel, y el orden que le impuso a cada 
uno de los eventos, podemos ver 
exclusivamente en este pasaje que Efraím, el 
más pequeño y siendo el último de los hijos 
de Israel (por adopción), se convierte en el 
primogénito. Es el cumplimiento de Matitiahu 
(Mateo) 20:15-16 “¿No tengo yo el derecho 
de hacer lo que quiera con lo que me 
pertenece? ¿O te duele mi generosidad?' Así, 
los últimos serán los primeros y los primeros 
últimos”.  



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

10 

48:20 “Así los bendijo aquel día, diciendo: 
“Por medio de ustedes invocará Israel   las 
bendiciones, diciendo: Que Elohim te 
haga como a Efraím y Menasheh”. Así 
puso a Efraím antes de Menasheh” – 
“Yesimjá Elohim keEfraím vejiMenashéh” 
 En el ejemplo de .(יְשִמְךַָאֱלֹהִים,ַכְאֶפְרַיִםַוְכִמְנַשֶה)

vida que La Toráh nos da acerca de la 
relación de estos dos jóvenes, tenemos 
algunos aspectos a resaltar: 

1. La Toráh no nos muestra disgusto entre 
ellos a pesar de poner al menor arriba del 
mayor. 

2. Nunca permitieron que el ambiente hostil 
de Egipto, ávido de paganismo, brujería, 
idolatría y gran politeísmo, atentara con la 
educación recibida por parte de su padre 
Yosef con respecto a La Toráh 
(instrucciones) que fue dada a los suyos. 

3. A pesar de no haber nacido en la Tierra 
Prometida su enfoque y deseo siempre 
estuvo en regresar a la heredad que 
YHVH había establecido para ellos. Y esto 
es notorio pues ninguno de ellos ni de sus 
familias tuvo objeción al salir de Egipto en 
el tiempo de la gran liberación por mano 
de Moshé.  

Ellos dos son un gran ejemplo para todos los 

hijos de Israel. 

48:22 “Además, Yo te estoy dando un 
shejem [hombro, parte, cerro, ciudad de 
Shejem] más que a tus hermanos; yo la 
capturé de los Emori con mi espada y arco.” 
– Aquí encontramos una información muy 
valiosa, que confirma la grandeza de Yosef y 
su descendencia especialmente por la línea 
de Efraím por encima de todos sus hermanos, 
y es la de darle una porción más o doble 
herencia. Acto que confirma su primogenitura. 
Devarim (Deuteronomio) 21:17 “No, él tiene 
que reconocer como primogénito al hijo de la 
esposa aborrecida por darle una doble 
porción de todo lo que posee, porque él es los 
primeros frutos de su hombría, el derecho de 
primogénito es de él.” Lo interesante es que 
esta porción es la tierra o ciudad de Shejem, 
de la cual hemos aprendido que posee un 

significado que podemos asociar con el 
sacrificio del Mashíaj Yeshúa, puesto que 
Shejem quiere decir (espalda, entre hombros, 
lugar de carga) especial pertenecía para 
Efraím hasta el día de hoy, y que es esta 
porción, “el sacrificio del Mashíaj”, el que le da 
valor a nuestra adopción como hijos de Israel. 
Yojanán (Juan) 4:5-6a “Llegó a un pueblo en 
Shomron llamado Shejem, cerca del campo 
que Yaakov había dado a su hijo Yosef. El 
pozo de Yaakov estaba allí”. Yeshúa (Josué) 
24:32 “Los huesos de Yosef, los cuales los 
hijos de Israel habían traído de Egipto, 
sepultaron en Shejem, en la parcela de tierra 
que Yaakov había comprado de los hijos de 
Hamor el padre de Shejem por cien piezas de 
plata; y se hicieron posesión de los hijos de 
Yosef”. El Dr. Ketriel Blad hace un excelente 
resumen y apreciación profética: “Desde su 
primera venida el Mesías ha estado buscando 
las ovejas perdidas de las dos casas. Esa fue 
la razón por la que tenía que pasar por 
Shomrón (Samaria), según está escrito en 
Juan 4:4: “Y tenía que pasar por Shomrón.” El 
Mesías se fue a un lugar clave en la historia 
de Israel y en el plan de salvación del Eterno, 
al territorio de Sicar, que es lo mismo que 
Shejem. Shejem fue una ciudad de refugio en 
el territorio de la tribu de Efraím, cf. Josué 
20:7; 21:21; 1 Crónicas 6:67. Allí fue dividido 
el reino. Shejem fue la primera capital del 
reino del norte, 1 Reyes 12:25. Allí vivían los 
samaritanos, que son una mezcla entre los 
pocos sobrevivientes de las tribus del norte, y 
los pueblos gentiles que el rey de Asiria trajo 
a la tierra, después de la destrucción del reino 
de Israel. 2 Reyes 17:24, 29. Los samaritanos 
son los únicos descendientes de la casa de 
Efraím que no han perdido su identidad 
israelita, como está escrito en Juan 4:12: 
“¿Acaso eres tú mayor que nuestro padre 
Yaakov, que nos dio el pozo del cual bebió él 
mismo, y sus hijos, y sus ganados?” La mujer 
samaritana llamó a Yaakov “nuestro padre”. 
Este pueblo era parte del plan de salvación 
del Eterno, por ser descendientes de Yaakov, 
y por eso el Mesías tenía que pasar por allí 
para buscar y salvar lo que se había perdido. 
En Juan 4:6-7 está escrito: “y allí estaba el 
pozo    de    Yaakov.    Entonces    Yeshúa, 
cansado    del    camino, se sentó junto al pozo. 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

11 

Era como la hora sexta. Una mujer de 
Shomrón viene a sacar agua, y Yeshúa le 
dice: Dame de beber.” Este relato se parece 
a Génesis 24 cuando el siervo de Avraham 
fue a buscar una novia para Itzjak. En este 
momento el Mesías se sienta junto al pozo 
porque está buscando su novia también entre 
los samaritanos. Estos samaritanos 
esperaban la salvación por medio del Mesías, 
como está escrito en Juan 4:22, 25-26: 
“Vosotros (los samaritanos) adoráis (con 
vuestros sacrificios) lo que no conocéis (el 
Elohim de Israel); nosotros (los judíos) 
adoramos (con nuestros sacrificios en el 
templo) lo que conocemos, porque la 
salvación viene de los judíos... La mujer le 
dice: Sé que el Mesías viene (el que es 
llamado Cristo); cuando El venga nos 
declarará todo. Yeshúa le dice: Yo soy, el que 
habla contigo. En Juan 4:35 está escrito: 
“¿No decís vosotros: "¿Todavía faltan cuatro 
meses, y después viene la siega”? He aquí, 
yo os digo: Alzad vuestros ojos y ved los 
campos que ya están blancos para la siega.” 
Aquí hay una similitud de expresiones con 
Génesis 48:8 donde dice que Yaakov vio a los 
hijos de Yosef. Los samaritanos son 
descendientes de Yosef y el Mesías los está 
viendo como una cosecha para el reino 
venidero, como está escrito en Juan 4:39-42: 
“Y de aquella ciudad, muchos de los 
samaritanos creyeron en El por la palabra de 
la mujer que daba testimonio, diciendo: Él me 
dijo todo lo que yo he hecho. De modo que 
cuando los samaritanos vinieron a Él, le 
rogaban que se quedara con ellos; y se quedó 
allí dos días. Y muchos más creyeron por su 
palabra, y decían a la mujer: Ya no creemos 
por lo que tú has dicho, porque nosotros 
mismos le hemos oído, y sabemos que éste 
es en verdad el Salvador del mundo.” Yeshúa 
se quedó dos días en Shejem. Estos dos días 
corresponden a los dos mil años que ahora el 
Mesías ha estado buscando en el mundo 
gentil a los descendientes de las doce tribus 
de Israel junto con los demás gentiles, para 
salvarlos. En Hechos 15:14-18 está escrito: 
“Shimón ha relatado cómo Elohim al principio 
tuvo a bien tomar de entre los gentiles un 
pueblo para su nombre. Y con esto 
concuerdan las palabras de los profetas, tal 

como está escrito: DESPUES DE ESTO 
VOLVERE, Y REEDIFICARE EL 
TABERNACULO DE DAVID QUE HA CAIDO. 
Y REEDIFICARÉ SUS RUINAS, Y LO 
LEVANTARÉ DE NUEVO, PARA QUE EL 
RESTO DE LOS HOMBRES BUSQUE AL 
SEÑOR, Y TODOS LOS GENTILES QUE 
SON LLAMADOS POR MI NOMBRE, DICE 
EL SEÑOR, QUE HACE SABER TODO 
ESTO DESDE TIEMPOS ANTIGUOS.” El 
texto que el Nasí Yaakov está citando está 
sacado de Amós 9:11-12. La reedificación del 
tabernáculo de David se refiere a la 
restauración del gobierno de la casa de David. 
Cuando Yeshúa vino por primera vez fue 
iniciada esta obra de reedificación, como está 
escrito en Lucas 1:32-33: “Este será grande y 
será llamado Hijo del Altísimo; y el Señor 
Elohim le dará el trono de su padre David; y 
reinará sobre la casa de Yaakov para siempre, 
y su reino no tendrá fin.” Con esta venida del 
Mesías se abrió la puerta para que los 
gentiles pudieran ser parte del pueblo que ha 
sido tomado para el Nombre del Eterno. La 
palabra griega que ha sido traducida en 
Hechos 15:14, 23 como “de entre” es 
“ex”,1[11] y significa “fuera de”, “salido de”, 
“ex”. Se trata de que los que han creído en el 
Mesías de entre las naciones son ex gentiles. 
Ahora son “pueblo para su Nombre”, es decir, 
ya no son gentiles sino parte del pueblo de 
Israel, cf. Efesios 2:11-22; 3:4-8; 4:17; 1 
Corintios 5:1; 12:2; Revelación 5:9-10.” 

 
 
Cuarta aliáh, 49:1-18 
 
49:1 “Entonces Yaakov llamó a sus hijos y 
dijo: “Reúnanse para decirles lo que les va 
a suceder en días venideros” – Vemos con 
estas palabras de Yaakov que el don 
profético de los patriarcas estaba establecido 
de manera potencial para marcar el destino 
de los doce patriarcas, con respecto a los 
planes del ETERNO para todo Su pueblo. 
 
49:3-4 “Reuvén, tú eres mi primogénito, mi 
fuerza y primicia de mi vigor, superior en 
rango y superior en honor. Inestable como 
el agua, no superarás más; porque cuando 
te subiste a la cama de tu padre, trajiste 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

12 

desgracia. ¡A mi lecho se subió!” – Reuvén 
a pesar de su posición de   primogenitura no 
pudo obtener los galardones de ello; como lo 
son: la doble porción, la autoridad sobre los 
demás hermanos y por ende el cetro del 
reinado, por manifestar su debilidad con 
respecto a las mujeres, detalle que nos 
permite aprender que un hombre con 
problemas con respecto al sexo tendrá 
dificultades para el liderazgo en cualquier 
escala. Según Rashí “los descendientes de 
Reuvén poblaron Francia, país que ha sido 
una nación preeminente durante mucho 
tiempo, pero antes de la venida del Mesías 
perderá esa posición. Últimamente Francia 
está tomando una posición muy negativa 
contra el pueblo judío, y esto le será muy 
contraproducente.” 
 
49:5-7 “Shimón y Leví son una pareja; sus 
armas son herramientas de maldad. Que 
mi persona no se incluya en el concilio de 
ellos, que mi ser no se cuente en su 
asamblea. Pues cuando se enojan matan 
hombres, y por capricho mutilan bueyes. 
Maldita sea su ira tan fiera, y su furor tan 
implacable. Yo los dividiré en Yaakov, los 
dispersaré en Israel.” – La ira de Shimón y 
Leví fue maldecida, no ellos mismos. La 
violencia trae maldición sobre una nación. La 
tribu de Shimón fue a la brecha para pecar en 
el asunto de Baal-Peor, cf. Bemidbar 
(Números) 25:6-14; 26:1, y por eso su tribu 
bajó un 63 %, de 59.300 a 22.200 entre los 
censos que se encuentran en Números 1 y 26. 
Shimón no tuvo su propio territorio en la tierra, 
sino que sus tierras estaban divididas dentro 
de la tribu de Yehudá, cf. Yehoshúa (Josué) 
19:1. Leví tampoco tuvo un territorio propio en 
la tierra, sino fue repartido en 48 ciudades por 
todo el país, cf. Yehoshúa (Josué) 18:7 
Shimón llegó a ser una tribu pobre, pero entre 
ellos habría muchos escribas, cf. Zejariah 
(Zacarías) 12:13. Hay fuentes que muestran 
que los celtas fueron descendientes de la 
tribu de Shimón. 
 
49:8-12 “Tú, Yehúdah, tus hermanos te 
alabarán; tu mano estará en   la   nuca   de 
tus enemigos; los hijos de tu padre se 
postrarán ante ti. Yehúdah es un cachorro 

de león. De la caza, hijo mío, has vivido. Él 
acecha, se agazapa como un león, como el 
rey de las bestias – ¿quién se atreve a 
despertarlo? El cetro no se apartará de 
Yehúdah, ni la vara de gobernante de entre 
sus pies; hasta que venga Shiloh, y el 
homenaje de los pueblos será suyo. Él 
amarra su asno a una viña, el burrito de su 
asna a una viña selecta; lava sus ropas en 
vino, su manto en sangre de uvas. Sus 
ojos son más obscuros que el vino; sus 
dientes son más blancos que la leche.” – 
Recordemos que Yehúdah es el poseedor de 
la simiente por donde el Mashíaj de Israel 
habría de manifestarse y este pasaje frase 
tras frase tiene mucho que decir de la misión 
redentora. Está dividida esta bendición en 
tres áreas: 

1. Una autoridad de familia tribal, derivada 
de la fuerza y el poderío que siempre 
manifestó sobre todos sus hermanos; el 
liderazgo innato en él, que siempre lo 
elevó sobre los demás hermanos. Y la 
analogía profética de este liderazgo es 
con el león, rey de las bestias. La 
autoridad por posición dada en la 
bendición es establecida para guardar la 
línea mesiánica, que no solo salvaría a los 
perdidos de Israel, sino que es el linaje de 
gobierno Eterno en manos de Yeshúa 
HaMashíaj. “Shiloh” es uno de los 
apelativos del Mashíaj. Significa: 
“Tranquilo”. 

2. Habla de la asna y el burrito de la asna 
como identidad ineludible de quien sería el 
Mashíaj de Israel en su primera venida. 
Pasaje que para Efraím es más que claro 
dentro del marco profético. Zejariah 
(Zacarías) 9:9 “¡Regocíjate grandemente, 
O hija de Tzión!¡Grita fuerte, O hija de 
Yerushalaim! ¡Contempla! Tu Rey está 
viniendo a ti. Él es Justo y Él es Salvador. 
Sin embargo, es manso– Él está montado 
en un asno, sí, y en un joven potro de 
asno”. Hilel (Lucas) 19:30-31 
“instruyéndoles: "Entren en la aldea que 
está enfrente; al entrar, encontrarán un 
potro atado que nunca ha sido montado, 
desátenlo, y tráiganlo aquí. Si alguien 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

13 

pregunta: ¿Por qué lo desatan? Díganle: 
'El Adón lo necesita.” Mordejai (Marcos) 
11:7-9 “Trajeron el potro a Yeshúa, y 
echaron sus mantos sobre él, y se montó 
en él. Mucha gente alfombró el camino 
con sus ropas, mientras otros esparcieron 
ramas verdes que habían cortado en el 
campo. Tanto los que iban delante, como 
los que seguían detrás gritaban: "¡Hoshia 
na!" "¡Bendito es El que viene en 
Nombre de YHVH!"” 

3. Y cierra con la descripción triunfante y 
gloriosa del que regresa a reinar con total 
soberanía sobre toda la humanidad, 
mostrando el detalle apocalíptico de su 
regreso como REY DE ISRAEL. Hitgalut 
(Apocalipsis) 19:12-16 “Sus ojos eran 
como llama ardiente de fuego, y en su 
cabeza había muchas coronas reales. Y 
tenía un Nombre escrito que nadie 
conocía, sino El mismo. Estaba usando 
una túnica que había sido empapada en 
sangre, y El Nombre por el cual es llamado 
es: "LA PALABRA DE YHVH." Los 
ejércitos del cielo, vestidos de lino 
finísimo, blanco y puro, le seguían en 
caballos blancos. Y de su boca sale una 
espada afilada, para herir con ella a las 
naciones; "Él las regirá con cetro de 
hierro". Él es quien pisa el lagar de donde 
fluye el vino de la ira furiosa de YHVH, 
Elohim de los ejércitos del cielo. Y en su 
túnica y en su muslo tiene un Nombre 
escrito: REY DE REYES Y AMO DE 
SEÑORES”. 

 
49:13 “Zevulún habitará a la orilla del mar; 
y él será puerto para naves, y su límite será 
hasta Sidón.” – La bendición de Zevulún 
estaba en el comercio. Es decir, que sería 
reconocido por la grandeza de sus naves 
para el comercio. 
 
49:14-15 “Issajar es un asno fuerte, 
echado entre los apriscos. Al ver que el 
lugar de reposo era bueno y que la tierra 
era agradable, inclinó su hombro para 
cargar, y llegó a ser esclavo en trabajos 
forzados.” – La característica principal que 
se resalta aquí es el servicio. Pero la escritura 

dice de él en Divré Álef (1 Crónicas) 12:32 
“de los issajaritas, 200 peritos en interpretar 
las señales de los tiempos, para determinar 
cómo debía actuar Israel y cuyas órdenes 
seguían todos sus parientes”. Esto demuestra 
que eran ávidos estudiantes de la Toráh, 
hasta el punto de tener el discernimiento de 
entender e interpretar las señales de los 
tiempos. Lo que demuestra que para ser 
grande en el reino de YHVH la cualidad 
principal que debemos tener es la humildad, 
cf. Matitiahu (Mateo) 20:25-28; Hilel (Lucas) 
14:11. 
49:16 “Dan juzgará a su pueblo, como una 
de las tribus de Israel.” – El oficio principal 
de la tribu de Dan es el de ser juez. Shimshón 
era de esta tribu, cf. Shoftim (Jueces) 13. 
 
 
Quinta aliáh, 49:19-26 
 
49:19 “De Gad, una tropa se alistará de él, 
y él marchará sobre sus huellas.” – Gad 
era la tribu de los guerreros. El ejército de 
YHVH. 
 
49:20 “En cuanto a Asher, su alimento será 
sustancioso, y él dará manjares de rey.” – 
Estos eran los que se dedicaban 
fundamentalmente a la agricultura. Algunos 
sabios afirman que su principal renglón era el 
cultivo de los olivos, así como frutas exóticas. 
 
49:21 “Naftalí es una cierva en libertad, 
que pronuncia palabras hermosas.” – Al 
parecer de esta tribu saldrían poetas, 
cantores, etc. Devorah era de esta tribu. 
  
49:22-26 “Yosef es una rama fecunda, 
rama fecunda junto a un pozo, sus 
vástagos se extienden sobre el muro. 
Arqueros lo asaltaron duramente; le 
dispararon y lo acosaron. Mas su arco se 
quedó tenso, y sus manos se hicieron 
firmes por las manos del Fuerte de Yaakov 
–por causa del Pastor, la Roca de Israel– 
el Elohim de tu padre que te ayuda, y 
Shadai que te bendice con bendiciones del 
cielo arriba, bendiciones del abismo que 
yace abajo, bendiciones del pecho y el 
vientre. Las bendiciones de tu padre 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

14 

sobrepasan las bendiciones de mis 
antepasados, hasta los más lejanos 
linderos de las colinas eternas. Que 
reposen en la cabeza de Yosef, en la frente 
del escogido entre sus hermanos.” – Como 
es confirmada esta bendición por Moshé, 
Devarim (Deuteronomio) 33:13-17 “De 
Yosef él dijo: "Su mano es de la bendición de 
YHVH con lo mejor del cielo, con el rocío, y 
con lo que sale de las profundidades abajo, 
con los frutos de   los cambios del sol, y con 
lo mejor del producto de cada mes, con lo 
mejor de las montañas de antaño, con lo 
mejor de las colinas eternas, con lo mejor de 
la tierra y todo lo que la llena, y el favor de El 
quien vivió en la zarza [ardiente].   Bendición 
venga sobre la cabeza   de Yosef, sobre la 
frente del príncipe entre sus hermanos. Su 
primogénito toro – la gloria es suya; sus 
cuernos son aquellos de un búfalo; con ellos   
acorneará a los pueblos de una vez, a todos 
ellos, hasta los confines de la tierra. Estos son 
los millares de Efraím”. Esta es una bendición 
que sobrepasa aun las bendiciones de los 
antepasados, Aun la   del mismo Abraham, 
podemos notar en Bereshit (Génesis) 28:14 
“Tu zera será tan numerosa como los granos 
de arena en la tierra. Te expandirás hacia el 
oeste y hacia el este, hacia el norte y hacia el 
sur. Por ti y tu zera todas las tribus de la tierra 
serán bendecidas”. Que esta bendición 
rebasa los límites de territorio, pero a pesar 
de que es para la zera (descendencia) de 
Yaakov tiene una distinción que muestra 
exclusivamente a Yosef y su zera, dándonos 
a entender lo extremadamente amplio en 
caudal de crecimiento como pueblo. Pero 
tiene un fundamento razonable a tanta 
grandeza y es por causa de alguien, “del 
Pastor, La Roca de Israel” conocido también 
como “El Fuerte   de   Yaakov” ¿Quién es él? 
Dejemos que la misma escritura nos de las 
palabras de identidad profética: Yeshaiahu 
(Isaías) 49:26 “Y aquellos que te afligieron 
comerán su propia carne; ellos estarán 
borrachos con su propia sangre como si con 
vino. Entonces todos sabrán que Yo, YHVH, 
soy tu Salvador y tu Redentor, El HaKadosh 
Fuerte de Yaakov”. Yeshaiahu (Isaías) 60:16 
“Beberás la leche de los Goim, mamarás de 
los pechos reales y sabrás que Yo, YHVH, 

soy tu Salvador, y tu   Redentor, Yo soy el 
Fuerte de Yaakov”.  Ahora bien, es necesario 
notar en este último pasaje la similitud en 
cuanto a las fuentes de provisión 
mencionadas en la bendición referente a los 
pechos y del vientre. Esta Roca de Israel y El 
Fuerte de Yaakov, es El Salvador y Redentor 
de Israel. 1 Corintios 10:4 “y todos bebieron 
la misma bebida del Ruaj, porque bebieron de 
la Roca enviada por el Ruaj, la cual los seguía, 
y esta Roca era el Mashíaj”. Kefa Álef (1 
Pedro) 2:6-8 “por esto dice en el Tanaj: 
"Miren, estoy poniendo en Tzión una 
piedra, escogida y preciosa piedra 
angular; el que descanse su confianza en 
Él seguramente, no será humillado." Ahora, 
para ustedes que permanecen confiando, Él 
es precioso, pero para los que no están 
confiando: "La misma piedra que los 
edificadores rechazaron, ha venido a ser la 
piedra angular;" También Él es: una Piedra 
que hará tropezar a la gente, y una Roca 
por la cual se caerán. Están tropezando con 
la Palabra, desobedeciéndola, como fue 
planeado”. 
 
 
Sexta aliáh, 49:27 – 50:20 
 
49:27 “Biniamín es un lobo opresor; en la 
mañana consume al adversario, y en la 
noche divide el botín.” – Comenta el Dr. K 
Blad acerca de esta bendición: “El juez Ejud 
actuó como un lobo, cf. Jueces 3. El Rey   
Shaúl vino de Biniamín. Él devoró mucha 
presa al principio de la historia de Israel, cf. 1 
Samuel 14:47. Mordejai y Ester repartieron 
muchos despojos en la tarde de la historia de 
Israel, cf. Ester 8:7. El Shelíaj Shaúl vino de 
la tribu de Biniamín, cf. Romanos 11:1; 
Filipenses 3:5. Muchos de los descendientes 
de Biniamín entre los judíos sefardíes han 
tomado el apellido López, hijo del lobo, 
basándose en esta profecía. Así que los que 
tienen el apellido López son descendientes 
de la tribu de Biniamín.”  
 
50:15-17 “Cuando los hermanos de Yosef 
vieron que su padre había muerto, dijeron: 
“¿Y si Yosef todavía guarda   rencor   
contra nosotros y nos paga por todo el mal 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

15 

que le hicimos?” Así que enviaron este 
mensaje a Yosef: “Antes de su muerte tu 
padre dejó esta instrucción: Así le dirán a 
Yosef: ‘Te encomiendo que perdones la 
ofensa y la culpa de tus hermanos que te 
trataron tan mal’. Por lo tanto, perdona, 
por favor, la ofensa de los servidores de 
Elohim de tu padre”. Y Yosef lloraba 
mientras ellos le hablaban” – Notamos 
como una vez más los impulsos básicos de 
los hombres envueltos en el temor, llevan a 
acomodar las cosas y decir palabras que 
parecen buenas, porque buscan causas 
nobles, pero son inventos y mentiras. Todos 
los problemas que rodearon a Yaakov con 
relación a su familia desde su niñez fueron el 
engaño y la mentira, y vemos claramente 
como la Escritura nos advierte de todas estas 
prácticas, de donde provienen, y el pésimo 
resultado que traen a nuestras vidas. 
Yojanán (Juan) 8:44 “Ustedes pertenecen a 
su padre ha satán, y quieren llevar a cabo los 
deseos de su padre. Él ha sido asesino desde 
el principio, y nunca ha estado de parte de la 
verdad, porque no hay verdad en él. ¡Cuando 
él dice mentiras, él habla con carácter, porque 
es mentiroso; en verdad es el inventor de la 
mentira!” Yojanán Álef (1 Juan) 1:5 “Y éste 
es el mensaje que dé Él hemos oído, y lo 
proclamamos a ustedes; ¡YHVH es luz, y no 
hay oscuridad en El, ninguna!” Yojanán 
(Juan) 14:6 “Yeshúa dijo: "YO SOY EL 
CAMINO Y LA VERDAD Y LA VIDA; nadie 
viene al Padre, excepto a través de mí”. 
Tehilim (Salmo) 51:6 “Ciertamente Tú amas 
la verdad; Tú me has manifestado las cosas 
secretas y escondidas de tu sabiduría”. 
Efesios 4:25 “Por tanto, despojándose de 
toda falsedad, que todos hablen la verdad 
con su prójimo, porque estamos 
íntimamente relacionados cada uno con el 
otro, como miembros de un cuerpo”. Yojanán 
Álef (1Juan) 2:21 “No les he escrito como si 
ignoraran la verdad, sino   porque   sé que la 
conocen, y porque ninguna mentira tiene su 
origen en la verdad”. Hitgalut (Apocalipsis) 
21:8 “Pero, en cuanto a los cobardes, los que 
no son dignos de confianza, los viles, los 
asesinos, los inmorales sexuales, aquellos 
que dan mal uso a las drogas con relación a 
lo oculto, los adoradores de ídolos, y todos los 

mentirosos, su destino es el lago que arde 
con fuego y azufre, la segunda muerte”. 
 
50:20 “Además, aunque ustedes se 
propusieron hacerme mal, Elohim se 
propuso convertirlo en bien, para producir 
el resultado presente, la supervivencia de 
mucha gente.” – Cualquier situación que 
vivamos los escogidos de Elohim, por más 
extraña, dura o difícil que parezca, en Yeshúa 
tendremos gran esperanza de bienestar 
maravilloso, y galardón de vida Eterna. 
Romanos 8:28 “Además, sabemos que 
YHVH dispone todas las cosas para el bien 
de aquellos que le aman, y son llamados de 
acuerdo con su propósito” Romanos 8:18 
“Yo no creo que los sufrimientos que estamos 
atravesando ahora, tan siquiera, merece la 
pena compararlos con la gloria que nos será 
revelada en el futuro”. Romanos 8:38-39 
“Pues estoy convencido de que, ni la muerte, 
ni la vida, ni malajim, ni dominios celestiales, 
ni lo que existe, o lo que ha de venir; ni 
poderes de lo alto, ni de lo profundo, ni 
ninguna cosa creada, nos podrá separar del 
amor de YHVH, que viene a nosotros por 
medio del Mashíaj Yeshúa, nuestro Adón”. 
 
 
Séptima aliáh, 50:21-26 

50:24-25 “Y Yosef dijo a sus hermanos: Yo 
voy a morir, pero Elohim ciertamente os 
cuidará y os hará subir de esta tierra a la 
tierra que El prometió en juramento a 
Avraham, a Itzjak y a Yaakov. Luego Yosef 
hizo jurar a los hijos de Israel, diciendo: 
Elohim ciertamente os cuidará, y llevaréis 
mis huesos de aquí.” – Más que su última 
voluntad, Yosef le estaba dando a sus 
hermanos la esperanza de que volverían a su 
tierra. Y al igual que su padre, Yosef no quería 
ser enterrado en Egipto. De manera profética 
Yosef sabía que no era Egipto el lugar que 
YHVH quería para su pueblo. Que su 
estancia allí sería una parte de su peregrinaje. 
Y que a pesar de que serían extranjeros en 
esa tierra Elohim los cuidaría, los multiplicaría 
y los sustentaría. Un punto importante en 
estos pasajes era el celo que los patriarcas 
manifestaban por la necesidad de que sus 
huesos fueran enterrados fuera de Egipto. Sin 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

16 

embargo, a diferencia de Abraham, Itzjak y 
Yaakov que fueron sepultados en Hebrón, 
territorio de Yahuda, los huesos de Yosef 
reposan en Samaria, más exactamente en 
Shejem. Tierras de Efraím. Yehoshúa 
(Josué) 24:32 “Los huesos de Yosef, los 
cuales los hijos de Israel habían traído de 
Egipto, sepultaron en Shejem, en la parcela 
de tierra que Yaakov había comprado de los 
hijos de Hamor el padre de Shejem por cien 
piezas de plata; y se hicieron posesión de los 
hijos de Yosef”. Cada vez que La Toráh nos 
muestra una pieza más del rompecabezas 
profético, es necesaria ponerla en la 
perspectiva Mesiánica, pues cada elemento 
traerá a nuestra vida mayor claridad en las 
palabras expresadas por Yeshúa, la identidad 
como pueblo a quienes vino a buscar, de qué 
forma nos libera y como quiere saciarnos de 
ÉL, Quien es, el Pan de Vida y las Aguas que 
saltan para La Vida Eterna. Yojanán (Juan) 
4:4-14 “Esto significaba que tenía que pasar 
a través de Shomron. [Yeshúa tenía que ir a 
la antigua capital del reino del norte o Efraím, 
para reunir a las ovejas perdidas de Israel.] 
Llegó a un pueblo en Shomron llamado 
Shejem, cerca del campo que Yaakov había 
dado a su hijo Yosef. El pozo de Yaakov 
estaba allí; entonces Yeshúa, agotado de su 
viaje, se sentó junto al pozo; era como el 
mediodía. Una mujer de Shomron [En Mateo 
10:5b Yeshúa les dice a los talmidim “no 
vayan al territorio de Shomron…" pero aquí 
Yeshúa se encuentra ministrando una mujer 
de Shomron, Él no quería que por el profundo 
odio que existía entre Yehúdah y los 
Samaritanos fuera frustrada la tarea, así que 
Él mismo la hizo como ejemplo y después los 
emisarios siguieron el ejemplo.] vino a sacar 
un poco de agua; y Yeshúa le dijo: "Dame un 
poco de agua." (Sus talmidim habían ido al 
pueblo a comprar comida.) La mujer de 
Shomron le dijo: "¿Cómo es que Tú, un judío, 
me pides agua a mí, una mujer de Shomron?" 
(Porque los judíos no se asocian con la gente 
de Shomron.) Los judíos se mantenían 
alejados de Efraím y de Samaria, negándose 
a ir a ellos, para manifestar su amor y 
reconocimiento a sus hermanos. Nada ha 
cambiado hasta el día de hoy. Por eso 
pusieron "el cerco, la ley oral" a la Toráh. 

Yeshúa le respondió: "Si conocieras el don de 
YHVH, esto es, quién es el que te está 
diciendo, 'dame un poco de agua,' entonces, 
le hubieras pedido; y Él te hubiera dado agua 
viva." Ella le dijo: "Adón, Tú no tienes un cubo, 
y el pozo es muy hondo; así que, ¿de dónde 
sacas esta 'agua viva'? ¿Acaso eres Tú 
mayor que nuestro padre Yaakov? Él nos dio 
este pozo y bebió de él, así como sus hijos y 
su ganado.” [La mujer Samaritana afirma ser 
una descendiente directa, por 
consanguinidad, de Yaakov, incluso llamando 
a Yaakov como su padre. En ningún 
momento Yeshúa la reprende ni la corrige por 
sus palabras sobre su herencia israelita, pero 
sí la reprende por su inmoralidad.] Yeshúa 
respondió: "¡Todos los que beben de esta 
agua tendrán sed de nuevo; ¡pero el que beba 
del agua que Yo le doy de beber, nunca 
estará sediento otra vez! ¡Por el contrario, el 
agua que Yo le doy se convertirá en una 
fuente de agua dentro de él, agua que brota 
saltando para vida eterna!” [Juan 19:34 Sin 
embargo, uno de los soldados le clavó una 
lanza en el costado, y al instante fluyó sangre 
y agua de El]”. [Comentarios tomados de la 
versión Kadosh de E-Sword]. La Versión 
Kadosh E-Sword comenta: Sangre y agua. 
Yeshúa vino por medio de "agua y sangre." 
(Yojanán Álef (1 Juan) 5:6). El plasma es 
uno de los componentes principales de la 
sangre, y su componente principal es   el   
agua. La línea sanguínea es de acuerdo con 
la zera / semilla / semen del padre. Esta 
semilla contiene lo esencial de agua y sangre. 
Y Yeshúa vino por agua y sangre. Nuestro 
Padre Celestial se llama a Sí Mismo "la fuente 
de agua viviente" (Jeremías 2:13). Fuente 
(makour) habla de progenie, viviente (jai), 
carne; y aguas (maim), de semen (Strong 
H4726, H2416, H4325) También Yeshúa da 
aguas vivientes, y la vida cual se encuentra 
en Su Sangre (Juan 4:11-14; Juan 7:38; 
Jeremías17:13, Juan6:53-55). 

Al terminar un libro de La Toráh decimos: 
 

 חזק חזק ונתחזק 
“iJazak! ¡Jazak! ¡Venitjazek!”  

(¡Sé fuerte! ¡Sé fuerte! ¡Y que nos 
fortalezcamos!) 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

17 

Glosario 

- Aliáh: Subida, subir. 

- Brit HaJadasháh: Pacto Renovado, Nuevo 

Pacto.  

- Drash: Tercer nivel de interpretación 

PaRDéS, lo aplicable y subjetivo del 

mensaje. 

- Haftaráh: Comentario de los profetas.  

- Jumash: Nombre de una Toráh que 

contiene comentarios rabínicos. 

- Kadosh: Santo. 

- Kódesh: Fuente de la emanación de la 

santidad (Elohim) 

- Kedusháh: Santidad 

- Parasháh: Porción de la Toráh semanal.  

- Parashot: Plural de Parasháh. 

- Peshat: Lo literal del texto.  

- Remez: Comentario alegórico 

- Tanaj: Antiguo Pacto. 

- Toráh: Instrucciones, Pentateuco, Ley. 

 

Nota de edición: Cabe destacar en este 
momento y esperando que todos los 
hermanos que inician sus estudios de 
Parasháh, puedan tener la claridad en cuanto 
al recurso utilizado por nosotros llamado: EL 
MIDRASH, el cual es el Comentario de los 
Rabinos más destacados en la historia 
literaria de Israel y quienes por ocupar 
lugares de eminencia en cuanto a su 
capacidad y entendimiento literario de LA 
TORÁH, nos permiten tener perspectivas 
más amplias de lo implícito y subjetivo del 
mensaje profético de Las Sagradas 
Escrituras Hebreas. Sin embargo, el lector y 
estudiante de TORÁH no necesariamente 
tiene la obligación de estar de acuerdo con 
dichas referencias. 

El material y recurso bíblico utilizado en este 

documento es, en términos generales, de la 

Biblia Versión Israelita Nazarena (VIN), que 

es usada en primera instancia al citar cada 

texto bíblico en negrilla y será el versículo 

para comentar. Las ilustraciones a dichos 

textos obedecen a la      doctrina establecida en 

EMC SHALOM INTERNACIONAL como 

ministerio de Raíces Hebreas y de donde 

parten los Cuatro Pilares: 

Pilar 1. YESHÚA es YHVH. 

Pilar 2. Pronunciar Su Nombre YHVH. 

Pilar 3. Guardar Sus Mandamientos. 

Pilar 4. Sus promesas son solo para ISRAEL. 

Cada uno de estos pilares doctrinales son 

establecidos como dice Efesios 2:20 “siendo 

YESHÚA mismo nuestro FUNDAMENTO”. 

Así mismo, estos pilares los defendemos y 

exponemos en la predicación del único 

evangelio que los primeros emisarios 

pregonaron. 

La Biblia Versión Kadosh Israelita Mesiánica 

(BKIM), que también forma parte de los 

versículos citados en los comentarios, es 

usada por lo novedoso de su lingüística y por 

las palabras hebreas restauradas, al igual 

que por todos los textos cotejados con los 

documentos Qumram. Este material siempre 

estará sujeto a evaluaciones constantes por 

parte de las autoridades del ministerio, pues 

anhelamos cada día esclarecer todo aquello 

que pueda estar sujeto a error de 

interpretación, interés personal, 

congregacional o error por la simple 

humanidad. Otros documentos usados en 

esta parasháh son: La Biblia La Peshita y El 

Libro de Yashar. 

 

_______________ 

Fin de la Parasháh. 

 

 

 

 

 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

18 

Nuestros comentarios obedecen a la doctrina 
establecida en EMC SHALOM 
INTERNACIONAL como Ministerio de la 
Casa de Israel y son pilares que defendemos 
y exponemos en la predicación del Único 
Evangelio que los primeros emisarios 
(shlijim-apóstoles) pregonaron con un solo 
propósito: Restaurar el Reino de Israel. 
Maaseh (Hechos) 1:6 y dirigido a los 
destinatarios establecidos en Iaakov 
(Santiago) 1:1 y Kefá Álef (1 Pedro) 1:1 “LA 
CASA PERDIDA DE ISRAEL”. 

El mismo Rab Shaúl (Shaliaj Pablo) emisario 
por excelencia para todos los gentiles, sabía 
de antemano que su foco de alcance era 
solamente las doce tribus dispersas 
llamadas “Ovejas perdidas de la casa de 
Israel” [Melo HaGoim]: Plenitud de los 
gentiles, Maaseh (Hechos) 26:7 Es el 
cumplimiento de esta misma promesa que 
nuestras doce tribus esperan obtener, 
resueltamente haciendo sus actos de 
adoración noche y día; a pesar de esto, ¡es 
en relación con esta esperanza, su Majestad, 
que hoy soy acusado por los judíos! 

Este documento es comentado 
semanalmente en vivo y en directo en 
nuestras clases por internet, cada Shabat de 
9:00 a.m. a 12:30 p.m. (horario del Este de 
E.U.) a través de www.zoom.com y el ID 
para ingresar al canal de EMC SHALOM 
INTERNACIONAL es: ID 4637031177. La 
clave se cambia regularmente y se publica en 
el chat de Telegram. Si usted aún no está 
registrado, por favor escríbanos al email 
emcshalomint@gmail.com. 

Nuestro único deseo a través de este material 
es que tú y los tuyos sean más que 
bendecidos por un entendimiento superior de 
las Escrituras; moviéndonos del mensaje 
subjetivo de hoy y casi místico, a lo objetivo 
del mensaje, con una mayor certeza 
idiomática y envuelto en su ambiente cultural 
respectivo, dándonos así la mayor solidez 
interpretativa de los textos.  

Todos los creyentes en el Elohim de la Biblia 
tienen un común denominador y un solo 

deseo, el cual corresponde a establecer un 
“avivamiento” tan poderoso que traiga la 
presencia de El Rey de reyes y establezca su 
Reino de una vez y para siempre; pero lo 
único que traerá esto a la congregación de los 
santos de Israel es “LA HISTORIA BÍBLICA”, 
el volver al fundamento y a la forma inicial de 
la FE HEBREA. 

Este documento, así como la clase de Torah 
de cada Shabat, corresponde a eso: a 
conocer la historia espiritual de un pueblo, 
“ISRAEL”, y a vivir con el convencimiento de 
que somos la continuación y conclusión de 
esta hermosa historia de amor. Como se 
puede vincular o relacionar  

Estamos muy agradecidos por tus aportes a 
nuestro ministerio. Nos está permitiendo ir a 
mayor excelencia. 

https://www.PayPal.me/emcshalom  

 

 

SHALOM LEKULAM 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ingresa a nuestro canal 

de WhatsApp (escanea el 

código QR) 

 

http://www.gotomeeting.com/
http://www.zoom.com/
http://www.gotomeeting.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com
https://www.paypal.me/emcshalom


19 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


