
EMC SHALOM INTERNACIONAL 
PARASHAH 10 MIKETZ | GENESIS 41:1 - 44:17 

Proibida toda reprodução lucrativa – utilizar sobre permissão 

Para mais informações pode nos localizar por meio de nossa página web www.emcshalom.com 
Também através de nosso canal no Youtube EMC Shalom Internacional e nos escrever no nosso correio: 

emcshalomint@gmail.com

Aliot da Torah:   

1. 41:1-14 
2. 41:15-38 
3. 41:39-52 
4. 41:53 -42:18 
5. 42:19 -43:15 
6. 43:16-29 
7. 43:30 - 44:17 
8. Maftir: 44:14-17 

 
Haftarah: Melajim Alef (1 Reis) 3:15 – 4:1 
 
Brit HaJadashah: Mordejai (Marcos) 13:1 – 
14:31 
Leituras adicionais do Brit HaJadashah: 
Maaseh (Atos) 7:9-16; Matitiahu (Mateus) 
7:2 
 
MIKETZ, significa: “ao final”, “ao fim”. 
 
 
Primeira aliah, 41:1-14 

41:1 “Ao final de dois anos, o faraó teve 

um sonho: Ele estava em pé junto ao rio 

Nilo,” – Ao final do que? Implicitamente, A 

Escritura, sempre terá algo valioso para 

nossa vida; essa longa espera de Yosef e 

este momento marcam o início de sua 

verdadeira vida. Preparado pelos duros 

acontecimentos que viveu, podemos concluir 

que estava pronto para o seu ministério 

salvador. Dezessete anos de rejeição por 

seus próprios irmãos, órfão desde jovem e 

paternidade superprotetora, iniciam treze 

anos de infâmia, servidão e escravidão. Em 

meio a esse panorama sombrio e vida nada 

invejável, a mão do Todo-Poderoso formava, 

na plenitude e riqueza de detalhes, o caráter 

correto daquele que veria cada um de seus 

sonhos realizados. Yosef estava pronto para 

assumir o papel para o qual tinha sido traído. 

Para compartilhar plenamente a glória dessa 

história de êxito e grandes bênçãos, é 

necessário recorrer à literatura hebraica 

tradicional, que nos dá unidade, um espectro 

mais amplo dos eventos, de modo que a 

própria Escritura permaneça entrelaçada, 

cumprindo assim o ordenado pelo Eterno: 

“ESQUADRINHAR”. Yosef tinha trinta anos 

quando começou seu ministério como nosso 

Messias Yeshua. Hillel (Lucas) 3:23 “Yeshua 

tinha cerca de trinta anos de idade quando 

começou seu ministério. Ele era, como se 

pensava, filho de Yosef, filho de Eli”. A 

diferença reside no fato de que Yeshua é 

conhecido até os doze anos de idade; quando 

ele foi encontrado no templo conversando 

com o sacerdócio da época. Hillel (Lucas) 

2:42. “Quando Yeshua tinha doze anos, 

subiram eles segundo o costume da festa”. A 

Pesaj é em março e Yeshua nasceu em Sukot, 

em setembro, faltava pouco para seus treze 

anos, então Yeshua se submergiu. Então 

Yeshua desaparece em aproximadamente 17 

anos de esquecimento literário; não há 

registros de suas atividades durante esse 

período. Buscar esses dezessete anos será 

uma busca infrutífera, onde você só poderá 

dizer com completa calma e certeza: “NÃO 

SABEMOS”. Esse “não sabemos” pode 

parecer ridículo, mas não é. Há coisas que 

“não sabemos”. Hillel (Lucas) 2:52 “Yeshua 

ia crescendo em sabedoria, estatura e graça 

diante de YHVH e dos homens.”  

41:8,” Pela manhã, perturbado, mandou 

chamar todos os magos e sábios do Egito 

e lhes contou os sonhos, mas ninguém foi 

capaz de interpretá-los.” - Os sonhos do 

Faraó o perturbaram profundamente. A 

mensagem espiritual que trazia os sonhos 

nenhum mago ou adivinho poderia interpretá-

la. Este era o momento de Yosef. Esta era a 

hora estabelecida por YHVH para Yosef ser 

levantado. O termo usado aqui para magos é 

em hebraico “jartom” (חַרְטֹם) do Strong #2748, 

que significa: Feiticeiro, intérprete de 

horóscopo, etc. Isso mostra que YHVH 

Entra no canal de 
Telegram (escaneia 

o código QR) 

  

http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com


2 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

envergonha os idólatras, os feiticeiros e 

aqueles que o seguem, para demonstrar seu 

poder. Não importa quantos sinais 

maravilhosos esses feiticeiros possam 

realizar, o poder ilimitado do Altíssimo é 

sempre maior. Agora, é importante enfatizar 

que os eventos estabelecidos na Torah têm 

propósitos muito específicos: levar os filhos 

de Israel a se elevarem espiritualmente acima 

de outras nações e seus costumes. YHVH 

não estabeleceu uma competição global 

entre as nações que Lhe obedecem. Ele 

estabeleceu um povo que será uma luz para 

as nações. Yeshaiahu (Isaías) 49:6 “Ele diz: 

"É coisa pequena demais para você ser meu 

servo para restaurar as tribos de Yaakov e 

trazer de volta aqueles de Israel que eu 

guardei. Também farei de você uma luz para 

os gentios, para que você leve a minha 

salvação até aos confins da terra". 

41:12 “Pois bem, havia lá conosco um 

jovem hebreu, servo do capitão da guarda. 

Contamos a ele os nossos sonhos, e ele 

os interpretou, dando a cada um de nós a 

interpretação do seu próprio sonho.” – 

Como já mencionamos, este foi o momento 

que YHVH estabeleceu para Yosef sair e 

cumprir o propósito para o qual ele havia sido 

criado. Este é o início do ministério de Yosef: 

"Salvar o mundo da fome". Você já se 

perguntou por que YHVH lhe deu a vida neste 

momento? Yirmeiahu (Jeremias) 1:5 "Antes 

de formá-lo no ventre eu o escolhi; antes de 

você nascer, eu o separei e o designei profeta 

às nações". 

 

Segunda aliah, 41:15-38 

41:16 “Respondeu-lhe Yosef: "Isso não 

depende de mim, mas Elohim dará ao 

faraó uma resposta favorável" – Uma das 

maiores qualidades que um servo de YHVH 

deve ter é a humildade. E podemos ver que 

Yosef a desenvolveu ao mais alto nível em 

meio a todas as suas dificuldades. O Rabino. 

Shaul disse: Romanos 12:3 "Eu disse a cada 

um de vocês, pelo favor que me foi concedido, 

que ninguém se considere mais do que o que 

é apropriado, mas se considere com sensatez, 

de acordo com a medida de fé que Elohim, 

repartiu a cada um.” Yosef reconheceu que a 

"capacidade" de interpretar sonhos não era 

sua, mas vinha de YHVH. Ele reconheceu o 

que Rabino Shaul ensinaria mais tarde:1 

Coríntios 12:7-11 "Mas a cada um é dada a 

manifestação do espírito para benefício 

mútuo. Pois a um é dada a palavra de 

sabedoria através do espírito, mas a outro a 

palavra de conhecimento segundo o mesmo 

espírito.; a outro a fé pelo mesmo espírito, e 

a outro os dons de curar por um só espírito; a 

outro a operação de milagres; a outro 

profecia; a outro discernimento de espíritos; a 

outros tipos de línguas; e a outro a 

interpretação de línguas. Mas todas essas 

coisas são feitas pelo mesmo e único 

espírito, distribuindo a cada um em particular 

como ele designa”. 

41:25 "O faraó teve um único sonho", 

disse-lhe Yosef. "Elohim revelou ao Faraó 

o que ele está para fazer.” – Depois que 

Faraó contou seus sonhos a Yosef, Yosef 

anunciou a mensagem. Havia uma relação 

tipológica entre os dois sonhos, pois 

transmitiam a mesma mensagem. Faraó 

estava sendo informado do que aconteceria 

muito em breve. Dessa forma, toda a 

responsabilidade por seu povo recairia sobre 

o Faraó se ele não agisse com rapidez e 

sabedoria. O tempo era essencial. Eles 

haviam entrado nos tempos iminentes. Da 

mesma forma, temos a mensagem nestes 

dias sobre o que YHVH fará com cada um de 

nós e com toda a humanidade. Sabemos que 

a vinda de Yeshua é iminente. Contudo, 

assim como aconteceu com Faraó, o mundo 

não compreende os sinais e a mensagem que 

Elohim envia. Devemos fazer como Yosef fez 

e mostrar-lhes a interpretação correta, aquela 

que nos foi revelada: "As Duas Casas de 

Israel". 



3 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

41:29-30 “Sete anos de muita fartura estão 

para vir sobre toda a terra do Egito, mas 

depois virão sete anos de fome. Então 

todo o tempo de fartura será esquecido, 

pois a fome arruinará a terra.” – O número 

sete (7) na gematria da Torah é um símbolo 

de perfeição. Agora, a questão é: por que a 

perfeição tanto na abundância quanto na 

escassez? Perfeito é sinônimo de plenitude, 

completo, de acordo com o desígnio, fiel, etc. 

Ou seja, tanto a abundância quanto a 

escassez viriam, em todos os sentidos da 

palavra, até mesmo nas áreas da vida 

cotidiana. Mas há uma especificação aqui, e 

essa é que a abundância estaria concentrada 

na terra do Egito. E a escassez e a fome 

devastariam toda a terra. Justo assim ocorreu, 

a abundância não se manifestou em outra 

nação, apenas no Egito; mas qual foi a razão 

para a abundância? Bem, para um 

PROPÓSITO DIVINO! Vemos como todas as 

coisas são dadas por causa dos filhos de 

Yisrael. E por que YHVH preservou o povo do 

Seu Propósito, as outras nações seriam 

abençoadas. Você acha que é benéfico fazer 

parte do povo das promessas? Podemos 

pensar que a abundância que o Egito teria era 

graças a Yosef. Especificamente, por que 

YHVH estava com ele. Se, em vez de ser 

levado ao Egito, Yosef tivesse sido levado 

para outro lugar, seria precisamente nesse 

outro lugar que a passagem teria se cumprido. 

Pois cada uma das promessas feitas aos 

patriarcas foi por amor. Devarim 

(Deuteronômio) 7:7-8a “YHVH não se 

afeiçoou a vocês nem os escolheu por serem 

mais numerosos do que os outros povos, pois 

vocês eram o menor de todos os povos. Mas 

foi porque YHVH os amou e por causa do 

juramento que fez aos seus antepassados”. 

Quando o cristianismo afirma que Israel é o 

relógio profético do plano de Elohim, ele vai 

além disso. É o relógio, a mesa, a sala de 

jogos e tudo o que o circunda. A escassez no 

Egito é interessante, visto que, naquela 

época, o maior poder econômico pertencia a 

eles; eram o eixo principal das economias de 

outras nações. Se a economia do Egito 

estivesse bem, as economias de outras 

nações também estariam. Esse efeito 

influencia o bem-estar global até hoje. 

Contudo, para nós, que somos Israel, esse 

princípio não opera com a mesma força que 

para outros povos. Nosso bem-estar depende 

da nossa obediência. E assim como um 

relógio marca os eventos ao seu redor em 

movimentos circulares, nós, como parte 

integrante de Israel, marcamos a bênção que 

nos cerca com a nossa obediência. Devarim 

(Deuteronômio) 28:1 “Se vocês obedecerem 

fielmente YHVH, ao seu Elohim, e seguirem 

cuidadosamente todos os seus 

mandamentos que hoje lhes dou, YHVH, o 

seu Elohim, os colocará muito acima de todas 

as nações da terra.” 

41:38 “Por isso o faraó lhes perguntou: 

"Será que vamos achar alguém como este 

homem, em quem está o espírito divino?” 

– É Yosef quem não apenas comunica as 

intenções irrevogáveis de Elohim, mas 

também propõe o curso de ação mais sábio 

durante o período de provação pelo qual 

YHVH submeteria toda a Terra para cumprir 

Seus propósitos. Agora, a confissão do Faraó 

e seu reconhecimento de Yosef como a maior 

autoridade no Egito, juntamente com o apoio 

dos sábios que concordam que o Espírito de 

Elohim está sobre Yosef, nos permitem 

compreender até que ponto o Eterno está 

disposto a elevar Seu povo quando este 

caminha em plena integridade de caráter. 

Efésios 4:13 “até que todos alcancemos a 

unidade da fé e do conhecimento do Filho de 

Deus, e cheguemos à maturidade, atingindo 

a medida da plenitude de Cristo”. (Versão 

Peshitta). Efésios 4:13 “até que todos 

alcancemos a unidade da fé e do 

conhecimento do Filho de Elohim, com toda a 

nossa humanidade, atingindo a medida da 

plenitude do Mashiaj.” (BKIM) 

 

 

 



4 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

Terceira aliah, 41:39-52 

41:40 “Você terá o comando de meu 

palácio, e todo o meu povo se sujeitará às 

suas ordens. Somente em relação ao trono 

serei maior que você". – Yosef provou ser 

um bom administrador. Ele ascendeu em 

autoridade e poder de maneira íntegra e 

humilde. Primeiro, Potifar o colocou no 

comando de sua casa (apenas Potifar e sua 

esposa estavam acima de Yosef). Mais tarde, 

ele foi colocado no comando de todos na 

prisão e, finalmente, no comando de todo o 

Egito. Isso está de acordo com os 

ensinamentos de Yeshua: Matitiahu 

(Mateus) 25:23 “Seu amo lhe disse: 

Excelente! Você é um servo bom e confiável. 

Você foi fiel com uma pequena quantia, então 

eu vou colocá-lo no comando de uma grande 

quantia. Venha e junte-se à felicidade de seu 

amo" 

41:42 “Em seguida o faraó tirou do dedo o 

seu anel de selar e o colocou no dedo de 

Yosef. Mandou-o vestir linho fino e 

colocou uma corrente de ouro em seu 

pescoço.” – O anel é um símbolo de 

autoridade. Faraó estava dando a Yosef a 

autoridade para redigir documentos legais em 

seu nome. Isso demonstra a grande 

confiança que Faraó depositava em Yosef. O 

ato de se vestir, nas escrituras, representa 

uma mudança de vida. Rabi Shaul disse: 

Efésios 4:22-24 "Em relação ao seu antigo 

modo de vida, deixe de lado o velho homem 

que está viciado por desejos enganosos, mas 

renove o novo homem que foi criado à 

semelhança de Elohim em verdadeira justiça 

e santidade”. Outro detalhe interessante é 

similar nesta passagem com a do filho 

pródigo. Vejamos em Hillel (Lucas) 15:22-24 

"Mas o pai disse aos seus servos: ‘Depressa! 

Tragam a melhor roupa e vistam nele. 

Coloquem um anel em seu dedo e calçados 

em seus pés. Tragam o novilho gordo e 

matem-no. Vamos fazer uma festa e 

comemorar. Pois este meu filho estava morto 

e voltou à vida; estava perdido e foi achado’. 

E começaram a festejar.” YHVH está 

marcando uma mudança na vida de Yosef; 

mas, além disso, lembremos que Yosef é o 

pai de Efraim e o protagonista desta parábola 

do filho pródigo, com Yehudah, o irmão mais 

velho, sempre em conflito com o mais novo 

por causa de sua extravagância e má 

administração da vida. Mais uma vez, tudo 

aponta para aquele momento glorioso do 

retorno de Efraim para casa. Você e eu, 

amado irmão, fomos Efraim! 

41:43” Também o fez subir em sua 

segunda carruagem real, e à frente os 

arautos iam gritando: "Abram caminho! " 

Assim Yosef foi colocado no comando de 

toda a terra do Egito.” – A expressão “avrej” 

 do Strong #86 significa: "Dobre o (אַבְרֵךְ)

joelho". Desta forma, o faraó estava 

anunciando a todos a nomeação de Yosef e 

como todos teriam que se curvar diante dele. 

Yeshua recebe essa mesma honra em escala 

universal. Filipenses 2:9-10 “Por isso Elohim 

o exaltou à mais alta posição e lhe deu o 

nome que está acima de todo nome, para que 

ao nome de Yeshua se dobre todo joelho, no 

céu, na terra e debaixo da terra.” Apesar de 

ser hebreu, Yosef foi colocado acima de 

todos no Egito, e Yeshua não foi apenas 

vendido por seus próprios irmãos, mas YHVH 

o colocou acima de toda a humanidade. 

41:45 “O faraó deu a Yosef o nome de 

Tzafnate-Panéaj e lhe deu por mulher 

Osnat, filha de Potí-fera, sacerdote de Om. 

Depois Yosef foi inspecionar toda a terra 

do Egito.” – Mais uma vez, a mudança de 

identidade torna-se evidente. Agora, Yosef foi 

acolhido por outra cultura, outro país, outra 

família; embora não por outra fé. Ele jamais 

se esqueceu de YHVH. Foi precisamente a 

sua fidelidade que causou a prosperidade do 

Egito. Mas é importante destacar alguns 

detalhes muito reveladores nessa mudança 

de identidade: Yosef, seu nome entre os seus 

familiares, Zafnacht-Paneaj, seu nome entre 

os gentios. Yeshua, seu nome entre os seus 

familiares, Jesus, seu nome entre os gentios. 



5 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

Zafnacht-Paneaj, o salvador do mundo. Jesus, 

o Salvador do mundo. Este Yosef se revelaria 

aos seus irmãos na sua segunda vinda para 

comprar comida. Yeshua se revelará aos 

seus irmãos na sua segunda vinda. Zejariah 

(Zacarias) 12:10 “E derramarei sobre a 

família de Davi e sobre os habitantes de 

Yerushalaim um espírito de ação de graças e 

de súplicas. Olharão para mim, aquele a 

quem traspassaram, e chorarão por ele como 

quem chora a perda de um filho único, e 

lamentarão amargamente por ele como quem 

lamenta a perda do filho mais velho.” 

41:49 “Assim Yosef estocou muito trigo, 

como a areia do mar. Tal era a quantidade 

que ele parou de anotar, porque ia além de 

toda medida.” – A bênção de YHVH 

transborda sobre aqueles a quem foi 

concedida com propósito e integridade. A 

colheita foi tão grande que não pôde ser 

contada. Hillel (Lucas) 6:38 “deem, e lhes 

será dado: uma boa medida, calcada, 

sacudida e transbordante será dada a vocês. 

Pois à medida que usarem, também será 

usada para medir vocês". 

41:51-52 “Ao primeiro, Yosef deu o nome 

de Manasseh, dizendo: "Elohim me fez 

esquecer todo o meu sofrimento e toda a 

casa de meu pai". Ao segundo filho 

chamou Efraim, dizendo: "Elohim me fez 

prosperar na terra onde tenho sofrido". – 

O nome de “Manasseh” vem da raiz “nashá” 

 do Strong #5382 que significa: lançar (נָשָה)

no esquecimento, fazer esquecer, ser 

esquecido, etc. Ou seja, YHVH o consolou 

por todas as adversidades que sofreu, tanto 

no Egito quanto nas mãos de seus irmãos na 

casa de seu pai. O nome Efraim significa fruto 

duplo ou frutífero. Ao dar esse nome ao seu 

filho, Yosef reconheceu a abundância de 

descendentes que ele teria. Esse nome foi 

dado em um sentido profético, falando de 

quanto a nação de Israel cresceria e 

alcançaria os confins da terra. Os filhos de 

Yosef representam o esquecimento e a 

multiplicação; agora, no caso dos filhos 

espirituais de Yeshua, o mesmo aconteceu: 

os descendentes de Avraham abalados e 

dispersos, nós, que cremos em Yeshua, nos 

multiplicamos por toda a terra, cumprindo o 

que foi prometido. E o esquecimento tomou 

conta de sua identidade, e é agora que muitos 

estão começando a compreendê-lo através 

do estudo das raízes hebraicas da fé bíblica. 

O rabino Shaul disse: Gálatas 3:29 "e como 

eles são do Mashiaj eles são certamente 

descendentes de Avraham, herdeiros de 

acordo com a promessa." 

 

Quarta aliah, 41:53 - 42:18 

41:54 “e começaram os sete anos de fome, 

como José tinha predito. Houve fome em 

todas as terras, mas em todo o Egito havia 

alimento”. – Quando somos fiéis a YHVH, 

mesmo em meio à crise, teremos sustento e 

não passaremos necessidade. Como disse o 

Rei Davi: Tehilim (Salmos) 37:25 "Eu era 

jovem e agora sou velho, e nunca vi um justo 

desamparado, nem sua linhagem 

mendigando pão". Se traçarmos outro 

paralelo profético, Yosef no Egito é o 

instrumento para manter o suprimento de 

alimentos e salvar o restante da humanidade. 

Yeshua é o pão da vida que sustenta toda a 

humanidade que vem a ele, 

independentemente do Egito de onde 

venham. Yojanan (João) 6:55-56 “Pois a 

minha carne é verdadeira comida e o meu 

sangue é verdadeira bebida. Tudo o que 

come a minha carne e bebe o meu sangue 

permanece em mim e eu nele.” 

41:57 “Da mesma forma como o Pai que 

vive me enviou e eu vivo por causa do Pai, 

assim aquele que se alimenta de mim 

viverá por minha causa.” – YHVH sempre 

provê para nós e para compartilhar com os 

outros. Uma das premissas da bênção é que 

Elohim abençoa para ser uma bênção. 2 

Coríntios 9:8-9 “E Elohim é poderoso para 

fazer que lhes seja acrescentada toda a graça, 

para que em todas as coisas, em todo o 



6 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

tempo, tendo tudo o que é necessário, vocês 

transbordem em toda boa obra. Como está 

escrito: "Distribuiu, deu os seus bens aos 

necessitados; a sua justiça dura para sempre”. 

Como diz o Tanak: "Ele deu generosamente 

aos pobres, sua Tzedakah permanece para 

sempre". 

42:6 “Yosef era o governador do Egito e 

era ele que vendia trigo a todo o povo da 

terra. Por isso, quando os irmãos de Yosef 

chegaram, curvaram-se diante dele, rosto 

em terra.” – Yosef era o administrador de 

grãos no Egito. Ele era, para os egípcios, o 

“provedor de alimento”. Aqui, o sonho de 

Yosef começa a se cumprir. Os sonhos dos 

outros já haviam se cumprido: o do Copeiro, 

o do Padeiro e o do Faraó; só faltava o de 

Yosef. Agora, os feixes de trigo, os feixes que 

representam o alimento e a provisão que só 

prevaleceriam nas mãos de Yosef, fazem 

sentido. (Cumprimento do primeiro sonho). 

YHVH sempre faz justiça aos Seus servos 

que sofrem por Sua causa. O Rei Davi disse 

em Tehilim (Salmos) 3:1-3 "Oh! YHVH, 

como meus adversários aumentaram! Muitos 

são os que me atacam, muitos dizem de mim: 

Não há libertação para ele em Elohim." Mas 

você, YHVH, é meu escudo protetor, minha 

glória é aquele que levanta minha cabeça!” 

Yojanan também disse: Hitgalut 

(Apocalipses) 3:9 "Veja, eu lhe darei alguns 

da sinagoga de Satanás, daqueles que dizem 

que são yehuditas e não são, mentem. Olha, 

vou fazê-los vir e ficar diante de seus pés, e 

eles saberão que eu te tenho amado.” 

42:8 “Yosef reconheceu os seus irmãos, 

mas eles não o reconheceram.” – Este 

versículo faz uma referência tipológica à 

situação moderna. Ou seja, muitos de nossos 

irmãos e irmãs na casa de Yehudah não 

conhecem Yeshua, mas Yeshua os conhece. 

Claramente, isso faz parte do plano redentor, 

onde o próprio YHVH colocou esse véu sobre 

eles. Romanos 11:25 “Irmãos, não quero que 

ignorem este mistério, para que não se 

tornem presunçosos: Israel experimentou um 

endurecimento em parte, até que chegasse a 

plenitude dos gentios.” 

42:13 “E eles disseram: "Teus servos eram 

doze irmãos, todos filhos do mesmo pai, 

na terra de Canaã. O caçula está agora em 

casa com o pai, e o outro já morreu." – Este 

versículo é extremamente interessante 

porque eles reconhecem diante de Yosef que 

são doze irmãos, mas negam a existência 

contínua de um deles, ou seja, Yosef. "O 

outro não existe mais", e isso é verdade hoje; 

pois, na perspectiva escatológica dos judeus, 

"Efraim não existe mais", e tem que ser assim. 

Em uma linha de raciocínio, para eles, Efraim 

deve estar completamente morto, reduzido a 

ossos. Caso contrário, a profecia de Yejezkel 

(Ezequiel) 37. Por favor, leia, meu amado 

irmão, todo este capítulo e deixe que o 

espírito da profecia venha sobre você e o 

fortaleça poderosamente. 

42:17-18 “E os deixou presos três dias. No 

terceiro dia, Yosef lhes disse: "Eu tenho 

temor de Elohim. Se querem salvar suas 

vidas, façam o seguinte:” – Da mesma 

forma, YHVH manteve sob sua proteção e 

cuidado especial as dez tribos ao longo da 

dispersão por esses 2000 anos (2 dias) e 

nenhuma delas se perderá, aguardando 

apenas o cumprimento do terceiro dia (o 

Milênio do seu Reinado na Terra). Yeshua 

ainda está sendo pregado, dizendo a todos os 

seus seguidores: "faça isso e você viverá" 

Maaseh (Atos) 3:19 “Arrependam-se 

(Teshuvá), pois, e voltem-se para YHVH, 

para que os seus pecados sejam cancelados,” 

Mordejai (Marcos) 16:15-16 E disse-lhes: 

"Vão pelo mundo todo e preguem o 

evangelho a todas as pessoas. Quem crer e 

for batizado será salvo, mas quem não crer 

será condenado.” 

 

Quinta aliah, 42:19 - 43:15 

42:21 “Eles se prontificaram a fazer isso e 

disseram uns aos outros: "Certamente 

estamos sendo punidos pelo que fizemos 



7 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

a nosso irmão. Vimos como ele estava 

angustiado, quando nos implorava por 

sua vida, mas não lhe demos ouvidos; por 

isso nos sobreveio está angústia". – O 

primeiro passo para ser absolvido no 

julgamento de YHVH é o arrependimento 

[Teshuvá]. Foi exatamente isso que 

começou a acontecer aqui. Eles 

reconheceram que a justiça divina havia 

chegado sobre eles por cometerem tal 

atrocidade contra seu irmão. Gálatas 6:7 

“Não se deixem enganar: de Elohim não se 

zomba. Pois o que o homem semear, isso 

também colherá.” 

42:24 “Nisso Yosef retirou-se e começou a 

chorar, mas logo depois voltou e 

conversou de novo com eles. Então 

escolheu Shimon e mandou acorrentá-lo 

diante deles.” – Ao ouvir a conversa de seus 

irmãos, Yosef ficou profundamente comovido. 

Não querendo ser visto por eles, afastou-se. 

Deixou Shimon prisioneiro como garantia de 

que retornariam. É importante destacar a 

inteligência de Yosef e também seu dom 

profético, que demonstrava que tudo o que 

ele fazia era guiado pelo Espírito. 

Compreendemos isso quando confirmado 

pelo verdadeiro arrependimento de todos os 

seus irmãos. 

42:25 “Em seguida, Yosef deu ordem para 

que enchessem de trigo suas bagagens, 

devolvessem a prata de cada um deles, 

colocando-a nas bagagens, e lhes dessem 

mantimentos para a viagem. E assim foi 

feito.” – A misericórdia deve sempre 

prevalecer sobre a ira. Independentemente 

do mal que cometeram contra seu irmão, ele 

os olhou com amor. Ele supriu suas 

necessidades livre e abundantemente; isto é, 

com graça. Da mesma forma, YHVH 

demonstra sua benevolência para com seu 

povo, mesmo quando este se desvia de sua 

Torah. Embora hoje uma grande 

porcentagem da população israelita no 

mundo viva em desobediência à Torah e a 

YHVH, eles permanecem o povo escolhido, 

ainda cuidado e preservado pelo Altíssimo. 

Romanos 11:2a “YHVH não rejeitou o seu 

povo, o qual de antemão conheceu” 

42:30 "O homem que governa aquele país 

falou asperamente conosco e nos tratou 

como espiões da terra” – Yosef não foi 

reconhecido por seus irmãos em sua primeira 

visita. Tanto que a mensagem que trouxeram 

dele para seu pai foi inteiramente negativa. 

Da mesma forma, hoje, muitos de nossos 

irmãos da casa de Yehudah falam 

negativamente sobre nosso Adon Yeshua. 

Porque Ele ainda não foi revelado a eles. 

 

Sexta aliah, 43:16-29 

43:16 “Quando Yosef viu Binyamin junto 

com eles, disse ao administrador de sua 

casa: "Leve estes homens à minha casa, 

mate um animal e prepare-o; eles 

almoçarão comigo ao meio-dia" - Esta cena 

nos mostra profeticamente o que acontecerá 

quando Yeshua retornar, cf. Hitgalut 

(Apocalipse) 19:9 “E o anjo me disse: 

"Escreva: Felizes os convidados para o 

banquete do casamento do Cordeiro!" E 

acrescentou: "Estas são as palavras 

verdadeiras de YHVH". 

43:26 “Quando Yosef chegou, eles o 

presentearam com o que tinham trazido e 

curvaram-se diante dele até o chão.” – Pela 

segunda vez, o sonho de Yosef se tornou 

realidade. Só que desta vez todos estavam lá, 

inclusive Benjamin. A realização dos sonhos 

ainda estava em curso. Os onze feixes se 

curvaram diante dele.  

 

Sétima aliyá, 43:30 - 44:17 

43:30 “Profundamente emocionado por 

causa de seu irmão, Yosef apressou-se em 

sair à procura de um lugar para chorar, e 

entrando em seu quarto, chorou.” – Da 

mesma forma, Yeshua chorou por 

Yerushalaim. Chorou por seus irmãos, que 



8 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

não o reconheceram. Chorou pelo que lhes 

aconteceria. Chorou por Israel e chorou no 

Getsêmani. Essa manifestação sentimental 

de Yeshua nos permite compreender a 

extensão da humildade do Criador do 

universo, que se rebaixou à condição 

emocional da criatura, tornando-se 

verdadeiramente semelhante aos homens em 

todos os aspectos. Filipenses 2:6-8 “que, 

embora sendo YHVH, não considerou que o 

ser igual YHVH era algo a que devia apegar-

se; mas esvaziou-se a si mesmo, vindo a ser 

servo, tornando-se semelhante aos homens. 

E, sendo encontrado em forma humana, 

humilhou-se a si mesmo e foi obediente até à 

morte, e morte de cruz!” 

44:14” Quando Yehudah e seus irmãos 

chegaram à casa de Yosef, ele ainda 

estava lá. Então eles se lançaram ao chão 

perante ele.” – Este é outro evento profético. 

Como vimos anteriormente, Yosef é um tipo 

de Yeshua. Aqui, Yehudah se curva diante de 

Yosef. Da mesma forma, acontecerá no 

futuro quando toda a casa de Yehudah vier e 

se curvar diante do Mashiaj e reconhecer Seu 

Senhorio. Então dirão: “Bendito o que vem 

em nome de YHVH!” Veja Matitiahu 

(Mateus) 23:29 

44:16 Respondeu Yehudah: "O que 

diremos a meu senhor? Que podemos 

falar? Como podemos provar nossa 

inocência? Elohim trouxe à luz a culpa dos 

teus servos. Agora somos escravos do 

meu senhor, como também aquele que foi 

encontrado com a taça". – No fim dos 

tempos, nossos irmãos da casa de Yehudah 

reconhecerão sua iniquidade e se renderão a 

Yeshua, o Messias, e então as duas casas de 

Israel serão um só povo, com um só pastor, 

como foi profetizado. Agora, seria bom 

reconhecer que esta profecia já começou a se 

cumprir, que estamos atualmente 

trabalhando nela, e que ela terá um fim; a 

oportunidade, por assim dizer, terminará. 

Yeshaiahu (Isaías) 11:13 “O ciúme de 

Efraim desaparecerá, e a hostilidade de 

Yehudah será eliminada; Efraim não terá 

ciúme de Yehudah, nem Yehudah será hostil 

a Efraim.” Yejezqel (Ezequiel) 37:16-17 

"Filho do homem, escreva num pedaço de 

madeira: ‘Pertencente a Yehudah e aos 

israelitas, seus companheiros’. Depois 

escreva noutro pedaço de madeira: ‘Vara de 

Efraim, pertencente a Yosef e a toda a nação 

de Israel, seus companheiros’. Junte-os 

numa única vara para que se tornem uma só 

em sua mão.” Yojanan (João) 19:17 

“Levando a sua própria cruz, ele saiu para o 

lugar chamado Caveira (que em aramaico é 

chamado Gólgota). Matitiahu (Mateus) 

27:35 “Depois de o crucificarem, dividiram as 

roupas dele, tirando sortes.” A estaca que 

carregava nos ombros, mais a madeira que o 

esperava no lugar da caveira, são as duas 

varas que foram unidas à sua mão pelos 

pregos. Derramando o seu sangue como 

sinal de Renovação do Pacto.  Efésios 2:13-

14, “Mas agora, em Yeshua HaMashiaj, 

vocês, que antes estavam longe, foram 

aproximados mediante o sangue do 

Mashiaj. Pois ele é a nossa paz, o qual de 

ambos fez um e destruiu a barreira, o muro 

de inimizade.” Como vimos até agora, existe 

uma tipologia muito marcante entre Yosef e 

Yeshua. Entre a vida de Yosef e o ministério 

de Yeshua. É interessante porque Yeshua é 

conhecido na tradição profética judaica como 

Mashiaj Ben Yosef. O Messias sofredor. E 

também na visão profética do cumprimento 

dos tempos, estabelecendo seu reinado e 

poder sobre todas as nações da terra, ele é 

conhecido como Mashiaj Ben David. 

 

Conclusão: 

Para o pai de Yosef, foi como se o tivesse 

recebido de volta dos mortos. Isso é uma 

clara prefiguração da ressurreição do 

Messias, que ascenderia mais tarde ao trono 

como Yosef, para governar seu povo e as 

nações gentias restantes durante o milênio. 

Todos aguardamos esse dia, e até que esse 

reinado glorioso e a manifestação da Nova 



9 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

Jerusalém cheguem, nosso dever como 

corpo do Messias é levar a revelação da 

reunificação que o Eterno nos deu. Estejamos 

no deserto, na prisão ou em posições de 

autoridade, não nos esqueçamos de nossa 

identidade israelita e de nossa tarefa de levar 

as boas novas da restauração do Reino de 

Israel e a esperança para os gentios de serem 

enxertados no povo do Eterno por meio do 

Novo Pacto. 

 

Glossário: 

- Aliah: Subida, subir. 

- Brit HaJadashah: Pacto Renovado. 

- Drash: Terceiro nível de interpretação do 

PaRDéS, o aplicável e subjetivo da 

mensagem. 

- Haftarah: Comentário dos profetas. 

- Jumash: Nome de uma Toráh que contém 

comentários rabínicos. 

- Kadosh: Santo. 

- Parashah: porção semanal da Toráh. 

- Parashot: Plural de Parashah. 

- Peshat: O literal do texto. 

- Remez: comentário alegórico 

- Tanak: Antigo Pacto  

- Torah: Instruções, Pentateuco, Lei. 

 

Nota do Editor: É importante destacar neste 

momento, e esperamos que todos os nossos 

irmãos e irmãs que iniciam seus estudos da 

Parashah tenham clareza a respeito do 

recurso que utilizamos, chamado Midrash, 

que consiste nos comentários dos rabinos 

mais proeminentes da história literária de 

Israel. Esses rabinos, que ocupam posições 

de eminência em termos de sua habilidade 

literária e compreensão da Torah, nos 

permitem ter perspectivas mais amplas sobre 

os aspectos implícitos e subjetivos da 

mensagem profética das Escrituras 

Hebraicas. Contudo, o leitor e estudante da 

Torah não é necessariamente obrigado a 

concordar com essas referências. 

O material bíblico e os recursos utilizados 

neste documento são, em geral, da Versão 

Nazarena Israelita (NVI), que é utilizada em 

primeiro lugar ao citar cada texto bíblico em 

negrito e será o versículo a ser comentado. 

As ilustrações para esses textos seguem a 

doutrina estabelecida na EMC SHALOM 

INTERNATIONAL como um ministério de 

Raízes Hebraicas, da qual se originam os 

Quatro Pilares: 

Pilar 1. YESHUA é YHVH. 

Pilar 2. Pronunciando Seu Nome YHVH. 

Pilar 3. Guardar Seus Mandamentos. 

Pilar 4. Suas promessas são apenas para 

ISRAEL. 

Cada um desses pilares doutrinários é 

estabelecido, como diz Efésios 2:20, “tendo 

YESHUA como nosso FUNDAMENTO”. Da 

mesma forma, defendemos e expomos esses 

pilares na pregação do único evangelho que 

os primeiros emissários proclamaram. 

A Bíblia Messiânica Israelita de Kadosh 

(BKIM), que também faz parte dos versículos 

citados nos comentários, é utilizada devido à 

sua linguística inovadora e palavras 

hebraicas restauradas, bem como porque 

todos os textos são comparados com os 

documentos de Qumran. Este material será 

submetido à avaliação constante pelas 

autoridades do ministério, enquanto nos 

esforçamos diariamente para esclarecer e 

corrigir qualquer coisa que possa estar sujeita 

a erros de interpretação, interesses pessoais 

ou congregacionais, ou simplesmente à 

compreensão humana. Outros documentos 



10 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

utilizados nesta parashá são a Bíblia Peshitta 

e a Bíblia Textual. 

_________________________ 

Fim da Parashah 

 

Os comentários destes textos obedecem a 
doutrina estabelecida em EMC SHALOM 
INTERNACIONAL como Ministério de 
Raízes Hebraicas. E onde partem os quatros 
pilares, que defendemos e expomos na 
pregação do único evangelho. Que os 
primeiros emissários (shlijim-apóstolos), 
pregaram com um só propósito. Restaurar o 
Reino de Israel. Atos 1:16 dirigido aos 
destinatários, estabelecidos em Santiago 1:1 
e 1 Pedro 1:1. “A CASA DE PERDIDA DE 
ISRAEL” 

O mesmo Rabi Shaul, (Shaliaj Paulo), 

emissário por excelência, para todos os 

gentis, sabia de antemão, que seu foco de 

alcance era somente as doze tribos, 

dispersas. Chamadas “ovelhas perdidas da 

casa de Israel”. (Melo Há Goyim) “Os justos 

das Nações”. Atos 26:7. E o cumprimento 

desta mesma promessa, que as doze tribos 

esperam obter, firmemente, fazendo seus 

atos de adoração, noite e dia. Apesar disto, 

em relação a essa esperança, que diante da 

sua majestade, que estou sendo acusado 

pelos judeus.  

 
PD: Este documento é comentado semanal e 
ao vivo, direto em nossas classes por internet 
cada Shabbat de 11:00 da manhã as 13:00 
horas, através de www.zoom.com e ID para 
ingressar no canal de EMC SHALOM 
INTERNACIONAL é: ID: 463 703 1177 
 
Nota importante: a chave é mudada 
regularmente; favor de ficar pendente nos 
chats da aplicação Telegram onde você 
poderá conhecer. Se você não estiver 
nenhum dos nossos chats, manda e-mail 
emcshalomint@gmail.com solicitando o 
acesso.  
 

Nosso único desejo é que através deste 
material sua descendência seja abençoada 
por um entendimento superior das escrituras; 
saindo do evangelho subjetivo, e as vezes 
quase místico de hoje. O objetivo desta 
mensagem, é uma maior certeza idiomática, 
envolto em seu ambiente cultural respectivo, 
concedendo-nos maior solidez interpretativa 
dos textos.  
 
Todos os crentes no Elohim da Bíblia, têm em 
comum denominador, um só desejo. De 
estabelecer um avivamento, tão poderoso 
que traga a presença do Rei dos reis e 
estabeleça Seu Reino de uma vez e para 
sempre. Todavia, o único que irá trazer isto a 
congregação dos santos de Israel é” A 
HISTÓRIA BIBLICA”. Voltar ao fundamento e 
a forma inicial da FÉ HEBRAICA.  
E este documento, assim como a classe da 
Toráh, e cada Shabbat, é isso, conhecer a 
história espiritual de um povo, Israel, é viver 
sabendo que somos a continuação e a 
conclusão, desta grande história de amor. 

Estamos muito agradecidos por tua 
contribuição ao nosso ministério. Está nos 
permitindo ir a maior excelência. 

https://www.PayPal.me/emcshalom  

 

SHALOM LEKULAM! 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Entra no nosso canal de 
Telegram (escaneia o 

código QR) 

  

http://www.zoom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com
https://www.paypal.me/emcshalom


11 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

 

 

 


