
1 

Ingresa a nuestro canal 
de Telegram (escanea el 

código QR) 

  

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
PARASHÁH 09 VAIESHEV | GÉNESIS 37:1 - 40:23 

Prohibida toda reproducción lucrativa - Utilizar bajo permiso. 

Para más información puede ubicarnos por medio de nuestra página web www.emcshalom.com  
también a través de nuestro canal en YouTube EMC Shalom Internacional 

y puedes escribirnos a nuestro correo emcshalomint@gmail.com 

 

Aliot a la Toráh: 

1. 37:1-11    
2. 37:12-22   
3. 37:23-36   
4. 38:1-30    
5. 39:1-6 
6. 39:7-23 
7. 40:1-23 
8. Maftir: 40:20-23 

Haftaráh: Amós 2:6 - 3:8 

Brit HaJadashah: Matitiahu (Mateo) 1:18-25 

Lecturas adicionales del Brit HaJadasháh: 
Maaseh (Hechos) 7:9-16 

VAYESHEV Significa “Y se Estableció” 

Nuestro objetivo primordial es llevar a cada 
lector a encontrar elementos proféticos que le 
permitan ver al Mashíaj Yeshúa junto con 
todo Su plan de Redención anunciado en La 
Toráh, desde Bereshit (Génesis) hasta 
Devarim (Deuteronomio). Que descubra la 
inimaginable riqueza profética que se 
encuentra en el plan de YHVH y en cada 
detalle escondido en Su Santa y Bendita 
Palabra. Esta parasháh contiene un 
despliegue profético que ensanchará el 
entendimiento del estudiante de Toráh de una 
manera maravillosa, el cual podrá detectarse 
en el transcurrir de cada uno de los eventos 
aquí descritos y comentados, hasta el punto 
de dejarle extasiado; para así reconocer con 
claridad, lo hermoso y preciso de la 
Redención de YHVH para Su Pueblo bajo el 
Ministerio del MASHÍAJ YESHÚA. 
 

Primera aliáh, 37:1-11 

37:1 “Yaakov se estableció en la tierra 
donde su padre había residido como 
extranjero, la tierra de Kenaan”. – Este 
pasaje deja un leve aire de ironía en su 
mensaje: “Yaakov se estableció donde su 

padre residió como extranjero”. Cada palabra 
del Eterno tiene el propósito de incentivar en 
Su pueblo la capacidad de análisis en tanto 
va profundizando en la enseñanza, buscando 
con cada pasaje desplegar el conocimiento 
para darle el entendimiento correcto y 
verdadero, y así darle sentido a su propio 
desarrollo. Es un deleite entender cosas de 
la Toráh y ver detalles que a simple vista no 
muestran nada trascendental. Sin embargo, 
este pasaje tiene un detalle muy relevante, 
pues Yaakov estaba tomando una actitud 
diferente a la de su padre al querer 
establecerse, buscando su bienestar 
personal y el de su familia, sin conseguir 
dimensionar que la promesa heredada que lo 
envolvía iba más allá de sus propias 
expectativas de bienestar. Porque no era el 
propósito del Eterno que él cambiara de 
estatus, es decir, que viviera como peregrino 
en esa tierra, pues la promesa no cobijaba 
solamente a los patriarcas de Israel hasta el 
establecimiento de la nación, sino que dicha 
nación, aún no ha sido establecida bajo los 
parámetros divinos dados en la promesa que 
recibió Avraham. Pero tranquilo, falta poco, y 
mientras que eso se da, cada uno de nosotros 
debe aprender a vivir como peregrino donde 
quiera que esté: Kefá Álef (1 Pedro) 2:11 
“Queridos amigos, los aliento a ustedes como 
expatriados y residentes temporales, no se 
dejen dominar por los deseos de su vieja 
naturaleza, que siempre están batallando en 
contra ustedes” (VIN). 

37:2a “Esta, pues, es la historia de 

Yaakov: a los diecisiete años de edad, 

Yosef atendía los rebaños con sus 

hermanos,”. – La historia de Yaakov, quien 

recibió por bendición el nombre de Israel 

toma figura profética en Yosef su undécimo 

descendiente directo, hijo de su amada Rajel, 

para dar forma a la historia y guardar en sus 

detalles y eventos, los dibujos y simbolismos 

más evidentes que la Toráh nos da del plan 

http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com


EMC SHALOM INTERNACIONAL 

2 

más crucial de toda la Escritura: “LA 

REDENCIÓN DE ISRAEL”. Como creyentes 

en el Mesías Yeshúa, el Mesías de Israel, nos 

debemos sumergir en esta historia familiar, y 

dejar que nuestra mente sea guiada por la 

Verdad para que nos muestre lo más sublime 

del Plan Redentor. En los capítulos siguientes 

podremos ver como Yosef y Yehudah, toman 

protagonismo sobre todos los hijos de Israel; 

la descendencia de Yosef representada en 

Efraim como poseedor de la primogenitura: 

Yermiahu (Jeremías) 31:9 “Vendrán con 

llanto, y con compasión los guiaré. Los 

conduciré a los arroyos de aguas, por un 

camino parejo donde no tropezarán. Porque 

Yo Soy siempre un Padre para Israel, Efraím 

es mi primogénito” (VIN); Divré Haiamin Álef 

(1 Crónicas) 5:1-2 “Los hijos de Reuvén, 

primogénito de Israel. (Él era el primogénito; 

pero cuando profanó el lecho de su padre, su 

derecho de primogenitura se le dio a los hijos 

de Yosef hijo de Israel, de modo que no fue 

registrado como primogénito en la 

genealogía; 2y aunque Yehudah llegó a ser 

más fuerte que sus hermanos y de él procede 

un príncipe, el derecho de primogenitura fue 

de Yosef)” (VIN); y Bereshit (Génesis) 49:10 

“El cetro no se apartará de Yehudah, ni la 

vara de gobernante de entre sus pies; hasta 

que venga Shiloh y el homenaje de los 

pueblos será suyo” (VIN). Desafiando hoy el 

entendimiento de muchos predicadores que 

tratan de explicar con certeza de dónde 

provienen “Las Tribus Perdidas de Israel”, 

información y revelación que solo toma 

sentido en la Raíces Hebreas de la Fe. En la 

Escuela de Desarrollo Ministerial que 

tenemos en EMC Shalom Internacional, 

defendemos todas las profecías y 

demostramos que los conceptos “CASA DE 

EFRAIM y CASA DE YEHUDAH” aún están 

vigentes y en pleno cumplimiento hasta la 

venida del Mashíaj Yeshúa. 

37:3 “Sucede que Israel amaba a Yosef 
más que a todos sus hijos, porque este era 
el hijo de su vejez; y le había hecho una 

túnica ornamental”. – Podemos discernir 
muchas razones por las que Yaakov amaba a 
Yosef más que al resto de sus hijos, sin 
embargo, un detalle que vemos al venir a la 
Toráh es que los patriarcas en general, y 
Yaakov en este caso, no solo eran ancianos, 
hombres de sabiduría, sino que aún el don 
profético en ellos estaba establecido por el 
Eterno: Bereshit (Génesis) 20:7 “Por lo tanto 
devuelve la esposa del hombre a él ahora. Él 
es un profeta, y él orará por ti para que vivas” 
(VIN). La palabra profeta en hebreo es “navi” 
 del Strong #5030 que significa: hombre (נָבִיא )

inspirado, que viene de la raíz (נָבָא) del 

Strong #5012 y habla de la acción de 
profetizar, hablar o cantar por inspiración, 
en predicación o en simple discurso. Esto 
quiere decir que la misión de dar a conocer a 
YHVH como el Único Elohim, era una tarea 
constante de los patriarcas y aún de toda la 
simiente incorruptible de la que habla la 
Escritura: Kefá Álef (1 Pedro) 1:23 “Ustedes 
han nacido de nuevo de lo alto, no de una 
semilla que se corrompe, sino de una 
incorruptible, por medio de la Palabra viviente 
de YHVH que permanece para siempre” 
(BKIM). Esta es la característica más elevada 
de ser poseedores de la simiente 
incorruptible; que la Palabra del Eterno 
YHVH permanece para siempre en nosotros. 
Este don profético en Yaakov permitiría 
discernir que Yosef venía con un propósito 
más elevado que cualquiera de sus hermanos, 
pues en él estaba la simiente para la multitud 
de naciones: Bereshit (Génesis) 48:18-19 
“ Yosef le dijo a su padre: "No lo hagas de 
esa forma, mi padre, porque éste es el 
primogénito. Pon tu mano derecha en su 
cabeza. 19Pero su padre rehusó, y dijo: "Yo 
sé eso, hijo mío, yo lo sé”. Él también se 
hará un pueblo, y él también será grande; no 
obstante, su hermano menor será mayor que 
él, y su zera formará multitud de naciones" 
(BKIM). La importancia en el propósito de vida 
en Yosef estaba enmarcada de igual forma en 
un profundo amor por parte de su padre. 
Amor que estaría vigente sin importar los 
duros acontecimientos y que se mantendría 
intacto hasta verlo de regreso. Como hoy 
nosotros, descendientes de Efraím, estamos 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

3 

convencidos que el infinito amor de Nuestro 
Padre YHVH, estará con nosotros hasta la 
restauración de todas las cosas y nuestro 
regreso a casa. Un acto de gran importancia 
es el obsequio que fue dado a Yosef, la túnica 
ornamental o túnica de colores, como dicen 
otras versiones. Esta túnica era señal de 
preferencia de su padre hacia él por sobre 
todos sus demás hermanos, pero un detalle 
que rebosaría la copa de ira y rechazo de 
todos ellos hacia Yosef, haciéndolo ver como 
un individuo despreciable y digno de muerte. 

37:4 “Y cuando sus hermanos notaron que 
su padre lo amaba más que a los demás 
hermanos, lo odiaron tanto que no podían 
dirigirle una palabra amistosa”. – 
Creemos que Yaakov cometió un error al 
demostrar más amor a este hijo que a los 
demás. No es un problema el regalo, pues su 
obediencia era superior a la de sus hermanos 
y en muchas maneras se lo merecía. Lo que 
está mal es que este regalo no se basó en 
una recompensa por obedecer, sino en una 
distinción particular que le hizo su padre: 
Efesios 6:4 “Y ustedes, padres, no 
provoquen a ira a sus hijos, sino críenlos en 
la disciplina y la instrucción del Maestro.” 
(VIN). En el griego la palabra que se usa para 
“ira” es “parorgizo” (παροργίζω) del Strong 
#3949 que significa: encolerizarse, 
enfurecerse o arder en ira con ellos. En otras 
palabras, no actúen con ellos de la misma 
manera que ellos son con ustedes. La palabra 
“criarlos” en griego “ektréfo” (ἐκτρέφω) del 
Strong #1625 significa: en madurez, acariciar, 
entrenar o sustentar. En vez de airarnos 
debemos responder con caricias, sustento y 
entrenamiento paternal y enseñarles a ofrecer 
amor. El castigo no       debe estar lleno de ira sino 
de amor. La palabra en griego para disciplina es 
“paideia” (παιδεία) del Strong #3809 que 
significa: tutoría, educación o corrección. Es 
decir, la disciplina que busca el Adón debe 
llevar instrucción y amor. Además de lo 
anterior, debe llevar amonestación de Elohim. 
Amonestación es en griego “noutdsesia” 
(νουθεσία) del Strong #3559 que significa: 
reprensión suave o advertencia, ante todo, 
castigo. Debe haber una advertencia que le 

dice al hijo por qué se le va a disciplinar y así 
sabrá lo que ha desobedecido. Esta 
advertencia es de YHVH. Se le debe enseñar 
al hijo que es a Elohim a quien se 
desobedece y las leyes que quebranta son 
las de Él. Al mostrarle la ley que quebranta 
aprenderá a obedecerla. Por otro lado, 
debemos recompensarlo cuando obedezca y 
de la misma manera hacerlo con el resto de 
los hijos por igual cuando se tenga más de 
uno. Un regalo material no es necesario. Por 
el contrario, un abrazo, un beso, una caricia o 
palabras de aprobación son mucho más 
importantes. El pasaje anterior debe 
impulsarnos como padres, a prestar más 
atención a la forma en la que ejercemos 
muestro papel paternal sobre la vida de 
nuestros hijos. La Escritura es abundante en 
Palabra concerniente a la educación de 
nuestros hijos. No podemos aún pretender 
que, por formar parte de una congregación, 
allí estén en la obligación de educar a 
nuestros hijos. Es relevante que cada uno 
de nosotros, tomemos la responsabilidad en 
la valiosa inversión que haremos en el 
desarrollo integral de nuestros hijos y que, 
como resultado de ello, veremos crecer 
individuos potencialmente aptos para cambiar 
esta generación, la nación y aún el mundo 
entero. Retomando el sentido profético del 
pasaje, este odio entre hermanos es el 
ingrediente principal en el interminable 
conflicto entre Israel y las demás naciones. A 
medida que avancemos en el desarrollo del 
entendimiento bíblico de la nación de Israel, 
estaremos resaltando cada uno de estos 
puntos de conflicto que hoy en día continúan 
vigentes que son, sin ninguna duda, la 
confirmación de los acontecimientos 
esperados antes de la venida del Mashíaj en 
este tiempo. 

37:7 “Nosotros estábamos atando 
manojos en el campo, cuando de pronto 
mi manojo se levantó y quedó derecho; 
entonces los manojos de ustedes se 
reunieron alrededor del mío y se 
postraron”. – El entendimiento profético se 
va dimensionando de forma homotética, es 
decir, que a medida del avance en el 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

4 

conocimiento bíblico y más específicamente 
de Toráh, veremos apartes aplicables a la 
misma vida del Mashíaj y su Ministerio de 
Redención. Aquí, en primera instancia, solo 
podríamos inferir la futura condición de 
engrandecimiento de Yosef en Egipto, y 
como él sería levantado a tal punto de éxito y 
poder, que todos sus hermanos llegarían a 
postrarse delante de él. Sin embargo, este 
panorama va más allá del hecho de ser el 
salvador de su familia en Egipto, puesto que 
este Yosef es sombra y figura de aquel que 
salvaría a su pueblo de los pecados, y al igual 
que esas gavillas (manojos de trigo o 
cebada), el Mesías Yeshúa sería levantado 
en el madero para traer salvación a todos sus 
hijos: Yojanan (Juan) 14:18 “Yo no los dejaré 
huérfanos; vendré a ustedes” (BKIM); y así 
también con toda la familia de Israel: Efesios 
2:19 “Así que, entonces, ya no son 
extranjeros ni desconocidos. Por el contrario, 
ustedes son conciudadanos con el pueblo de 
YHVH y miembros de la misma familia de 
YHVH” (BKIM). Esta es la mismísima casa de 
Efraim, donde estábamos antes de llegar a 
ser Israel, el descendiente primogénito por 
bendición de Yaakov, quien lo adoptó como 
su propio primogénito en Bereshit (Génesis) 
48, además es confirmado en la voz del 
profeta Yermiahu (Jeremías) 31:9 “Ellos 
salieron gimiendo y Yo los traigo de vuelta 
con consolación. Causándolos alojarse por 
arroyos de agua sobre sendas allanadas. 
Porque Yo soy un Padre para Israel y Efraím 
es mi primogénito” (BKIM), para así salvarnos 
de la muerte espiritual por estar inmersos en 
la sequía de la Palabra y sin el Espíritu de 
YHVH en nosotros, alejados de nuestra 
verdadera ciudadanía. Ese lugar de honra 
como su nación, fue perdido a causa de 
nuestro pecado y fuimos dispersados entre 
todas las naciones de la tierra.  

37:8b “Y lo odiaron aún más por lo que 
decía sobre sus sueños”. – Yeshúa también 
fue odiado entre sus hermanos a causa de 
sus palabras: Yojanan (Juan) 15:22-25 “Si 
yo no hubiera venido ni les hubiera hablado, 
no tendrían pecado; pero ahora no tienen 
excusa por su pecado. 23El que me aborrece, 

también aborrece a mi Padre. 24Si yo no 
hubiera hecho entre ellos obras como ningún 
otro las ha hecho, no tendrían pecado. 25Pero 
ahora las han visto, y aun así nos han 
aborrecido tanto a mí como a mi Padre. Pero      
esto sucedió para cumplir la palabra que está 
escrita en la Toráh de ellos: ‘Sin motivo me 
aborrecieron” (VIN). 

37:9b “Y esta vez el sol, la luna y once 
estrellas se postraban delante de mí”. – 
Esto es una visión profética del Reino 
Milenial en la que, al inclinarse el sol ante 
Yosef que es un tipo del Mesías, realza el 
hecho de que la luz que iluminará en la 
Segunda Venida es la de Él, no la del sol. 
Este cederá su luz para dar paso a un 
resplandor superior: Hitgalut (Apocalipsis) 
22:5 “No habrá más noche, ni tienen 
necesidad de luz de lámpara, ni de luz del sol; 
porque YHVH Elohim alumbrará sobre ellos, 
y reinarán por los siglos de los siglos” (VIN). 
El sol fue puesto para dominar el día y la luna 
para dominar en la noche: Bereshit 
(Génesis) 1:16 “Elohim hizo las dos grandes 
lumbreras, la lumbrera mayor para regir el día 
y la lumbrera menor para regir la noche y las 
estrellas” (VIN). El fin de los tiempos estará 
anunciado por momentos en que la luna y el 
sol declinarán en su luz, es decir en su poder: 
Yejezkel (Ezequiel) 32:7 “Cuando yo te haya 
extinguido, cubriré el cielo y haré que se 
oscurezcan las estrellas. Cubriré el sol con 
una nube y dejará de alumbrar la luz de la 
luna” (VIN); Yoel (Joel) 2:10 “Ante ellos 
tiembla la tierra, se estremece el cielo, se 
oscurecen el sol y la luna y las estrellas 
retraen su brillo” (VIN); Matitiahu (Mateo) 4:9 
Y le dijo: “Todo esto te daré, si te inclinas y 
me rindes homenaje” (VIN). Las estrellas 
representan a los hijos de Israel que se han 
de postrar como los hermanos de Yosef ante 
el Mashíaj, en el día final: Filipenses 2:10 
“Para que en el nombre de Yeshúa se doble 
toda rodilla de los que están en el cielo, en la 
tierra y debajo de la tierra” (VIN). El sol y la 
luna hace referencia a los padres de Yosef: 
Israel y Rajel, nadie es mayor que el Mashíaj: 
Yojanan (Juan) 8:53-58 “¿Eres tú acaso 
mayor que nuestro padre Avraham quien 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

5 

murió, o los profetas quienes también 
murieron? ¿Quién pretendes ser?” 
54Yahoshúa respondió: “Si yo me glorifico a 
mí mismo, mi gloria no es nada. El que me 
glorifica es mi Padre, de quien ustedes dicen: 
“Es nuestro Elohim”. 55Y ustedes no lo 
conocen, pero yo sí lo conozco. Si dijera que 
no lo conozco, sería mentiroso como ustedes. 
Pero lo conozco y cumplo su palabra. 
56Avraham, su padre, se alegró de ver mi día; 
él lo vio y se gozó”. 57Entonces le dijeron los 
[dirigentes] yahuditas: “Todavía no tienes ni 
cincuenta años, ¿y has visto a Avraham?” 
58Yahoshúa les dijo: “En verdad, en verdad 
les digo que desde antes que Avraham 
naciera, yo existo”. (VIN). Estos versos van 
más allá en el futuro, pues Rajel no se 
postrará ante Yosef pues ya ha muerto. Hay 
un alto contenido profético en toda la historia 
de Yosef.  

37:11a “Sus hermanos tenían celos de 
él”. – Texto tomado de la versión Biblia 
Kadosh Israelita Mesiánica (BKIM), para 
hacer el respectivo paralelo profético de la 
misma versión con el pensamiento de Pilato: 
Matitiahu (Mateo) 28:17 “Porque él entendía 
que por celos le habían entregado” (BKIM). 

 

Segunda aliáh, 37:12-22 

En esta Aliáh, Yosef tiene una misión, un 
recorrido y un propósito, el cual 
presentaremos como un corto viaje de 
Redención en el que Yosef sale de un lugar y 
hace su recorrido, hasta llegar donde sus 
hermanos para llevar bienestar, es decir 
Shalom. Apreciaremos increíbles paralelos 
con el Mesías Yeshúa y su Plan Redentor.  

37:13b “Ven, te voy a mandar a donde 
ellos”. Él respondió: “Estoy listo”. – 
Iniciamos este fascinante recorrido en el Valle 
de Jevrón, cuando su Padre Yaakov lo envía 
a donde sus hermanos en el momento que 
ellos están con los rebaños: “Jevrón” ( חֶבְרוֹן) 

del Strong #2275 que significa: “Sede de 
Asociación”. Este lugar representa una 
sociedad y un propósito común de dos partes: 

el dueño de los rebaños y el heredero de 
estos. 

37:14 “Y él le dijo: “Ve a ver cómo están 
tus hermanos y cómo les va a los rebaños 
y vuelve a informarme”. Así que lo envió 
desde el valle de Jevrón. Cuando llegó a 
Shejem”. – En este pasaje resaltaremos los 
conceptos: “Cómo están” y “Cómo les va”. 
Estas palabras están directamente asociadas 
con bienestar, que pertenecen al vocablo 
hebreo de “Shalom” (שָלוֹם) del Strong #7965. 

Yosef sale de Jevrón en busca del Shalom de 
sus hermanos y de los rebaños. Este 
recorrido manifiesta de forma explícita tres 
lugares: “Jevrón, Shejem y Dotán”, pero, al 
mirar lo implícito del recorrido, entendemos 
que entre sitio y sitio hay más poblaciones 
con una riqueza profética mesiánica que es 
importante mencionar. De Jevrón a Dotán 
tenemos el siguiente recorrido: 

1. Al salir de Jevrón ( חֶבְרוֹן) del Strong 

#2275, que significa Sede de Asociación. 
Sede de sociedad, de donde su padre lo 
envía con un propósito específico, y su 
primer punto de llegada, por así decirlo, y 
sin ningún ánimo de forzar los pasos 
proféticos, simplemente haciendo notar la 
grandeza e importancia de cada elemento 
que la Toráh nos muestra como sombra y 
figura de lo que había de venir. 

2. Llega a Beit Lejem (ית לֶחֶם  :que significa (בֵּ

Casa del Pan. Lugar de nacimiento de 
Yeshúa. Casa del Pan, ni más ni menos 
que el lugar en el que el Verbo se hizo 
carne: Yojanan (Juan) 1:14 “Y el Logos 
se hizo carne, y tabernaculizó entre 
nosotros, y contemplamos su gloria (gloria 
como del Unigénito del Padre), lleno de 
gracia y de verdad.” (BXT); 1 Timoteo 
3:16 “Indiscutiblemente, grande es el 
misterio de nuestra fe: “Él se manifestó en 
la carne, fue justificado por el espíritu, 
visto por los mensajeros, proclamado 
entre las naciones, creído en el mundo, y 
recibido arriba en gloria”.” (VIN). Se hizo 
carne en tiempos en los que todo judío 
debía estar en su tierra para           ser contado 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

6 

en el censo: Hilel (Lucas) 2:4 “Así que 
Yosef, como era linaje y de la casa de 
David, subió del pueblo de Netzaret en 
Galil, al pueblo de David llamado Beit-
Lejem, en Yehudah” (BKIM). 

3. Luego pasa por Yerushalaim ( ִיְרוּשָלַם) del 

Strong #3389, que significa dual, rara vez 
o fundado en paz, en “Shalom”. Lugar en 
el que el Mashíaj Yeshúa cumple con sus 
parámetros de Toráh que lo confirman 
como un judío observante desde su niñez, 
presentado en el Templo como la Toráh lo 
indica, claro está, después de haber sido 
circuncidado al octavo día. Yerushalaim 
es el lugar de peregrinaje de todo israelita 
cumplidor de Toráh: Yojanan (Juan) 1:11 
“Él vino a su propia tierra natal, y su propio 
pueblo no lo recibió” (BKIM). 

4. En este recorrido la siguiente parada es 
Betel: (ל ית־אֵּ  del Strong #1008, que (בֵּ

significa Casa de Elohim o Puerta del 
Cielo. Lugar en el que “el Mashíaj 
Tabernaculizó entre nosotros”. Estas 
palabras son tomadas de la Versión 
Textual (BTX) en Yojanan (Juan) 1:14. 
Aquí se entienden las palabras de Rab 
Shaúl en Colosenses 2:9 “Porque en Él 
habita corporalmente toda la plenitud de 
lo que YHVH es” (BKIM). Y no solo vemos 
este simbolismo, sino que Betel también 
es “Puerta del Cielo” y el Mismo Yeshúa 
dice: Yojanan (Juan) 10:9 “Yo soy la 
puerta; si alguien entra por medio de mí, 
él estará a salvo e irá y encontrará pastos” 
(BKIM). Yosef en su recorrido pasa por 
esta puerta en busca de los rebaños. 

5. Llegando a Shiloh ( שִילֹה) del Strong 

#7887, que significa tranquilo. “Tranquilo, 
uno de los apelativos más especiales del 
Mesías”. La Concordancia Strong aparte 
de este significado, nos lleva a Shiloh 
 :del Strong #7951 que significa (שָלָה)

seguro, exitoso, ser prosperado y 
prosperar. Mostrando con esto y sin lugar 
a ninguna duda la riqueza profética de la 
Toráh y de la vida de Yosef con respecto 
a Nuestro Mashíaj Yeshúa: Yeshaiahu 
(Isaías) 52:13 "¡Contemplen como mi 

siervo tendrá buen éxito! ¡El será 
levantado, exaltado, altamente enaltecido! 
(BKIM). Mientras que la versión VIN lo 
comparte así: Yeshaiahu (Isaías) 52:13 
“He aquí que mi siervo prosperará, será 
exaltado y elevado a grandes alturas” 
(VIN). ¿Dónde se manifestaría este 
exitoso momento y cómo? El siguiente 
paso de destino en el camino de Yosef en 
busca de sus hermanos nos dará mayor 
luz. 

6. Cuando llegó a Shejem (שְכֶם) del Strong 

#7927, que significa espalda, entre los 
hombros para cargar. Estas eran tierras 
específicas de Menasheh en los montes 
de Efraím, en tiempos de Yeshúa: Galilea 
de los gentiles. Este nombre significa 
lugar de carga, espalda. Bendito el Eterno 
Elohim de Israel quien nos sacó de las 
coincidencias y nos ha traído a la firmeza 
de su verdad de su EMET, es decir de su 
TORÁH. Este es el lugar de los dos 
montes: Guerizín y Eval mencionado en 
Devarim (Deuteronomio) 11 en la 
exhortación a la obediencia y alude a los 
mismos hombros de Yeshúa con los que 
cargó nuestras faltas a la Toráh, es decir 
todos nuestros pecados. Sobre sus 
hombros, en su espalda estaría el éxito de 
su misión: Yeshaiahu (Isaías) 53:4-5 “De 
hecho, Él cargó con nuestras 
enfermedades, nuestros dolores, los 
cuales Él sufrió. Sin embargo, lo tuvimos 
por castigado, golpeado y afligido por 
YHVH Elohim. 5Pero Él fue herido por 
causa de nuestros pecados, machacado 
por nuestras iniquidades; el castigo de 
nuestro Shalom cayó sobre Él y por sus 
llagas hemos      sido sanados” (BKIM). Dice 
en Yojanan (Juan) 19:17 “Y Él salió 
cargando su madero hacia el lugar que 
se llama de la Calavera, y en hebreo 
Gólgota (VIN). Este fue el doloroso evento 
para su éxito, al librarnos de todos 
nuestros pecados. Desde este momento 
se estableció la victoria nuestra sobre el 
pecado, con el objetivo de continuar 
nosotros, el recorrido que fue dibujado por 
Yosef hijo de Yaakov, vivido y confirmado 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

7 

en la carne de Yeshúa y ahora delegado 
con toda su autoridad a cada uno de 
nosotros, para ir en busca de nuestros 
hermanos. A Yosef, en su búsqueda y 
cumplimiento de su misión de encontrar a 
sus hermanos, se le presenta un hombre 
que conocía donde estaban y lo guía a ese 
lugar. Este personaje desconocido en la 
historia hace alusión al profeta Elías: 
Yeshaiahu (Isaías) 40:3 “Una voz clama 
gritando en el desierto: "¡Preparen el 
camino para YHVH! ¡Nivelen una 
carretera en el Aravah para Elohenu!” 
(BKIM). El evangelio de Yojanan (Juan) 
presenta un evento en el que esta misma 
desinformación produce inquietud en los 
círculos religiosos de la época de Yeshúa 
con respecto a Yojanan el Inmersor: 
Yojanan (Juan) 1:23 “Él respondió con 
las palabras de Yeshaiahu el profeta: "Yo 
soy: ¡La voz de alguien que grita 
clamando en el desierto enderecen el 
camino de YHVH!" (BKIM). Todo este 
entendimiento profético cierra el espectro 
de búsqueda de “Todos los pecadores 
perdidos”, que la Teología Moderna quiere 
implementar a la misión de Yeshúa el 
Mesías. Mientras Yosef buscaba 
exclusivamente a sus hermanos y los 
rebaños de propiedad de su padre, 
Yeshúa hace la misma observancia a lo 
específico del plan: Matitiahu (Mateo) 
15:24 “Y respondiendo dijo: "A mí no me 
han enviado sino a las ovejas perdidas 
de la Casa de Israel" (VIN). 
 

37:16a Él contestó: “Estoy buscando a mis 

hermanos”. – Es en boca de los talmidim 

(discípulos) de Yeshúa: Maaseh (Hechos) 

1:6 “Cuando estaban juntos, le preguntaron: 

"¿Adón, en este tiempo restaurarás el 

gobierno de Israel?” (BKIM). Todo este plan 

bíblico ha estado fundamentado desde el 

principio en dicho objetivo. Después de la 

partida de Yeshúa a los cielos (shamaim), sus 

discípulos tenían el concepto claro en sus 

corazones. Yaakov (Santiago) 1:1 “De: 

Yaakov, un esclavo de YHVH y del Adón 

Yeshúa Ha´Mashíaj. A: Las doce tribus en 

la Galut [Diáspora]: ¡Shalom!” (BKIM); Kefá 

Álef (1 Pedro) 1:1 “De: Kefa, un emisario de 

Yeshúa HaMASHÍAJ. A: El pueblo escogido 

de YHVH, que vive como expatriado en la 

Galut; en el Ponto, Galut-Yah, Capadocia, la 

provincia de Asia y Bitinia” (BKIM). Todo ha 

girado siempre en torno a restaurar la 

condición de los hermanos, es decir, de los 

hijos de Israel.  

37:17 El hombre dijo: “Ellos se fueron de 

aquí, porque los oí decir: ‘Vámonos para 

Dotan’. Así que Yosef siguió a sus 

hermanos y los encontró en Dotan”. – La 

búsqueda del Mashíaj Yeshúa por cada uno 

de sus hermanos de Israel, continúa a través 

de nosotros, es esta la real y verdadera 

GRAN COMISIÓN. 

7. Último punto del recorrido es Dotán ( דֹּתָן) 

del Strong #1886 que significa dual, 
caldeizante o incierto. Un lugar incierto. 
Solo podemos asemejar este lugar al 
recorrido de toda la humanidad y la 
incertidumbre de sus mentes alejadas de 
la verdad de YHVH, en la que se cumple 
la Palabra de Yeshaiahu (Isaías) 5:20 
“¡Ay de los que a lo malo llaman bueno; ¡y 
a lo bueno, malo! Que presentan las 
tinieblas como luz, y la luz como tinieblas; 
que presentan lo amargo como dulce, y lo 
dulce como amargo” (BKIM). Estas son 
las mentes duales de Dotán.  

 
37:18 “Ellos lo vieron de lejos y antes de 
que       se acercara a ellos conspiraron para 
matarlo”. – Lo mismo sucedió con Yeshúa: 
Matitiahu (Mateo) 26:4 “Y consultaron entre 
ellos para arrestar a Yeshúa      con algún 
engaño y matarlo” (VIN). Él también con gran    
decepción les declaró a los líderes religiosos 
su pecado constante y que hoy en día es 
vigente: Matitiahu (Mateo) 23:37 
“Yerushalaim, Yerushalaim, que matas a los 
profetas y apedreas a los que son enviados. 
¡Cuántas veces quise reunir a tus hijos como 
una gallina reúne sus pollitos debajo de sus 
alas y no quisiste!” (VIN). 
 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

8 

Tercera aliáh, 37:23-36 

37:23 “Cuando Yosef llegó donde sus 
hermanos, estos le quitaron la túnica, la 
túnica ornamental que llevaba puesta”. – 
Esta túnica representa realeza y autoridad y 
muchos de los comentarios giran en torno a 
estas dos características; sin embargo, hoy 
queremos someter a su consideración el 
apreciar en la túnica de colores algo más 
que realeza y autoridad. Y es el hecho que 
esta característica tan inusual en su época y 
que se le diera tanta importancia a la 
variedad de colores, nos lleva a pensar en 
los símbolos patrios que definen el distintivo 
por excelencia de cada nación en el mundo y 
su bandera que es símbolo de su gobierno y 
autoridad territorial. En esta túnica también 
vemos la representación de “TODAS LAS 
NACIONES DE LA TIERRA”: Hitgalut 
(Apocalipsis) 7:9 “Después de esto miré, y 
allí ante mí había una gran multitud, 
demasiado grande para nadie contar, de toda 
nación, tribu, pueblo y lengua. Estaban 
sentados delante del trono, y delante del 
Cordero, vestidos en ropas blancas, y 
sujetando ramas de palmas en sus manos” 
(VIN). 

37:24 “Y lo tomaron y lo echaron en el 
hoyo. La cisterna estaba vacía, no tenía 
agua”. – Cisterna, en hebreo “bor” (בוֹר) del 

Strong #953 que también significa: cárcel, 
sepultura o abismo. Una vez más vemos el 
paralelo con los acontecimientos vividos por 
nuestro Mashíaj Yeshúa, cuando fue tomado 
prisionero, entregado por uno de sus 
discípulos. Sus hermanos judíos lo 
entregaron en manos de extranjeros y sufrió 
hasta la muerte para luego ser sepultado. 

37:25a “Entonces se sentaron a comer”. – 
Sus hermanos lo echaron en la cisterna, es 
decir en un hoyo y se sentaron a comer. 
Cuando Yeshúa es bajado del madero ya 
muerto, es sepultado inmediatamente para 
que sus hermanos, los judíos, fueran todos a 
sus casas a comer la Pascua (Cena de 
Pésáj): Yojanan (Juan) 18:28 “Llevaron a 
Yeshúa de [la casa de] Kayafá al Pretorio, 
y estaba amaneciendo. Pero ellos no 

entraron al Pretorio para no contaminarse y 
así poder comer el Pésaj” (VIN). 

37:26-27a Entonces Yehudah dijo a sus 
hermanos: “¿Qué ganamos con matar a 
nuestro hermano y ocultar su sangre? 
Vengan, vendámoslo a los ismaelitas, pero 
no lo eliminemos nosotros”. – De esta 
misma forma y con el mismo nombre fue el 
proceso de venta de Yeshúa, el de nombre 
Yehudah, traducido como Judas, fue quien lo 
vendió: Matitiahu (Mateo) 26:14-15 
“Entonces, uno de los Doce, que se llamaba 
Yehudah Iscariote, fue donde los principales 
sacerdotes 15y les dijo: “¿Cuánto están 
dispuestos a pagarme para que yo se los 
entregue?” Ellos le estipularon treinta piezas 
de plata” (VIN). 

37:31 “Entonces tomaron la túnica de 
Yosef, inmolaron un cabrito y empaparon 
la túnica con la sangre”. – En este momento 
es cuando la historia de Yosef toma el sentido 
más relevante en cuanto al paralelo con 
Yeshúa. EMC Shalom Internacional recibió 
esta revelación cuando en una de las 
imágenes del video “Crisis de Identidad” del 
Pastor Jim Staley, finaliza mostrando la 
imagen del Mesías con una túnica en la que 
están grabadas las banderas de muchas 
naciones. Automáticamente unimos esta 
imagen con la túnica de Yosef y allí 
entendimos lo que los hermanos de Yosef 
hacen al sacrificar aquel macho cabrío, el cual 
corresponde al que es mencionado en la 
Toráh para todas las ofrendas de expiación 
por el pecado y que se eleva aún más en el 
Principio de Redención en la “Fiesta de YOM 
HAKIPURIM”. Cuando este Macho Cabrío 
muere lo hace para cubrir los pecados de todo 
Israel. Vemos el acto profético más diciente 
con respecto a lo que sería la Redención del 
Mashíaj Yeshúa para todas las naciones: 
Yojanan (Juan) 1:29b “¡Este es el Cordero 
de YHVH que quita el pecado del mundo!” 
(VIN). Los hermanos de Yosef sacrifican este 
macho cabrío y derraman la sangre sobre la 
Túnica de Colores, es decir, las banderas de 
las naciones. Allí vemos, no solo el sacrificio 
sustituto de un inocente, sino que este manto 
empapado de sangre es puesto en las manos 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

9 

de su padre Yaakov, quien llora 
amargamente por su pérdida. 

 

Cuarta aliáh, 38:1-30 

38:1-2 “Por aquel tiempo Yehudah se 
apartó de sus hermanos y acampó cerca 
de cierto adulamita llamado Jirah. 
Entonces Yehudah vio la hija de cierto 
kenaanita llamado Shúa y se casó con ella 
y se juntó a ella”. – Yehudah da un traspié 
en este proceso de buscar esposa fuera de 
las hijas de Israel. Veremos cómo inicia un 
proceso de duras y tristes consecuencias por 
esta ligereza en la orden que había sido 
establecida por YHVH en 0cuanto a cuidar el 
linaje de la casa de Yaakov al unirse en yugo 
desigual con mujeres extranjeras. 

38:7-10 “Pero Er, el primogénito de 
Yehudah, desagradó a YHVH y YHVH le 
quitó la vida. 8Entonces Yehudah le dijo a 
Onán: “Únete a la mujer de tu hermano y 
cumple con ella tu deber de cuñado y 
dale linaje a tu hermano”. 9Pero Onán, 
sabiendo que la descendencia no se 
contaría como suya, derramaba en tierra 
siempre que se unía a la mujer de su 
hermano, para no darle linaje a su 
hermano. 10Lo que hizo desagradó a YHVH 
y le quitó la vida también”. - Según Rashí: 
“Er lo había hecho para que Tamar no 
perdiera su belleza. Además, vemos el 
egoísmo de Onán para no darle nombre a la 
descendencia de su hermano; y así perder el 
nombre de él (Onán). Esto desató la            ira de 
YHVH y los mató a los dos”. Aquí notamos 
como las leyes de levirato estaban 
establecidas antes de la entrega de la Toráh 
Escrita, anotación interesante que nos 
confirma que la instrucción de YHVH, en 
primera instancia, fue verbal y fue mucho 
antes que el Sinaí: Devarim (Deuteronomio) 
25:5-6 “Cuando unos hermanos vivan juntos 
y uno de ellos muera sin            dejar hijos, la viuda 
del difunto no deberá casarse            con un extraño 
fuera de la familia. El hermano de su esposo 
deberá unirse a ella: La tomará como esposa 
y cumplirá su deber de cuñado. 6El primer hijo 

que ella le dé a luz debe llevar el nombre del 
hermano muerto, para que no se           elimine su 
nombre de Israel” (VIN). Otro detalle 
importante es mencionar las consecuencias 
que Yehudah tenía que vivir en carne propia, 
los dolores de pérdida que él hizo sentir a su 
padre al tener la iniciativa de vender a su 
hermano Yosef, él recibe las consecuencias 
multiplicadas por dos: las muertes de Er y 
Onán. Pero prestemos atención que de estos 
eventos se desprenden cosas aún mayores, 
que nos darán una excepcional claridad de 
las características de procedencia del 
Mashíaj Yeshúa, Rey y Sumo Sacerdote de 
Israel.  

38:18 “Y él dijo: “¿Qué prenda te puedo 
dar?”. Ella respondió: “Tu sello con el 
cordón y el bastón que llevas”. Así que se 
los dio y se acostó con ella y ella quedó 
encinta de él”. – Tras la falta del 
cumplimiento de la promesa de Yehudah para 
con Tamar de darle su hijo Shelá, Tamar 
decide engañarlo y se disfraza de prostituta, 
según el comentario, provocando en 
Yehudah deseos sexuales hacia ella. Pero a 
manera de garantía de su pago, pidió objetos 
de suma importancia para él: 

1. El sello: Este objeto representa a la 
persona. Correspondía a la evidencia 
inconfundible de propiedad. Sería en 
nuestro tiempo nuestro documento de 
identificación. 

2. El cordón: La idea que da el texto es que 
se trataba del sujetador del sello. 

3. El bastón: Este es el símbolo de 
autoridad. Cetro de su futuro reinado: 
Bereshit (Génesis) 49:10a “El cetro no se 
apartará de Yehudah, ni la vara de 
gobernante entre sus pies” (VIN).  

38:24 Como tres meses después, le 
dijeron a Yehudah: “Tu nuera Tamar se ha 
metido a ramera; de hecho, por su 
fornicación ha quedado encinta”. 
Yehudah dijo: “Sáquenla y quémenla”. – 
Yehudah, como juez de su tribu, decidió dictar 
sentencia de muerte. Mandó a que fuera 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

10 

quemada. Interesante, “porque solo se 
manda a quemar          a la hija de un sacerdote que 
se haya prostituido”. Dice la Escritura en: 
Vaikrá (Levítico) 21:9 “Cuando la hija de un 
sacerdote se contamina por prostitución, es a 
su padre a quien contamina; la echarán al 
fuego” (VIN). Si la sentencia fue quemarla es 
porque descendía de alguna línea sacerdotal. 
Esta sanción abre un espacio interesante a la 
investigación, pues la Toráh y en el resto de 
Las Escrituras no se habla de la procedencia 
de Tamar, esto sugiere una investigación más 
exhaustiva. Según el Libro de Yashar: “Tamar 
era hija de Elam, hijo de Shem, hijo de Nóaj. 
Como Shem era sacerdote con el título Malki-
Tzedek, la sentencia de la fornicación 
cometida por Tamar era según la ley de 
Israel”: (Libro de Yashar, Capítulo 45:23). 
Este comentario da una idea más clara del 
por qué no solo de la muerte de Er y Onán, 
hijos de Yehudah, sino, lo más extraño aún, 
por qué YHVH permite el engaño de Tamar 
a  su suegro. Aquí podemos notar ese 
especial cuidado en el linaje del Mashíaj, esto 
deja más claro de dónde venía la línea 
sacerdotal de Yeshúa. Estamos más que 
regocijados de exponer este punto; puesto 
que a través de los siglos se ha abandonado 
el versículo: Ivrim (Hebreos) 7:3 “Sin padre, 
sin madre, sin linaje; que ni tiene principio 
de días, ni fin de vida, más hecho semejante 
al Hijo de Dios, permanece sacerdote para 
siempre” (SRV). Este versículo nos presenta 
una cuestión referente a su genealogía y 
procedencia de su cargo sacerdotal, no 
sanguíneo como tal. Este pasaje del Libro de 
Yashar, Capítulo 45:23, nos muestra de 
manera maravillosa en qué vientre se convino 
la información genética: “Sacerdote por 
Tamar y Rey por Yehudah”. ¡REALMENTE 
PODEROSO! “Rey Eterno Y Sumo 
Sacerdote para siempre”. 

38:25 Cuando la estaban sacando, ella le 
envió este mensaje a su suegro: “Yo estoy 
encinta del hombre a quien pertenece 
esto”. Y agregó: “Examine esto: ¿A quién 
pertenece este sello con cordón y este 
bastón?”. – Si continuamos en el mismo 
orden de ideas, Tamar no era cualquier mujer. 

Ella era del linaje sacerdotal de Shem (Malki-
Tzedek), instruida por su padre, de quien 
todos los patriarcas recibieron sabiduría 
acerca de YHVH. Este sacerdote desarrolló 
un trabajo de Maestro y es confirmado por la 
Escritura: Ivrim (Hebreos) 7:1-4 “Este Melki- 
Tzedek, Rey de Shalem, un kohen del 
Elohim  HaElyón, salió al encuentro de 
Avraham         cuando éste regresaba de la 
matanza de los reyes, y lo bendijo; 
2 también Avraham le dio una décima 
parte de todo el botín”. Ahora, primero que 
todo, por traducción de su nombre, Él es 
‘Rey de justicia’, y también ‘Rey de Shalem, 
que significa Rey de Shalom’. 3No hay un 
registro de su padre, madre, antepasados, 
nacimiento o muerte; más bien, como el Hijo 
de YHVH, continúa como Kohen a 
perpetuidad. 4¡Sólo piensen qué grande era 
este Hombre! Hasta el          Patriarca Avraham le 
dio la décima parte de lo mejor del botín” 
(BKIM). Recordemos que después de sus 
inesperados duelos, su prematura viudez, 
Yehudah la envía nuevamente a su padre: 
Bereshit (Génesis) 38:11 “Entonces 
Yehudah dijo a Tamar su nuera: "Quédate 
viuda en la casa de tu padre hasta que mi 
hijo Shelah crezca"; porque él pensó: "Yo no 
quiero que él muera también, como       sus 
hermanos". Así que Tamar fue y habitó en 
casa con su padre” (BKIM). 

38:26 “Yehudah los reconoció, y dijo: “Ella 
tiene más razón que yo, siendo que no le 
di a mi hijo Shelah”. Y no intimó más con 
ella”. – Yehudah reconoció su falta, al admitir 
que no le había dado a su tercer hijo como lo 
había prometido. Fue precisamente esta 
unión la que dio lugar a la genealogía de 
Yeshúa: Matitiahu (Mateo) 1:3 “Yahudah 
procreó de Tamar a Perets y a Zéraj; Perets 
procreó a Jetsrón; Jetsrón procreó a Ram;” 
(VIN). A través de Fares: Bereshit (Génesis) 
38, es una digresión, (figura de dicción que 
consiste en pasar provisionalmente de un 
tema a otro). Sabemos que puede haber 
muchas razones para este cambio 
intempestivo en la historia de Yosef, sin 
embargo, al reposar en el principio         primordial 
de buscar al Mashíaj, verso tras verso, en la 
Toráh, este pasaje de Tamar es un eslabón 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

11 

fundamental a nivel cronológico, en la 
consecución de la “Simiente Incorruptible 
de donde provendría el Mashíaj Yeshúa”. 
 

Quinta aliáh, 39:1-6 

39:4 “Le tomó cariño a Yosef; lo hizo su 
asistente personal y lo puso a cargo de su 
casa, poniendo en sus manos todo lo que 
poseía”. – Cuando somos fieles a YHVH por 
medio del cumplimiento de sus instrucciones, 
Él nos hace personas de éxito. Potifar 
reconoció que todo lo que Yosef tocaba, 
YHVH lo hacía prosperar. Esto provocó que 
Potifar lo nombrara el mayordomo o 
administrador de todos sus bienes. Para 
nosotros, amado hermano, también es esta 
bendición: Devarim (Deuteronomio) 30:9 
“Entonces YHVH tu Elohim te dará más que 
suficiente en todo lo que emprendas para 
hacer el fruto de tu cuerpo, el fruto de tu 
ganado y el fruto de tu tierra, a todos les irá 
bien; porque YHVH una vez más se regocijará 
en verte que te vaya bien, como se regocijó 
en tus padres” (BKIM). 

39:5 “Y desde el tiempo en que el egipcio 
lo puso a cargo de su casa y de todo lo que 
poseía, YHVH bendijo su casa por amor a 
Yosef; de modo que la bendición de YHVH 
estaba sobre todo lo que poseía, en la casa 
y afuera”. – YHVH hizo prosperar a Potifar 
por causa de Yosef. Esto nos muestra que 
como siervos del Eterno, debemos procurar 
que nuestro trabajo sea excelente, puesto 
que lo hacemos como para el Altísimo, pues 
dice la Escritura: Yermiahu (Jeremías) 29:7 
“Procuren el bienestar de la ciudad a la cual 
los he exiliado y rueguen por ella a YHVH; 
porque en su prosperidad prosperarán 
ustedes” (VIN), y Rab Shaúl nos exhorta: 
Colosenses 3:23-24 “Y todo lo que hagan, 
háganlo de buen ánimo como para YHVH y 
no para los hombres, 24sabiendo que de 
YHVH recibirán la recompensa de la herencia. 
¡Pues le sirven al Mashíaj soberano!” (VIN). 

39:6 “Dejó todo lo que tenía en manos de 
Yosef y, con él allí, no se ocupaba más 

que de la comida que comía. Sucede que 
Yosef era gallardo y bien parecido”. – Un 
siervo fiel a YHVH siempre es confiable. Eso 
lo vio Potifar claramente. Al punto de que 
todas sus posesiones las dejó en manos de 
Yosef. La presencia y administración de 
Yosef hacía que Potifar viviera relajado y 
despreocupado por su casa, él sabía que 
todo estaba en buenas manos. Alguien que le 
es infiel a YHVH nunca será confiable. 
Siempre es la fidelidad la que el Altísimo 
premia. La Palabra nos enseña: Matitiahu 
(Mateo) 25:23 “Su amo le dijo: '¡Excelente! Tú 
eres un sirviente bueno y confiable. Has sido 
fiel con una cantidad pequeña, así que te 
pondré a cargo de una cantidad grande. '¡Ven 
y únete a la felicidad de tu amo!” (BKIM). 

 
Sexta aliáh, 39:7-23 

39:9 “Él no ostenta más autoridad que yo 
en esta casa y no me ha negado nada 
excepto usted misma, porque es su mujer. 
¿Cómo entonces podría yo hacer esa 
maldad y pecar delante de Elohim?”. – Si 
pudiéramos definir en una sola palabra el 
carácter de Yosef, sin lugar a duda la palabra 
sería: “integridad”. Era tanta la integridad de 
Yosef que pudo huir de la tentación. A costa 
de lo que fuera, siendo fiel a YHVH, él, sería 
fiel a su amo. Este principio no funciona al 
revés. Nuestro foco primario de integridad 
tiene que ser YHVH primero. Y esta integridad 
será la herramienta más efectiva para vencer 
las tentaciones: Filipenses 4:13 “Porque 
todo lo puedo en el Mesías que me fortalece” 
(Peshita). 

39:17 Entonces ella le contó la misma 
historia, diciendo: “El esclavo hebreo que 
trajiste a nuestra casa vino aquí a burlarse 
de mí”. – A lo largo de la Escritura vemos que 
la única manera en que los enemigos han 
tratado de ‘vencer’ a los hombres de YHVH 
ha sido por medio de la calumnia. Ejemplo: 
Daniel, Yosef, entre otros. Yeshúa nos dice: 
Matitiahu (Mateo) 5:11-12 “Felices ustedes 
cuando los insulten y los persigan, y digan 
toda clase de mal contra ustedes por mi 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

12 

causa, mintiendo. 12Gócense y alégrense, 
porque su recompensa es              grande en el cielo; 
pues así persiguieron a los profetas que 
vinieron antes de ustedes” (VIN). 

39:20-23 “De modo que el amo de Yosef lo 
mandó a la prisión, donde estaban 
confinados los prisioneros del rey. Pero 
aun cuando estuvo allí en la prisión, YHVH 
estuvo con Yosef: fue bondadoso con él y 
le dio al jefe carcelero una disposición 
favorable hacia él. El jefe carcelero puso a 
cargo de Yosef a todos los prisioneros que 
había en aquella prisión y él era el que 
dirigía todo lo que se hacía allí. El jefe 
carcelero no supervisaba nada de lo que 
estaba a cargo de Yosef, porque YHVH 
estaba con él y en todo lo que él hacía 
YHVH le daba éxito”. – A pesar de que Yosef 
fue a prisión YHVH estaba con él. Esto puede 
interpretarse de formas diferentes: 

1. Que YHVH lo bendecía porque sabía que 
había sido injusta su condena.  

2. Por el propósito de YHVH, permitiendo 
que fuera llevado a prisión para formarlo, 
pulirlo y ajustar en él todas las 
características que lo llevarían a cumplir, 
con total perfección, el propósito por el 
cual Yosef había sido establecido.  

Nada de lo vivido en cada uno de nosotros es 
ajeno a YHVH. Por el contrario, en su infinita 
sabiduría, en la multiforme variedad de Su 
Gracia y en la inefable creatividad que lo 
caracteriza, toma Él para hacer de nosotros 
instrumentos perfectos para su obra: 
Filipenses 1:6 “Y estoy seguro de esto: que 
el que comenzó      en ustedes la buena obra, la 
perfeccionará hasta que esté completa en el 
Día del Mashíaj Yeshúa” (BKIM). Aún en los 
lugares más inesperados y difíciles, el             
Eterno pone su mano y llegamos a ser 
personas de éxito. Dice Rab Shaúl: 2 
Corintios 3:5 “No que seamos suficientes en 
nosotros mismos, como para pensar que algo 
proviene de nosotros, sino que nuestra 
suficiencia proviene de Elohim” (VIN). Es por 
eso por lo que Yosef fue el administrador y 
hombre de confianza del carcelero: Yaakov 

(Santiago) 1:17 “Toda dádiva buena y 
perfecta procede de lo alto, desciende del 
Padre de las luces, en quien     no hay cambio 
alguno, ni sombra de variación” (Peshita). 

 

Séptima aliáh, 40:1-19 

40:6-7 “Cuando Yosef vino a ellos por la 
mañana, vio que estaban perplejos. Y les 
preguntó a los cortesanos del Paroh 
(Faraón), que estaban bajo custodia con él 
en l a  casa de su amo: ¿Por qué se ven 
ustedes abatidos hoy?”. – Vemos en Yosef 
amor hacia los demás. En él no había raíces 
de amargura, a pesar de todo por lo que había 
pasado. Así debemos ser los siervos de 
YHVH, debemos preocuparnos por los demás 
y amar a pesar de todo: Matitiahu (Mateo) 
5:44-46 “Pero Yo les digo: ¡Amen a sus 
enemigos; oren por aquellos que los 
persiguen! 45Entonces se convertirán en 
hijitos de su Padre en el cielo. Pues Él hace         
brillar el sol sobre buena y mala gente por 
igual, y Él manda la lluvia al justo y al injusto 
por igual. 46¿Qué recompensa tienes, si sólo 
amas a los que te aman? ¡También los 
cobradores de impuesto hacen eso!” (BKIM). 

40:8 Y ellos le contestaron: “Tuvimos 
unos sueños y no hay nadie que los 
interprete”. Así que Yosef les dijo: 
“¡Ciertamente que Elohim puede 
interpretarlos! Cuéntenme sus sueños.” – 
Yosef era consciente de que poseía el don de 
interpretar los sueños. Característica latente 
en todos los que poseen el llamado profético; 
no podemos olvidar que los patriarcas eran 
profetas de YHVH. Pero era tanta la humildad 
de Yosef que manifiesta que solo a YHVH 
pertenecen las interpretaciones de los sueños, 
es decir, que su don era un regalo de YHVH 
y que él estaba a su servicio. Por lo tanto, la 
gloria es siempre para YHVH. 

40:14 “Pero acuérdate de mí cuando todo 
te vaya bien y hazme el favor de 
mencionarme delante del Paroh, para que 
me libre de este lugar”.  – Los comentarios 
generales de muchos, es que Yosef confió en 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

13 

sus habilidades y no en la voluntad de YHVH. 
Es aceptable someter a otros criterios este 
pensamiento, ya que hemos acordado: 

1. Que Yosef fue un hombre formado por 
YHVH para sus propósitos.  

2. Sus dones proféticos fueron agudizados al 
punto de interpretar milimétricamente el 
caso del copero y el panadero.  

3. Además, fue el acontecimiento del sueño 
de Paroh lo que determinó la necesidad 
de Yosef ante faraón, y no la necesidad 
de Yosef en salir, y menos por el apoyo 
del copero.  

Él esperaba ser “mencionado ante Faraón”. 
Así como esperaba el momento que los 
sueños que lo llevaron a Egipto se cumplieran. 
Si Yosef tenía el don de interpretar sueños 
“satisfactoriamente”, ¿no sería posible, que 
estuviera esperando el cumplimiento de los 
suyos? Por supuesto que sí: Hilel (Lucas) 
13:34a "¡Yerushalaim! ¡Yerushalaim! ¡Tú que 
matas     a los profetas! ¡Apedreas a los que te 
son enviados!” (VIN). Esta es una 
característica de los profetas. 

40:20-22 “Al tercer día, el día de su 
natalicio, el Paroh hizo un banquete para 
todos sus oficiales y sacó de la prisión, de 
entre sus oficiales, a su jefe copero y a su 
jefe panadero. 21Restauró al jefe copero a 
su puesto y éste continuó poniendo la copa 
en la mano al Paroh; 22pero al jefe 

panadero lo empaló, tal como se los había 
interpretado Yosef”. – La prueba de que la 
profecía viene de YHVH es que se cumpla, 
pues la Escritura dice: Devarim 
(Deuteronomio) 18:22 “Si el profeta habla en 
el nombre de YHVH y la predicción no se 
cumple, esa predicción no era la        palabra de 
YHVH; el profeta la ha expresado 
presuntuosamente: No le tengas temor” (VIN). 
Esta fue la prueba de que YHVH había dado 
la interpretación de los sueños a Yosef. Pues 
todo se cumplió como él lo había dicho. 

 

Conclusión 

No importa donde estemos, la promesa de ser 
de bendición se cumplirá en nosotros. El justo 
prospera en el desierto igual que en el campo 
fértil. Aunque provoque celos en nuestros 
enemigos YHVH nos va a prosperar. Estamos 
destinados a salir victoriosos de toda la 
calamidad que viene sobre la tierra. Era 
necesario que, como Yosef, el Mesías fuera 
entregado a los gentiles y a sus hermanos. 
Para que se cumpliesen los propósitos del 
Eterno. Entiende que, aún los momentos de 
nuestra vida que están llenos de sufrimiento, 
traición, dolor, abandono, YHVH los usa para 
llevarnos a la posición que Él desea para 
nuestras vidas: Romanos 8:28 “Sabemos 
que YHVH hace que todas las cosas 
contribuyan al bien de los que lo aman, de los 
llamados conforme a su propósito” (VIN).

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

14 

PARALELO ENTRE 
“YOSEF Y YESHÚA” 

Hijo amado del padre (Yaakov). ---------------------------------------------- Yeshúa hijo amado del Padre. 
Soñó que era Rey. --------------------------------------------- Yeshúa vino diciendo que era REY de Israel. 
Amó a sus hermanos. --------------------------------------- Yeshúa vino a salvar a Israel, sus hermanos. 
Menospreciado y envidiado. ----------------------------------Yeshúa envidiado por sus hermanos judíos. 
Fue vendido --------------------------------------------------------- Yeshúa vendido por Yehudah de Queriot. 
Fue golpeado por sus hermanos ------------Yeshúa golpeado con consentimiento de sus hermanos. 
Fue dado por muerto----------------------------------------------------Yeshúa también fue dado por muerto. 
Egipto lo conoció con otro nombre: Tzafnat paneha-----El mundo lo conoce por el nombre de Jesús. 
Se prohibió hablar de su nombre. ------------------------Fue prohibido mencionarlo hasta el día de hoy. 
Fue llevado y entregado a Egipto --------------------Fue entregado por sus hermanos judíos a Roma. 
Fue tentado por el pecado ------------------------------------------Fue tentado en todo y venció el pecado. 
Fue llevado preso 3 años. ------------------------- Fue llevado preso y 3 días descendió a lugares bajos. 
Estuvo en la celda de Egipto. ----------------------------Estuvo en los lugares de los mundos inferiores. 
Fue sacado de la Cárcel. ---------------------------- Fue levantado de entre los muertos a los tres días. 
Fue levantado como Rey. -----------------------------Es levantado en la resurrección como Rey Eterno. 
En la primera ida a Egipto sus hermanos no lo reconocieron. --------- Yeshúa no fue reconocido por 
sus hermanos en la primera venida.  
En la segunda ida se dio a Conocer---------------En la segunda venida se dará a conocer a los judíos. 
Perdonó a sus hermanos------------------------------------------------------- Cuando venga perdonará a los 
judíos que lo aborrecieron y salvará a todos sus hermanos, a Israel. 
Estuvo con delincuentes. ---------------------------------------------- Murió con delincuentes a lado y lado. 
Salvó a Egipto y el mundo. --------------------------------- Salvará gente de toda tribu, nación y lengua. 
 

Glosario 
 

- Aliáh: Subida, subir. 
- Brit HaJadasháh: Pacto Renovado, NP.  
- Drash: Tercer nivel de interpretación 

PARDES, lo aplicable y subjetivo del 
mensaje. 

- Haftaráh: Comentario de los profetas.  
- Jumash:  Nombre de una Toráh que 

contiene          comentarios rabínicos. 
- Kadosh: Santo. 
- Parasháh: Porción de la Toráh semanal.  
-  Parashot: Plural de Parasháh. 
- Peshat: Lo literal del texto.  
- Remez: Comentario alegórico 

- Tanaj: Antiguo Pacto, AP. 
- Toráh: Instrucciones, pentateuco, ley. 
 
________________ 
Fin de la Parasháh. 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

15 

Nuestros comentarios obedecen a la doctrina 
establecida en EMC SHALOM 
INTERNACIONAL como Ministerio de la 
Casa de Israel y son pilares que defendemos 
y exponemos en la predicación del Único 
Evangelio que los primeros emisarios 
(shlijim-apóstoles) pregonaron con un solo 
propósito: Restaurar el Reino de Israel. 
Maaseh (Hechos) 1:6 y dirigido a los 
destinatarios establecidos en Iaakov 
(Santiago) 1:1 y Kefá Álef (1 Pedro) 1:1 “LA 
CASA PERDIDA DE ISRAEL”. 

El mismo Rab Shaúl (Shaliaj Pablo) emisario 
por excelencia para todos los gentiles, sabía 
de antemano que su foco de alcance era 
solamente las doce tribus dispersas 
llamadas “Ovejas perdidas de la casa de 
Israel” [Melo HaGoim]: Plenitud de los 
gentiles, Maaseh (Hechos) 26:7 Es el 
cumplimiento de esta misma promesa que 
nuestras doce tribus esperan obtener, 
resueltamente haciendo sus actos de 
adoración noche y día; a pesar de esto, ¡es 
en relación con esta esperanza, su Majestad, 
que hoy soy acusado por los judíos! 

Este documento es comentado 
semanalmente en vivo y en directo en 
nuestras clases por internet, cada Shabat de 
9:00 a.m. a 12:30 p.m. (horario del Este de 
E.U.) a través de www.zoom.com y el ID 
para ingresar al canal de EMC SHALOM 
INTERNACIONAL es: ID 4637031177. La 
clave se cambia regularmente y se publica en 
el chat de Telegram. Si usted aún no está 
registrado, por favor escríbanos al email 
emcshalomint@gmail.com. 

Nuestro único deseo a través de este material 
es que tú y los tuyos sean más que 
bendecidos por un entendimiento superior de 
las Escrituras; moviéndonos del mensaje 
subjetivo de hoy y casi místico, a lo objetivo 
del mensaje, con una mayor certeza 
idiomática y envuelto en su ambiente cultural 
respectivo, dándonos así la mayor solidez 
interpretativa de los textos.  

Todos los creyentes en el Elohim de la Biblia 
tienen un común denominador y un solo 

deseo, el cual corresponde a establecer un 
“avivamiento” tan poderoso que traiga la 
presencia de El Rey de reyes y establezca su 
Reino de una vez y para siempre; pero lo 
único que traerá esto a la congregación de los 
santos de Israel es “LA HISTORIA BÍBLICA”, 
el volver al fundamento y a la forma inicial de 
la FE HEBREA. 

Este documento, así como la clase de Torah 
de cada Shabat, corresponde a eso: a 
conocer la historia espiritual de un pueblo, 
“ISRAEL”, y a vivir con el convencimiento de 
que somos la continuación y conclusión de 
esta hermosa historia de amor. Como se 
puede vincular o relacionar  

Estamos muy agradecidos por tus aportes a 
nuestro ministerio. Nos está permitiendo ir a 
mayor excelencia. 

https://www.PayPal.me/emcshalom  

 

 

SHALOM LEKULAM 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ingresa a nuestro canal 

de WhatsApp (escanea el 

código QR) 

 

http://www.gotomeeting.com/
http://www.zoom.com/
http://www.gotomeeting.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com
https://www.paypal.me/emcshalom


16 

 

 

 

 

 

 

 


