
EMC SHALOM INTERNACIONAL© 
Parashá 54 VeZot HaBerajá Deuteronomio 33:1 –34:12 

Prohibida toda reproducción lucrativa - Utilizar bajo permiso.

Para más información puede ubicarnos por medio de nuestra página web  ​www.emcshalom.com 
también a través de nuestro canal en Youtube ​EMC Shalom Internacional 

y puedes escribirnos a nuestros correos: ​emc2020@live.com​ y ​emc2020adm@hotmail.com

Aliyot de la Toráh​: 
1. 33:1-7
2. 33:8-12
3. 33:13-17
4. 33:18-21
5. 33:22-26
6. 33:27-29
7. 34:1-12
Variante:
4. 33:18-21
5. 33:22-26
6. Jatán HaToráh: 33:27 – 34:12

Esta lectura es para Simjat Toráh (el 22 
de Tishrí en Erets Israel y el 23 de Tishrí 
en la Galut) junto con las lecturas de Génesis 
1:1 – 2:3 y Números 29:35 – 30:1 

Haftará: ​Josué 1:1-9 

Los Escritos Apostólicos: ​Revelación 
22:1-21 

Comentarios 

VeZot HaBerajá 

Significa “y esta es la bendición”. 

Primera aliyá, 33:1-7 

33:1 ​ “Esta es la bendición con la que 
Mosheh, el hombre de ha'Elohim, se 
despidió de los yisraelitas antes de morir” ​– 
Una de las características de un hombre o una 
mujer de Toráh es que bendice cada vez 
que abre su boca. Esto muestra integridad. Ya 
que un hombre o mujer de Toráh sabe dar 
lugar al juicio de YHWH sobre aquellos que 
no han hecho lo correcto.

La Escritura nos dice en Yaaqov 
(Santiago) 3:10-12 “¡De la misma boca 
proceden bendición y maldición! 
Hermanos, no es correcto que las cosas sean 
de esta manera. 11 ¿Acaso una fuente echa 
agua dulce y amarga por la misma abertura? 
12 Hermanos, ¿puede un árbol de higos 
producir aceitunas? ¿O una vid, higos? 
Tampoco el agua salada produce agua 
potable”​ .  

Independientemente que Moshé sabía que 
había algunos que eran rebeldes a su 
liderazgo, igual los bendijo. Lo cual concuerda 
con las enseñanzas del Rab Shaúl en 
Romiyim (Romanos) 12:14 “Bendigan a 
aquellos que los persiguen; ¡bendíganlos, no 
los maldigan!”  

33:2-4 ​ “Dijo: Yahweh vino desde el Sinay; 
brilló sobre ellos desde Seír; se apareció 
del Monte Parán, y se acercó desde Ribebot 
Qódesh, centelleando sobre ellos 
relámpagos de su diestra. Amante, 
ciertamente, del pueblo, sus consagrados 
están todos en tu mano. Ellos siguieron en 
tus pasos, aceptando tus 
pronunciamientos, cuando Mosheh nos 
ordenó la Torah como la herencia de la 
comunidad de Yaaqov” ​– La base de 
cualquier bendición es lo que YHWH ha hecho 
por cada uno de sus hijos. Es decir, que las 
bendiciones de antaño son la prueba fiel de las 
bendiciones futuras. Este mismo principio usó 
David en ​Shemuel Alef (1 Samuel) ​17:34-37 
“David respondió a Shaúl: "Tu siervo cuidaba 
las ovejas de su padre. Cuando un león o un 
oso venía a arrebatar una oveja del rebaño, 35 
yo salía tras él, le golpeaba, y arrancaba la 
oveja de su boca; 

1 

mailto:emc2020adm@hotmail.com


y si se volvía sobre mí, lo agarraba por la 
garganta, lo golpeaba y lo mataba. 36 Tu 
siervo ha derrotado ambos leones y osos, y 
este Plishti incircunciso será como uno de 
ellos. ¿No iré a golpearlo y remover este 
día el reproche de Israel? Porque .....

¿quién es este incircunciso que ha retado a los 
ejércitos del Elohim viviente?" 37 Entonces 
David dijo: "¡YAHWEH, quien me rescató de 
las garras del león y de las garras del oso, me 
rescatará de las garras de este Plishti!" Shaúl 
dijo a David: "Ve, YAHWEH esté contigo"”​  .  

En esta declaración encontramos dos 
verdades irrefutables. Primero que la nación de 
Israel es un pueblo consagrado. Esto es, 
apartado de entre todos los pueblos. Lo que 
los hace un pueblo diferente y al mismo tiempo 
único. Segundo que ese sello característico 
que los hace únicos es que han recibido la 
Toráh como herencia. Por lo que para todos 
aquellos que somos pueblo de Elohim, la 
Toráh debe ser parte inherente de nuestras 
vidas. 

El verso 2 nos hace un enlace con un libro que 
fue rechazado como inspirado, pero la Biblia 
lo cita de tal manera que llama a su autor 
profeta. Veamos:  

Yahudah (Judas) 1:14 “Acerca de estos 
también profetizó ​  Janokh, séptimo después 
de Adam, diciendo: ​  “Miren, Yahweh vino con 
diez millares de sus santos” 

Aunque no era considerado el libro de Enoc – 
Janokh un libro inspirado, fue usado como 
material de consulta. Y fue validado como 
profeta por Judas. 

Este verso me recuerda cómo va a ser la 
segunda venida de Yeshúa.  
Matityah (Mateo) 25:31 ​“Cuando el Ben Ha 
Adam venga en Su Gloria, acompañado por 
todos sus malajim, se sentará en Su Trono 
Glorioso”. 

33:3-4 ​“Amante, ciertamente, del pueblo, 
sus consagrados están todos en tu mano. 
Ellos siguieron en tus pasos, aceptando tus 
pronunciamientos, cuando Mosheh nos 
ordenó la Torah como la herencia de 
la comunidad de Yaaqov” ​- La herencia 
del pueblo de Elohim es la Toráh. Esa 
herencia nos otorga al cumplirla una vida 
elevada a medida que nos sometemos a ella.  

Maasé (Hechos) 20:32 ​“Y ahora, hermanos, 
los encomiendo a Elohim y al mensaje de su 
favor, a Aquel que tiene poder para edificar y 
para dar herencia entre todos los santificados”. 

● La Palabra nos da la herencia ya que       
ella misma es nuestra herencia entre los      
santificados.

33:6 ​“Que viva Reubén y no muera, aunque 
sean pocos sus números” ​– Esta bendición 
garantizaba dos cosas. Primero que Reubén 
había sido perdonado por el hecho de haber 
cometido pecado con la esposa de su padre. 
Segundo que siempre, aunque fueran pocos, 
tendría parte en la tierra de Israel. 

33:7 ​“Y dijo esto de Yahudah: Oye, oh 
Yahweh, la voz de Yahudah y restáuralo a 
su pueblo. Aunque sus propias manos 
luchen por él, ayúdalo contra 
adversarios” ​– Yahudah es la tribu por 
excelencia que garantiza el linaje real de 
Israel. De esta proceden los reyes David y 
Shelomoh. Pero aún más importante es 
de donde vino Yeshúa. Es por eso 
que Yahudah es considerado un 
intercesor. Yeshúa intercede por nosotros 
como lo dice ​Yojanan Alef (1 Juan) ​2:1 “Mis 
hijitos, les estoy escribiendo estas cosas para 
que no pequen. Pero si alguno peca, tenemos 
a Yeshúa Ha Mashíaj, el Tzaddik, Quien 
ruega al Padre por amor a nosotros”​.   

2 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 



Segunda aliyá, 33:8-12 

33:8-10 ​“Y de Lewí dijo: Que tu Tumim y tu 
Urim sean con tu fiel, a quien probaste en 
Masah, desafiaste en las aguas de Meribah; 
que dijo de su padre y de su madre: “No los 
considero”. A sus hermanos no tomó en 
cuenta, ignoró a sus propios hijos. Tus 
preceptos solamente observaron, y 
guardaron tu alianza. Ellos le enseñarán tus 
leyes a Yaaqov y tus instrucciones a 
Yisrael. Te ofrecerán incienso para oler y 
ofrendas enteras en tu altar” ​– Leví tenía dos 
trabajos importantes. Primero: Eran 
los responsables del servicio de la Casa 
de YHWH. Segundo: Instruir al pueblo en 
la Torah. Esto implicaba que tendrían en 
su mano la revelación de Elohim y 
por consiguiente eran los que 
consultaban al Altísimo por cualquier situación 
difícil. 

33:9 ​“que dijo de su padre y de su madre: 
“No los considero”. A sus hermanos no 
tomó en cuenta, ignoró a sus propios hijos. 
Tus preceptos solamente observaron, y 
guardaron tu alianza” ​- Esto no es 
una referencia o un ejemplo que indica 
que debemos olvidarnos de nuestros padres, 
sino que es un llamado a colocar bien 
nuestras prioridades.  
Yeshúa dijo: Lucas 14:26 “​Si alguno viene a 
mí y no me ama más que a su padre, 
madre, mujer, hijos, hermanos, hermanas y 
aun su propia vida, no puede ser mi 
discípulo”. 
Matityah (Mateo) 10:37 “​El que ama a padre o 
a madre más que a mí no es digno de mí, y el 
que ama a hijo o a hija más que a mí no es 
digno de mí”.  
● La obediencia a la Torah está por      
encima de todo.

​– Anteriormente Leví fue maldecido a 
causa de su ira, al encabezar la destrucción 
de Shekhem. Pero en este momento es 
bendecido. Demostrando así que YHWH 
siempre da una segunda oportunidad a 
todo aquel que se acerca a Él con un 
corazón humillado. Como lo expresa la 
escritura en ​Tehilim (Salmos) 51:17 “Mi 
sacrificio a Elohim es un ruaj quebrantado; 
Elohim, Tú no rechazas un corazón contrito y 
humillado”​  . 

El contar con la bendición del Altísimo, es 
una garantía de que ningún enemigo se 
levantará en contra de aquel, que es 
depositario de dicha bendición. Como lo 
dice la Escritura en Tehilim (Salmos) 
27:3 “Si un ejército acampa contra mí, 
mi corazón no temerá; si la guerra rompiera 
contra mí, aun así, yo seguiré confiando”​. 
33:12 ​“De Binyamín dijo: Amado de 
Yahweh, reposa seguro a su lado; Él 
siempre lo protege, mientras reposa entre 
sus hombres” ​– Una bendición especial 
fue derramada sobre Binyamín. Puesto 
que fue el único de los hijos de Yaakov que 
nació en Israel. Además de que fue el único de 
estos (Los hijos de Yaakov) que no participó 
en el complot contra Yosef. Y fue el que 
trajo alegría a su padre. Por eso es 
llamado amado de YHWH, por lo que cuenta 
con Su protección. De hecho, el Templo fue 
construido en su territorio. De esta tribu salió el 
Rab Shaúl. 

Tercera aliyá, 33:13-17 

33:16-17 ​“con la abundancia de la tierra y 
su plenitud, y el favor de la Presencia en la 
Zarza. Que esto repose en la cabeza de 
Yosef, en la coronilla del escogido de sus 
hermanos. Como el primogénito de un toro 
en su majestad, tiene astas como los 
cuernos de un toro salvaje; con ellas faja a 
los pueblos, a los confines de la tierra 
todos juntos. Estas son las miríadas de 
Efráyim, y esos son los millares de 
Menasheh” ​–  

3 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 

33:11 ​“Bendice, Yahweh, su caudal, y 
favorece sus empresas. Dales por la espalda 
a sus adversarios; que no vuelvan a 
levantarse sus enemigos”



A Yosef se le había dado la bendición del 
primogénito. Lo cual implicaba una mayor 
porción de los bienes. Este además contaba 
con la presencia de YHWH, lo que hacía 
mayor su prosperidad y posición con 
respecto a sus hermanos. De él salen sus dos 
hijos Efráyim y Menasheh, quienes eran la 
mayoría numérica en la tierra de Israel. De 
hecho, al reino del norte se le llamó La Casa 
de Efráyim. 

Cuarta aliyá, 33:18-21 

33:18-19 ​“Y de Zebulún dijo: Gózate, 
Zebulún, en tus viajes, y Yissakhar, en 
tus carpas. Ellos invitan a sus parientes 
a la montaña, donde ofrecen sacrificios de 
éxito. Porque sacaron de las riquezas del 
mar y de las huestes ocultas de la arena” ​–

Los descendientes de Zebulún eran 
comerciantes, por lo que eran personas 
adineradas. Pero lo más grandioso que 
encontramos aquí es que sostenía a su 
hermano Yissakhar para que este pudiera 
estudiar la Torah.  

Este acto de amor filial muestra un principio 
muy importante. Y es que Yissakhar era mayor 
que Zebulún, sin embargo, este último es 
mencionado primero, dándole aún más 
grandeza. Lo que corresponde con la 
enseñanza de Yeshúa en ​Lucas 22:25-27 
“Pero Yeshúa les dijo: "Los reyes de los 
Goyim se enseñorean sobre ellos; y aquellos 
en autoridad sobre ellos son dados el título de 
'Benefactores.' 26 ¡Pero no así con ustedes! 
Por el contrario, el mayor entre ustedes se 
haga como el menor; y el que gobierne, como 
el que sirve. 27 Porque, ¿quién es mayor? ¿El 
que se reclina a la mesa, o el que le sirve? Es 
el que se reclina a la mesa, ¿no es así? Pero 
Yo mismo estoy entre ustedes como uno que 
sirve”​    . 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 

Otro principio importante que nos enseña 
este pasaje es que para que haya Maestros 
de Torah, debe haber personas que aporten 
y sustenten a estos. Puesto que solo así 
podrán extender el Reino de YHWH. 
33:20-21 ​“Y de Gad dijo: ¡Bendito sea el 
que agranda a Gad! Reposado es él como 
un león para arrancar brazo y testa. Se 
escoge lo mejor, porque allí está la 
porción del reverenciado capitán, donde 
vienen los cabezas del pueblo. Él ejecutó 
los juicios de Yahweh y Sus decisiones 
para Yisrael” ​– Esta tribu estaba asentada 
en la frontera de la tierra. Por lo que era la 
más susceptible a una invasión. Por lo que 
Gad tenía que cuidar sus propias fronteras, 
como las de sus hermanos. Es por eso que 
es comparado con un león. 

4

Quinta aliyá, 33:22-26 

33:22 ​“Y de Dan dijo: Dan es un cachorro de 
león que salta desde Bashán” ​– Al igual que 
Gad, el territorio de Dan era fronterizo, por lo 
que compartía la misma situación que su 
hermano. Pero el detalle es que Dan era 
menor numéricamente, por eso es considerado 
como un león pequeño o un cachorro de león. 

33:23 ​“Y de Naftalí dijo: Naftalí, saciado de 
favores y lleno de la bendición de Yahweh, 
toma posesión del oeste y del sur” ​– 
Naftalí fue bendecido con una gran 
extensión de tierra. Una tierra muy fértil en la 
que se obtenía mucho producto y de buena 
calidad. 

33:24-25 ​“Y de Asher dijo: Muy bendito de 
los hijos sea Asher; que sea el favorito de 
sus hermanos, que meta su pie en aceite. 
Que los goznes de tus puertas sean 
dehierro y cobre, y tu seguridad dure todos 
tus días” ​– El principal aspecto de la bendición 
de Asher estaba dado en el hecho de que su 
principal fuente económica estaba en los olivos 
que poseía. De los cuales se extraía el aceite el 
cual tenía una variedad de usos en la 
comunidad.  



Sexta aliyá, 33:27-29 

33:27-28 ​“El Elohim antiguo es un refugio, 
un apoyo son los brazos eternos. Él 
expulsó a tus enemigos delante de ti por su 
mandato: “¡Destruyan!” Así Yisrael mora en 
seguridad, imperturbado en la morada de 
Yaaqov, en una tierra de grano y vino, bajo 
cielos que destilan rocío” ​– La seguridad y la 
tranquilidad de Israel son garantizadas por la 
bendición de YHWH. La Escritura dice en 
Tehilim (Salmos) 121:2-4 “Mi socorro viene 
de Yahweh, hacedor de cielo y tierra. 3 Él no 
dejará resbalar tu pie; nunca duerme tu 
guardián; 4 Mira, al guardián de Yisrael no le 
da sueño ni duerme”​  .  

33:29 ​“¡Oh feliz Yisrael! ¿Quién es como tú, 
un pueblo librado por Yahweh, tu Escudo 
protector, tu triunfante Espada? Tus 
enemigos vendrán arrastrándose ante ti, y 
tú les pisarás la espalda” ​– El hecho de 
contar con la bendición y el respaldo de YHWH 
es lo que nos da la victoria y el reconocimiento 
sobre los enemigos. Como lo expresa el Rab 
Shaúl en ​Romiyim (Romanos) 8:37-39 “Pero 
en todas estas cosas somos más que 
vencedores por medio de aquel que nos amó. 
38 Por lo cual estoy convencido de que ni la 
muerte, ni la vida, ni los mensajeros, ni los 
gobiernos, ni lo presente, ni lo porvenir, ni los 
poderes, 39 ni lo alto, ni lo bajo, ni ninguna otra 
cosa creada podrá separarnos del amor de 
Elohim, demostrado mediante el Mashíaj 
Yeshúa, nuestro Maestro”​. 

Séptima aliyá, 34:1-12 

34:1-3 ​“Mosheh subió de las estepas de 
Moav al Monte Nebó, a la cumbre del 
Pisgah, frente a Yerikhó, y Yahweh le 
mostró todo el país: Guilad hasta Dan; todo 
Naftalí; la tierra de Efráyim y Menasheh; 
toda la tierra de Yahudah hasta el Mar 
Occidental; el Néguev; y la Llanura –el Valle 
de Yerikhó, la ciudad de palmeras hasta 
Tsoar”  

5 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 

​– Este pasaje nos informa que YHWH le
mostró a Moshé no solo la tierra en su 
plenitud, sino que también como estaría 
distribuida por sus tribus. Lo que nos enseña 
que esta distribución no fue hecha por 
hombre alguno, sino por Elohim mismo. 

34:5-6 ​“Así que Mosheh el servidor de 
Yahweh murió allí, en la tierra de Moav, por 
mandato de Yahweh. Él lo enterró en el 
valle en la tierra de Moav, cerca de Bet 
Peor; y nadie conoce el lugar de su 
sepultura hasta el día de hoy” ​– Tras la 
muerte de Moshé se desató una lucha 
angelical, la cual está registrada en ​Yahudah 
(Judas) 1:9 “Pero ni aun Mikhael, el príncipe 
de los mensajeros, cuando contendía 
disputando con el Acusador sobre el cuerpo de 
Mosheh, se atrevió a pronunciar un juicio 
demaldición contra él, sino que dijo: “Yahweh te 
reprenda””​. Es por eso que YHWH lo enterró en 
un lugar desconocido para todos. 
34:7 ​“Mosheh tenía ciento veinte años de 
edad cuando murió; sus ojos no estaban 
oscurecidos ni su vigor menguado” ​– El 
hecho de que Moshé muriera con 
estas excelentes condiciones físicas es la 
evidencia de una vida de completa entrega a 
YHWH. Pues Él ha prometido en ​Tehilim 
(Salmos) 92:12-15 “El justo florecerá como la 
palmera, crecerá como cedro en el Levanón; 
13 plantados en la casa de Yahweh, florecen 
en los atrios de nuestro Elohim; 14 aún en la 
vejez todavía dan fruto, están vigorosos y 
verdes, 15 testificando que Yahweh es recto; 
él es mi roca, y no hay injusticia en él”​.  

34:8 ​“Y los yisraelitas lloraron a Mosheh en 
las estepas de Moav por treinta días. El 
período de duelo y lamento por Mosheh 
llegó a su fin” ​- Treinta días al igual que 
Aharón. 

Bemidbar (Números) 20:29 “la comunidad 
entera supo que Aharón había exhalado su 
último aliento. Toda la casa de Yisrael le hizo 
duelo por treinta días”. 



6 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 

El treinta está dado por la letra Lámed. 
Que habla sobre enseñanza. Esa era 
una de las tareas de Aharón y Moshe, 
enseñar la Torah al pueblo.
Treinta. H7970  sheloshím; múltiplo 
שׁלשִׁ יםְ sheloshím o שׁלוֹשִׁ יםְ
de H7969; treinta; u (ord.) trigésimo:- treinta, 
trigésimo 

שׁלוֹשִׁ ים
Shim: Fuego eterno – revelación. 
Lámed: Aprender o enseñar 
Iod: Chispa divina. 
Mem: Fuente de sabiduría.  

La ley de Fuego. Deut.33.22. que es divina: 
Fue lo que ellos mostraron a través de su 
vida. Ellos fueron una fuente de sabiduría 
para el Pueblo.  

34:9 ​“Entonces Yahoshúa hijo de Nun 
quedó lleno de espíritu de sabiduría porque 
Mosheh le había impuesto las manos; y los 
yisraelitas le hicieron caso, haciendo como 
Yahweh le había mandado a Mosheh” ​– Una 
vez impuestas las manos Yahoshúa quedo 
establecido como el líder de la nación, con 
todas las herramientas espirituales necesarias. 
Esta práctica, simboliza la consagración, así 
como la investidura de poder y autoridad, 
sobre quien se aplica. El Rab. Shaúl 
no comenzó su ministerio hasta que no le 
fueron impuestas las manos, como está 
escrito en Maaseh (Hechos) 13:2-3 “Una 
vez, cuando estaban adorando al Adón y 
ayunando, el Ruaj HaKodesh les dijo: 
"Aparten para mí a Bar-Nabba y Shaúl 
para el trabajo al que los he llamado." 3 
Después de orar y ayunar, les impusieron 
manos y los enviaron de camino”​    .  

La imposición de manos es una doctrina 
medular y básica que deben conocer todos los 
iniciados en la fe hebrea.  Ivrim (Hebreos) 
6:1-2 ​“​Por eso, dejemos atrás las 
enseñanzas elementales ​acerca del 
Mashíaj, y avancemos hacia la madurez, 
sin volver a poner el fundamento 
del arrepentimiento de obras muertas, de la 
fe en Elohim, 2 de la enseñanza sobre 
inmersiones, de la imposición de manos​  , de 
la resurrección de los muertos y del juicio 
eterno”. En qué consiste esta doctrina:
Para qué o cuando se usa la imposición de las 
manos: 
1.Consagrar para el servicio a Elohim.

• Números 27:23
• Hechos 13:3
• 1 Timoteo 4:14
• 1 Timoteo 5:22
• 2 Timoteo 1:6
• Hechos 6:6
• Deuteronomio 34:9
• 1 Timoteo 4:14, 2 Timoteo 1:6
2. Llenura del Espíritu de YHWH:
• Deuteronomio 34:9
• Hechos 8:17, 19:5 – 6
3. Bendecir a otros:
• Números 6:23 – 27
• Génisis 48: 14
• Mateo 19: 13 – 15
4. Para sanar:
• Marcos 1: 41

​
Si analizamos un poco más profundo el 
significado de este acto podemos entender 
1 Timoteo 5:22 “No impongas las manos 
a ninguno con ligereza, ni participes en 
pecados ajenos; consérvate puro”. 



7 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 

Según estos versos  el caso de Moisés 
y Josué es un acto de transferencia 
(Bemidbar (Números) 27:18-21). Aarón, por 
ordenanza de Elohim, tambien puso sus 
manos sobre el macho cabrío (Vayikra 
(Levítico) 16:21) .

“En los manuscritos del Mar Muerto se atribuye 
a Abrahám la imposición de manos en 
el momento de orar para sanar al faraón.

-Oré por él e impuse mis manos sobre su
cabeza; la plaga fue removida de él, fue 
expulsado de él el espíritu maligno y él 
vivió. ​1Q20, col. XX.” Wikipedia. 

Por eso es tan delicado esto: No podemos 
imponer las manos a cualquiera. Pues al 
hacerlo nos estamos identificando con la 
persona a la cual se le imponen las manos.  

No podemos dar liderazgo a cualquiera. Al 
otorgar liderazgo a una persona que no anda 
en santidad, nos hacemos partícipes de sus 
pecados. Pues si los aprobamos como líderes 
estamos aceptando que lo que hacen está 
bien.  

Ahora bien, el ser humano normal tiene dos 
manos.  

Dos: Es la letra Bet, morada de YHWH o 
Templo. Nuestras manos que son dos, reflejan 
el accionar del que vive en nosotros. Somos el 
templo de Yahweh.  

Dos: Es el número de testigos que se 
necesita para declarar confirmado un asunto.  

Qorintiyim Bet (2 Corintios) 13:1 ​“Esta es la 
tercera vez que voy a ustedes. Por la boca de 
dos o tres testigos se decidirá todo asunto”. 

Devarim (Deuteronomio) 19:15 ​“Un solo 
testigo no puede validar contra una persona 
cualquier culpa o delito por cualquier ofensa 
que se cometa; un caso puede ser válido 
únicamente por el testimonio de dos o más 
testigos”. 

o Ellas (las manos) son testigos de
lo que hacemos, o declaramos,
al imponer las manos:

Cada mano tiene cinco dedos. 

El cinco es la letra He que implica: 
transferencia, exhalación, el habla o las 
palabras.  Dando a entender que fueron 
puestas ahí para dar. Para ser de bendición y 
transferencia.  

Las dos tienen diez dedos: Que es la letra Yod: 
la cual nos habla de la chispa divina. Es decir, 
nada podemos dar que sea bueno, si no tiene 
la chispa divina. Si no viene de Elohim.  

Transferimos lo que recibimos. 

34:10-12 ​“Nunca más se levantó en Yisrael 
un profeta como Mosheh a quien Yahweh 
distinguió cara a cara, por las 
diversas señales y portentos que Yahweh 
lo envió a desplegar en la tierra de 
Mitsráyim, contra el Paroh y todos sus 
cortesanos y todo su país, y por toda la 
gran fuerza y temible poder que desplegó 
Mosheh delante de Yisrael” ​– 

No se levantó porque el profeta que es como 
Moshé es el Mesías. Este es más que profeta, 
es Elohim mismo. Devarim (Deuteronomio) 
18:15 “Yahweh tu Elohim te levantará de 
entre tu propio pueblo a un profeta como yo; ​a 
él deberán hacerle caso”. Matityah (Mateo) 
17:5 “Todavía estaba él hablando, cuando 
una nube brillante les hizo sombra, y se oyó 
una voz que salía de la nube diciendo: “Este 
es mi Hijo amado, en quien me complazco; ​
escúchenlo a él”.  



8 

Yojanan (Juan) 6:14 “Entonces, cuando 
aquella gente vio el milagro que había hecho 
Yeshúa, decían: “¡Verdaderamente, éste es 
el profeta que ha de venir al mundo!”” 

Yojanan (Juan) 7:40 “Entonces, cuando 
algunos de la multitud oyeron estas 
palabras, dijeron: “¡Verdaderamente, éste es el 
Profeta!”” 

Maasé (Hechos) 7:37 “Aquel Mosheh fue el 
que dijo a los hijos de Yisrael: ‘Yahweh su 
Elohim les levantará un profeta de entre sus 
hermanos, semejante a mí’”. 

Maasé (Hechos) 1:2-3 “hasta el día en que 
se lo llevaron arriba, después de haber dado 
mandamientos por el Espíritu de santidad a los 
enviados que había escogido. 3 A ellos se les 
presentó vivo, después de haber padecido, con 
muchas pruebas convincentes durante 
cuarenta días. Ellos lo vieron, y él les hablaba 
acerca del reino de Yahweh”. 

Conclusiones 

La muerte de Moshe no fue una tragedia 
debido a su avanzada edad. Su vida fue una 
vida de obediencia. Israel no fue dejado sin 
liderazgo. En la vida es necesario pasar por 
transiciones, que nos llevan a otro nivel de fe. 
Es necesario saber quién es el líder que guiará 
la próxima generación. A dónde mirar y a quién 
escuchar, es un tema clave en estos 
momentos difíciles donde todos dicen tener la 
verdad, o al menos, muchos dicen estar en el 
buen camino. No podemos dejar el manual, 
la Biblia, para saber y discernir qué 
líderes están en lo correcto y cuáles no.   

Una verdad diluida en una mentira, es 
tan dañina como una mentira pura. Seamos 
sobrios hermanos míos, vivimos tiempos 
difíciles.  

EMC SHALOM INTERNACIONAL 

Fué Elohim mismo quien sepultó a Mosheh. 
Devarim (Deuteronomio) 34:5-6 “Así 
que Mosheh el servidor de Yahweh murió allí, 
en la tierra de Moav, por mandato de 
Yahweh. 6 Él lo enterró en el valle en la 
tierra de Moav, cerca de Bet Peor; y nadie 
conoce el lugar de su sepultura hasta el día de 
hoy”. 
La muerte de Moisés es tocada en el libro 
de Judas en el verso 9. Y hace referencia a 
un libro llamado La asunción de Moisés. El 
diablo alegaba que debía quedarse son el 
cuerpo pues este era un asesino. Ex 2:11 al 16.  

Yahudah (Judas) 1:9 “Pero ni aun Mikhael, 
el príncipe de los mensajeros, cuando 
contendía disputando con el Acusador sobre el 
cuerpo de Mosheh, se atrevió a pronunciar un 
juicio de maldición contra él, sino que dijo: 
“Yahweh te reprenda””. 

Esto nos deja una enseñanza más sobre la 
muerte de Moshe:  

No debemos de blasfemar sobre las 
potestades que hay en el mundo espiritual. 

Hoy en día vemos a personas declarando 
maldiciones sobre entidades espirituales. Esto 
los lleva al orgullo espiritual y a creerse fuertes 
en su fe. Y no fuertes en Elohim.  

Por eso al enfrentarnos a entidades 
espirituales les decimos que Yeshúa te 
reprenda, ya que actuamos en su Nombre 
porque vivimos sujetos a su Nombre.  

O decimos que el Adón – Señor te reprenda. 
Podemos consultar:  
Zekharyah (Zacarías) 3:2 “Pero [el 
mensajero de] Yahweh le dijo al Satán: 
“¡Yahweh te reprenda, Satán, Yahweh que ha 
escogido a Yerushalem te reprenda! Porque 
este es un tizón arrebatado del fuego””.  



9 

Kefa Bet (2 Pedro) 2:1 “​Pero hubo falsos 
profetas entre el pueblo, como también 
entre ustedes habrá falsos maestros que 
introducirán encubiertamente herejías 
destructivas, llegando aun hasta negar al 
Soberano que los compró, acarreando sobre 
sí mismos una súbita destrucción”  Kefa Bet 
(2 Pedro) 2:9-12 “entonces Yahweh sabe 
rescatar de la prueba a los piadosos y 
guardar a los injustos para castigarlos en el día 
del juicio. ​    10 Y especialmente a aquéllos que 
andan tras las pervertidas pasiones de la 
carne, y desprecian toda autoridad. Estos 
atrevidos y arrogantes no temen maldecir a las 
potestades superiores, 11 mientras que los 
mensajeros, que son mayores en fuerza y 
poder, no pronuncian juicio de maldición contra 
ellos delante de Yahweh. 12 Pero éstos, 
maldiciendo lo que no entienden, como 
animales irracionales creados por naturaleza 
para presa y destrucción, también perecerán 
en su perdición”. 

Que YHWH les otorgue bendición. Amen. 

Fin de la Parashá. 

Nuestros comentarios obedecen a la doctrina 
establecida en EMC SHALOM 
INTERNACIONAL como ministerio de Raíces 
Hebreas, y son pilares que defendemos y 
exponemos en la predicación del único 
evangelio que los primeros emisarios 
(apóstoles) pregonaron con un solo propósito. 
Restaurar el Reino de Israel. ​Hechos 1:6 ​y 
dirigido a los destinatarios establecidos en 
Santiago 1:1 y 1 de Pedro 1:1​. “LA CASA 
PERDIDA DE ISRAEL”. 

El mismo Rab Shaul (apóstol Pablo), emisario 
por excelencia para todos los gentiles, sabía de 
antemano que su foco de alcance era 
solamente las doce tribus ​dispersas, ​llamadas 
“ ​ovejas perdidas de la casa de Yisrael​    
”​. [Melo Ha Goyim] “Los justos de 
lasnaciones” ​

EMC SHALOM INTERNACIONAL 

Hechos 26:7 “Es el cumplimiento de esta misma 
promesa que nuestras ​doce tribus ​esperan 
obtener resueltamente, haciendo sus actos de 
adoración noche y día; a pesar de esto, ¡es 
en relación con esta esperanza, su 
Majestad, que hoy soy acusado por los judíos!” 

PD​: Este documento es comentado 
semanalmente en vivo y en directo en nuestras 
clases por internet cada Shabbat de 9 AM a 12 
PM a través de  ​www.gotomeeting.com ​y el ID 
para ingresar al canal de EMC SHALOM 
INTERNACIONAL es: ID: ​463 703 117 

Nuestro único deseo a través de este 
material, es que tú y los tuyos sean más que 
bendecidos por un entendimiento superior de 
las escrituras; moviéndonos del mensaje 
subjetivo de hoy, y casi místico, a lo objetivo 
del mensaje, con una mayor certeza 
idiomática y envuelto en su ambiente 
cultural respectivo, dándonos así la mayor 
solidez interpretativa de los textos. 

Todos los creyentes en el Elohim de la 
Biblia, tienen un común denominador y un solo 
deseo; y es establecer un “avivamiento” tan 
poderoso que traiga la presencia de El Rey 
de reyes, y establezca su Reino de una vez y 
para siempre; pero lo único que traerá esto a 
la congregación de los santos de Yisrael es 
“LA HISTORIA BIBLICA” volver al 
fundamento y forma inicial de la ​FE Hebrea ​. 
Y este documento, así como la clase de 
Toráh de cada Shabbat es eso... Conocer la 
historia espiritual de un pueblo “YISRAEL” 
y vivir como si nosotros fuéramos la 
continuación y conclusión de esta 
hermosa historia de amor. 

Estamos muy agradecidos por tus aportes a 
nuestro ministerio. 

https://www.PayPal.me/emcshalom
Nos está permitiendo ir a mayor excelencia 
SHALOM LEKULAM. Paz para todos !






