EMC SHALOM INTERNACIONAL
PARASHA 05 JAYEI SARAH | GENESIS 23:1 - 25:18

Prohibida toda reproduccioén lucrativa - Utilizar bajo permiso

Para mas informacién puede ubicarnos por medio de nuestra pagina web www.emcshalom.com
también a través de nuestro canal en YouTube EMC Shalom Internacional
y puedes escribirnos a nuestro correo emcshalomint@gmail.com

Aliyot de la Torah:

23:1-16

23:17 - 24:9
24:10-26
24:27-52
24:53-67
25:1-11
25:12-18

Matftir: 25:16-18

Haftara: Melakhim Alef (1 Reyes) 1:1-31

Brit Hadashah: Mordekhay (Marcos) 7:1 -
9:13; Yohanéan (Juan) 4:3-14

JAYEI SARAH Significa “La vida de Sarah”.

Ingresa a nuestro canal de
Telegram (escanea el
cédigo QR)

N~ WONE

Primera aliya, 23:1-16

23:1-2 “La vida de Sarah, el tiempo que
duro, fue de ciento veintisiete afios. Sarah
murié en Quiryat Arbah, ahora Jevron, en
la tierra de Kenaan; y Avraham procedi6 a
hacer duelo por Sarah y a llorarla”. - La
necesidad de poseer una tumba para enterrar
a su esposa Sarah, hace que Avraham se
convierta en propietario de una parcela en la
Tierra Prometida. Esto muestra de manera
anticipada la prefiguracion de la conquista de
todo el resto del pais por parte de su
descendencia. Para sepultar el cuerpo de
Sarah, Avraham compré un terreno. Mas
adelante él seria sepultado alli mismo. De la
misma manera sucede con Sarah, ltsjaq,
Rivka, Leah y laakov: Bereshit (Génesis)
50:13 “Sus hijos lo llevaron a la tierra de
Kenaan y lo sepultaron en la cueva del campo
de Makhpelah, el campo cerca de Mamré, el
cual Avraham le habia comprado a Efron el
Jitita para lugar de sepultura” (VIN) y Bereshit
(Génesis) 49:31 “Alli enterraron a Avraham y
a su mujer Sarah; alli enterraron a Yitsjag y a
su mujer Rivkah; y alli enterré a Leah” (VIN).
Al comprar este terreno, Avraham estaba
pensando en lo Gnico que tenemos seguro
todos los hombres: la muerte. Si su familia no

promesa de Elohim de ser una persona que
estaba bajo bendicion. Avraham uso el dinero
que tenia para demostrar que estaba
bendecido, incluso en este momento de la
muerte de su amada Sarah. Avraham era un
hombre de detalles. Quedar sin una sepultura
era una sefal de maldicion y de desgracia:
Devarim (Deuteronomio) 28:26 “Tus
cadaveres vendran a ser alimento para todas
las aves del cielo y para todas las bestias de
la_tierra, sin que nadie las espante” (VIN);
Qohélet (Eclesiastés) 6:3 “Si un hombre
engendra cien hijos y vive muchos afios, de
modo que los dias de sus afios sean
NUMerosos, pero su ser no se sacia de sus
bienes y ni aun recibe sepultura, digo yo que
un abortivo es mejor que él” (VIN); Shemuel
Bet (2 Samuel) 2:4-5 Los hombres de
Yahudah vinieron y ungieron alli a Dawid
como rey sobre la Casa de Yahudah. Le
informaron a Dawid acerca de los hombres de
Yabesh Guilad que sepultaron a Shadul. Asi
que Dawid envi6 mensajeros a los hombres
de Yabesh Guilad y le dijo: “Que sean
benditos de Yahweh porque ustedes
realizaron este acto de fidelidad con su amo
Shadl y lo sepultaron” (VIN).

De la manera como vivamos reflejara nuestra
condicion de vivir o no en bendicion. Por esto
es necesario mostrarle al mundo el estado en
el que vivimos. Muchos no atraen a nadie
porque no viven una vida de acuerdo con lo
gue han recibido de Elohim. Piensa en las
cosas que puedes cambiar y mejorar segun
tus recursos para que el mundo vea que eres
diferente. El creyente debe tener todo en
excelentes condiciones a medida que YHVH
lo va bendiciendo. Muchos tienen dinero, pero
viven como pobres y otros son pobres por la
mentalidad de pobreza que no les deja ver lo
gue pueden hacer con lo que tienen ¢,Cual es
la dltima impresion que deseas dejar? ¢Qué
te parece la de haber sido bendecido? La
muerte es algo que todos recordamos.
Pasearse por el cementerio y mirar las


http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com

tumbas puede darnos una idea del dinero y
del que construyd ese sarcofago que estas
mirando. La forma en la que morimos y somos
tratados en nuestro lecho de muerte, habla
también de nosotros. jDeja que toda tu vida
sea un testimonio, incluso hasta la muerte!

23:3-4 “Entonces Avraham se levanté del
lado de su difunta y habldé a los jititas,
diciendo: “Yo soy un extranjero residente
entre ustedes; véndanme un lugar de
sepultura, para poder darle sepultura a mi
difunta””. — La palabra usada para “levantd”
es “kun” (119) del Strong #3569 que es una
palabra polivalente que significa, entre otras
cosas: cambiar. Es decir, Avraham tuvo un
cambio en su actitud y después de llorar la
pérdida de su esposa, se ocup6 de los
asuntos relativos al entierro de ésta. Lo que
nos indica que la pérdida de un ser guerido no
debe limitar nuestras vidas y los asuntos
relativos a ella, sino, que debemos recobrar
fuerzas, entendiendo que la muerte no es el
fin. Es por eso que debemos cobrar animo
ante la pérdida de un ser querido y ser como
los que tienen esperanza: Tesalonigim Alef
(1 Tesalonicenses) 4:13-14 Tampoco
gueremos, hermanos, que ignoren acerca de
los que duermen, para que no se entristezcan
como los demas que no tienen esperanza.
Porque si _creemos que Yeshua, murid vy
resucitd, de la misma manera, por medio de
Yeshua, Elohim levantara con El a los que
han dormido” (VIN).

La palabra usada para extranjero es “guer”
(ha) del Strong #1616 que viene de la palabra
“gueir” que significa: uno que ha sido invitado,
es decir, que era un residente de ese territorio,
solo que sin derechos en el mismo. Esta
palabra esta modificada por la palabra
“toshav” (awin) del Strong #8453 que
significa: forastero, huésped. Es decir, que
nuestro padre Avraham estaba viviendo o
residiendo temporalmente en ese lugar. Cabe
pensar que fue invitado o huésped de alguien
en especial. Dice el Comentario del Jumash:
“Avraham reflej6 el doble papel que cada
judio debe desempefiar. Por un lado, es un
residente en su pais y como tal debe trabajar
y orar por el bienestar del pais, asi como
Irmiahu insté al pueblo cuando se encontraba

EMC SHALOM INTERNACIONAL

en el umbral del exilio (Irmiahu [Jeremias]
29:7). Pero, por otro lado, el judio en este
mundo es siempre un extranjero, pues su
Gnica alianza es con Dios y sus objetivos
estan establecidos exclusivamente por la
Torah. El judio siempre debe estar dispuesto
a ser un extranjero solitario, que se resiste a
las influencias de la cultura que lo rodea,
cumpliendo asi  con su singular
responsabilidad” (Comentario tomado del
Libro de Bereshit (Génesis) 23:4; Jumash,
p.113).

En Avraham se dan dos cualidades:

1. Extranjero en hebreo “guer” (qa) del
Strong #1616 que significa: invitado a
morar en otra tierra.

Forastero en hebreo “toshab” (awin) del
Strong #8453 que significa: extranjero
residente.

Nosotros fuimos invitados a morar en la tierra
con un propoésito divino. Aqui vivimos como
extranjeros y advenedizos: Kefa Alef (1
Pedro) 2:11 “Amados, yo los exhorto como a
peregrinos y expatriados, que se abstengan
de las pasiones carnales que combaten
contra ustedes” (VIN); Ivrim (Hebreos) 11:13
“Todos estos murieron en la fe, sin haber
recibido el cumplimiento de las promesas.
Mas bien, las miraron de lejos y las saludaron,
y confesaron que eran extranjeros vy
peregrinos _en la_tierra” (VIN); Ivrim
(Hebreos) 11:9 “Por la fe vivido como
extranjero _en la tierra_prometida como_en
tierra ajena, viviendo en carpas con Yitsjaq y
Yaakov, los coherederos de la misma
promesa” (VIN): Efesiyim (Efesios) 2:19
“Por lo tanto, ustedes ya no son extranjeros ni
forasteros, sino conciudadanos de los
consagrados y miembros de la familia de
Yahweh” (VIN). Esta forma de vida es una
actitud de fe, una forma en la que el creyente
no se enfoca en este mundo sino en alcanzar
las moradas eternas.

23:6 “Oiganos, patréon, usted es un
principe de Elohim entre nosotros.
Entierre a su difunta en el mas selecto de
nuestros lugares de sepultura; ninguno de



nosotros le negara su lugar de sepultura
para que entierre a su difunta”. — La palabra
usada aqui para principe es “nasi” (x'en) del
Strong #5387 que significa, entre otras: juez.
Cabe asumir que Avraham ejercia la funcion
de Juez entre ellos y habia obtenido gran
estima y honor. Tal es asi, que le ofrecieron
los mejores sepulcros familiares que tenian
para que escogiera el que fuera de mayor
agrado para él.

23:7-9 Entonces Avraham se postro ante la
gente del pais, los jititas, y les dijo: “Si es
su deseo que yo le dé sepultura a mi
difunta, tienen que interceder por mi ante
Efron el hijo de Tséjar. Que me venda la
cueva de Makhpelah que él posee, que
gueda en el lindero de su tierra. Que me la
venda por el precio completo, para tener
un lugar de sepultura entre ustedes”. — La
palabra usada para “postrd” es “shakja” (nnw)
del Strong #7812 que significa: arrodillarse,
bajarse, culto, dar culto, encorvarse,
humillarse, inclinarse, postrarse, rendirse,
reverenciar. Lo anterior implica una accion de
suplica de Avraham a estas personas. La
pregunta es ¢ Por qué un “Principe de Elohim
-como ellos mismos lo llamaron dando a
entender la elevacion espiritual que Avraham
tenia con respecto a ellos- se postraria en una
actitud humilde y de suplica ante otra
persona? La respuesta es: El Eterno exalta a
los que se humillan: Tehilim (Salmo) 147:6
“Yahweh de valor a los humildes y echa por
tierra a los malvados” (VIN); Matityah
(Mateo) 23:11-12 Que el mayor entre ustedes
se haga servidor de los demas; porque el que
se enaltece los humillaran, y al que se humilla
lo enalteceran” (VIN); Filipiyim (Filipenses)
2:3 “No hagan nada por rivalidad ni por
vanagloria, sino estimen humildemente a los
demas como superiores a ustedes” (VIN).
Agrega el comentario del Jumash: “Ante la
generosa respuesta de ellos, Avraham se
inclind en sefal de gratitud y continu6 con su
suplica, especificando cual era el terreno que
queria”. (Comentario tomado del Libro de
Bereshit (Génesis) 23:7-9; Jumash, p.113).

23:13 “Y le hablé a Efron a oidos de la
gente del pais, diciendo: “jSi tan sélo me
oyera usted! Déjeme pagar el precio de la

EMC SHALOM INTERNACIONAL

tierra; acéptemelo, para que entierre alli a
mi difunta””. — A pesar de que no querian
cobrarle la tierra, el insistio en pagar. Asi
obtendria mas honra para su esposa Yy
demostraria cuanto le amaba. Su esposa
habia muerto. Podia hacer con su cuerpo
cualquier cosa. Pero lo que hacemos en la
ausencia de alguien con respecto a esa
persona, es lo que dice realmente cuanto le
apreciamos. Una de las cosas que destruye
un matrimonio es lo que se hace con el
nombre del otro cuando no esta presente.
Muchas esposas degradan a sus esposos
delante de otras mujeres y muchos hombres
destruyen la imagen de la mujer que tienen a
su lado al hablar mal de ella con otros.
Debemos evitar estos comentarios, incluso
con nuestros padres y demas familiares. Los
problemas se resuelven dentro del
matrimonio. Acudamos a otros para buscar
consejo, no para destruir a nuestra pareja.
Decidamos honrar a nuestra pareja en todo
momento y en todo lugar. Incluso en el
momento de la muerte.

23:15 “jMi patrén, escucheme! Un pedazo
de tierraque lo que vale son cuatrocientos
siclos de plata, ¢qué es eso entre usted y
yo? Vaya y entierre a su difunta”. — Segun
varios comentaristas, Efron pide un precio
exageradamente alto por la propiedad,
aprovechandose de la necesidad de Avraham,
haciéndolo con un tono de supuesta amistad,
pero con astucia. Lo que ofrecemos alcanza
valor en dependencia de cuanto nos cuesta
ofrecerlo. Un regalo alcanza valor, no porque
damos de lo que nos sobra, sino porgue
damos de lo que tenemos: Shemuel Bet (2
Samuel) 24:24 “Pero el rey le respondié a
Arawna: “No, yo te lo compraré por su precio.
No puedo sacrificar a Yahweh mi Elohim
ofrendas quemadas que no me cuesten nada”.
Entonces Dawid compré la era y los bueyes
por cincuenta siclos de plata” (VIN); Divré
Hayamin Alef (1 Crénicas) 21:24 Pero
Dawid le respondié a Ornan: “No, lo comprarée
por su justo precio. No puedo hacerle un
regalo a Yahweh de lo que es tuyo, ni
presentar una ofrenda quemada que no me
cueste nada” (VIN); Mordekhay (Marcos)
12:43-44 El llamo6 a sus discipulos y les dijo:




“En verdad les digo que esa viuda pobre eché
mas que todos los que echaron en el arca.
Porque todos han echado de su abundancia;
pero ésta, de su pobreza, echd todo lo que
tenia, todo su sustento” (VIN).

23:16 “Avraham acept6é los términos de
Efron; le pago a Efrén el dinero que habia
mencionado a oidos de los jititas,
cuatrocientos siclos de plata a precio de
mercado”. — Este pasaje, en el texto hebreo
aparece el nombre Efrén (jinoy) dos veces,
sin embargo, la segunda vez escrito de
manera diferente (Jaoy), faltando la letra vav
() con respecto a la primera. Esto es
interpretado por los sabios como que el
nombre de este hombre fue reducido por el
Eterno por causa de su ambicion. Es decir,
obtuvo ganancia monetaria, pero perdid
honra, prestigio y credibilidad. EI amor que
Avraham tenia por su esposa le hizo escoger
un lugar especial y ni siquiera entré6 en
regateo o a negociar por el precio. El deseaba
ofrecer algo de valor a manera de regalo de
despedida.

Segunda aliya, 23:17 - 24:9

24:1 “Avraham estaba ya viejo, avanzado
en edad y Yahweh lo habia bendecido en
todo”. — La obediencia de Avraham habia
sido premiada con bendicién, la cual estaba
manifestada en todas las areas de su vida. A
nivel de Remez podemos entender que
cuando somos obedientes y fieles al Altisimo
obtenemos Su bendicion en todo. Cabe
mencionar que nOsotros servimos Yy
obedecemos a YAHVEH por amor, sin fijar la
vista en los beneficios (bendiciones) que
obtendremos. Dice el comentario del Jumash:
‘Dios le habia dado a Avraham
absolutamente todo: riquezas, propiedades,
honor, longevidad e hijos. Lo unico que le
faltaba era ver que su hijo tuviera a su vez
hijos que heredaran su nivel y su honor”.
(Comentario tomado del Libro de Bereshit
(Génesis) 24:1; Jumash, p.117).

24:2-4Y Avraham le dijo al servidor mayor
de su casa, que estaba a cargo de toda su
propiedad: “Pon tu mano bajo mi muslo y

EMC SHALOM INTERNACIONAL

te haré jurar por Yahweh el Elohim del
cielo y el Elohim de la tierra, que no
tomards mujer para mi hijo de entre las
hijas de los kenaanitas entre los cuales
habito, sino que iras a la tierra donde naci
y conseguiras una mujer para mi hijo
Yitsjaq”. — La palabra usada para “mayor” en
hebreo es “zaquen” (Jpr) del Strong #2205
gue significa: anciano, ayo, edad avanzada,
vejez, viejo. Por lo que podemos entender
gue no solo se trataba de una persona de
avanzada edad, sino que se trataba de un
guia o tutor espiritual. Lo califica el
comentario del Jumash: “Como un ‘Rosh
leshivd’ de la casa de Avraham, el que les
ensefiaba a los discipulos y encarnaba la
forma de vida de Avraham. Unicamente
alguien asi, tenia el rango y el entendimiento
necesarios para ser digno de la asistencia
Divina, requerida para trazar el derrotero por
el cual el pueblo judio deberia desarrollarse
en la siguiente época” (Comentario tomado
del Libro de Bereshit (Génesis) 24:1-10;
Jumash, p.116). El término “bajo mi muslo”es
una alegoria para sefalar el miembro viril del
hombre. Explica el comentario del Jumash:
“El que presta juramento tiene que poner la
mano sobre algun objeto sagrado, como un
rollo de la Torah o un tefilin (...). Debido a que
la circuncision fue el primer precepto dado a
Avraham y que lo cumplié sintiendo mucho
dolor, este precepto tenia para él un valor
inmenso y por eso Avraham le pidi6 a Eliézer
que prestara  juramento  sobre  él”.
(Comentario tomado del Libro de Bereshit
(Génesis) 24:2; Jumash, p.117).

El término “jurar” es en hebreo “shaba” (vaw)
del Strong #7650 que deriva de “sheba”
(vaw) del Strong #7651 que significa: siete.
Tiene raiz primaria; propiamente estar
completo, hacerse “siete uno mismo”, i.e.
jurar (como si se repitiera una declaracion
siete veces): conjurar, dar, exigir, juramentar,
juramento, jurar, solemnemente. El jurar por
YHVH implica una gran responsabilidad,
puesto que incumplir dicho juramento seria
blasfemar el Nombre Kadosh (Santo) que es
Sobre Todo Nombre, el cual es Bendito por
los siglos de los siglos. Este hecho es
penalizado en la Escritura: Shemot (Exodo)



20:7 “No tomara en vano el nombre de
Yahweh tu Elohim; porque Yahweh no tendra
por inocente al que tome en vano su nombre”
(VIN). Argumenta el comentario del Jumash:
“Si bien no dudaba de la lealtad de Eliézer,
Avraham era consciente de que los seres
humanos poseen enormes reservas de
fuerzas a las que recurrir en momentos de
crisis, pero solamente si estan decididos a
perseverar. Al imponerle el juramento,
Avraham estaba garantizando que Eliézer
persistiera en su misidn, aunque esta
pareciera tener pocas posibilidades de éxito”
(Comentario tomado del Libro de Bereshit
(Génesis) 24:3; Jumash, p.117). Avraham
estaba preocupado por la eleccion de la
futura mujer (esposa) para su hijo. Su mayor
preocupacion estaba en qué clase de mujer
seria. Particularmente, solicit6 que no fuera
de Kenaan debido a la degradacion moral y
religiosa de ese pueblo y de esta manera no
la calificaba para la gran misién que tendria
su hijo. Es por eso por lo que recurre a su
tierra natal para alli buscar la correcta opcién
para su heredero.

24:6-8 Avraham le contesté: “jBajo ningun
concepto debes llevar a mi hijo all&!
Yahweh, el Elohim del cielo, que me sacé
de la casa de mi padre y de mi tierra natal,
guien me prometi6 bajo juramento,
diciendo: ‘Yo le asignaré esta tierra a tu
linaje’, él enviard a su mensajero delante
de ti y t0 conseguiras de alla una mujer
para mi hijo. Y si la mujer no consiente en
seguirte, entonces quedaras libre de este
juramento que me has hecho; pero no
lleves a mi hijo allda”. — Dos posibles razones
por las cuales Avraham no queria que su hijo
fuera a Kenaan.

1. Por temor a que quisiera quedarse alla y
olvidara la promesa de heredar la Tierra.

2. Porque estaba seguro de que una mujer
de fe no se encontraria en ese pueblo; la
esposa perfecta que, como él,
abandonara su heredad y su familia en
busca de una tierra desconocida Yy
ademas aceptara por esposo, solo por un
acto de obediencia, a alguien que no
conocia.

EMC SHALOM INTERNACIONAL

Solo la negativa de una mujer desobediente
libraria al siervo de su juramento. Dice el
comentario del Jumash: ‘Al negarle el
permiso, Avraham le asegur6 a Eliézer que
Dios bendeciria su mision con éxito™.
(Comentario tomado del Libro de Bereshit
(Génesis) 24:5-9; Jumash, p.117).

24:9 “Asi que el siervo puso su mano bajo
el muslo de su amo Avraham y le jurd
sobre ese asunto”. — El verbo “jurd” en
hebreo “shaba” (vaw) del Strong #7650
significa: estar completo, de la palabra en
hebreo “shéba” (vav) del Strong #7651 que
significa: “hacerse siete uno mismo” “jurar
como si repitiera siete veces lo mismo” como
ya lo vimos antes. El siete representa los
valores espirituales como finalidad del
hombre. Por lo que podemos decir que fue un
juramento solemne.

Tercera aliy4, 24:10-26

24:10 “Entonces el servidor tomé diez de
los camellos de su amo y emprendid viaje,
I[levando consigo todos los regalos de su
amo y se dirigi6 a Aram Naharayim, la
ciudad de Najor”. — Sefiala Rashi: “A fin de
ejercer influencia en sus familiares para que
dejaran que su hija se casara con ltzjak,
Avraham transfirié por escrito toda su fortuna
a ltzjak y entregd a Eliézer la escritura para
que se la mostrara a los futuros suegros”
(Comentario tomado del Libro de Bereshit
(Génesis) 24:10; Jumash, p.117). La palabra
“diez” en este pasaje “éser”’ (Wyy) del Strong
#6235 que viene de la palabra “asar’ (W)
del Strong #6237, significa: diezmo. Este
diezmo era una representacion de toda su
rigueza, era una carga que representaba todo
lo que iba a heredar el futuro matrimonio.

24:11-14 “Hizo arrodillar los camellos
junto al pozo a las afueras de la ciudad,
por la tarde, a la hora en que las mujeres
vienen a sacar agua. Y dijo: “Oh Yahweh,
Elohim de mi amo Avraham, concédeme
éxito en este dia y trata con bondad a mi
amo Avraham. Aqui estoy junto al pozo
mientras las hijas de los paisanos salen a
sacar agua; que la muchachaa quien yo le



diga: ‘Por favor, baja tu cantaro para que
yo beba’ y que responda: ‘Beba usted, y
también abrevaré a sus camellos’, que sea
esa la que tu has decretado para tu
servidor Yitsjag. En eso sabré yo que
habras tratado con bondad a mi amo”. — El
hecho de llegar a las afueras de la cuidad a la
hora propiamente dicha, no fue una
casualidad, sino una accién pensada y
premeditada. Los comentaristas concuerdan
en que, a esa hora en la que las mujeres
salian a buscar agua, se veria el caracter real
de ellas fuera del marco establecido en su
casa. Es decir, podria ver quiénes eran
verdaderamente, apartandose de una imagen
construida por las normas del hogar. Todas
las sefiales que Eliézer le pidi6 a YHVH eran
para revelar precisamente estas cualidades
en la futura matriarca del Pueblo Escogido.
Sefiala el comentario del Jumash: “La Prueba
gue Rivka tendria que pasar para convertirse
en madre del pueblo judio tenia que basarse
en la benevolencia, no en milagros”.
(Comentario tomado del Libro de Bereshit
(Génesis) 24:14; Jumash, p.119).

24:15 “Apenas acabé de hablar, cuando
Rivgah, que le naci6 a Betuel, el hijo de
Milkhah la esposa de Najor el hermano de
Avraham, salié con su cantaro al hombro”.
— Dice el comentario del Jumash: “Tan rapida
fue la respuesta Divina a la peticion de Eliézer
gue mientras este se encontraba alun en
medio de su suplica, la Providencia ya habia
dispuesto que Rivka saliera de su casa y se
dirigiera al pozo”. (Comentario tomado del
Libro de Bereshit (Génesis) 24:15; Jumash,
p.119). Destaca el Rabi Hirsch “el modo
maravilloso en que Dios le concedid a
Avraham su deseo de que ltzjak se casara
con una mujer de su propia familia. El padre
de Betuel era hermano de Avraham, y su
madre era tanto sobrina de Avraham como
hermana de Sarah. Ademas, es muy probable
gue la Torah mencione estos hechos, para
dar a entender que Rivka habia heredado los
rasgos de caracter de la familia de Avraham”
(Comentario tomado del Libro de Bereshit
(Génesis) 24:15; Jumash, p.119).

24:20-21 “Después de vaciar su cantaro en
el estanque, corrio de vuelta al pozo a

EMC SHALOM INTERNACIONAL

sacar mas y saco paratodos sus camellos.
El hombre, mientras tanto, se quedaba
mirandola, preguntandose en silencio si
Yahweh le habia dado éxito a su
encomienda o no”. — Habia cualidades en
este siervo que fueron usadas para lograr la
obra. El v.21 dice que permanecié “callado”,
en hebreo “kjaréb” (aan) del Strong #2720
que significa: arar, fabricar, usar herramientas,
idear en secreto. Es decir, aun cuando estaba
callado, estaba trabajando en su mente.
Como dice el texto, para “saber’ que en
hebreo es “yad4” (v1') del Strong # 3045 que
se usa para decir: sabio. La palabra significa:
asegurar al ver. Este hombre estaba
actuando con sabiduria y nunca se dejo guiar
por las apariencias. Muchos de los fracasos
en la seleccion de una pareja se producen por
no analizar si estamos tomando la decision
correcta, por no observar con cuidado y
sabiduria. El estaba analizando si YHVH
estaba en el asunto o no. Eso es lo principal
que debemos analizar. En esta Parasha,
realiza un comentario el Dr. Ketriel Blad: “Esta
actitud de amor incondicional a un extranjero
le capacitd para ser la esposa de Yitsjaq.
Avraham y Sarah se destacaban por su
generosidad y esta joven seria un buen
complemento para que el matrimonio entre
ella y Yitsjaq pudiera seguir con el mismo
rumbo. Si lo miramos desde otro punto de
vista podemos decir que Rivka estaba
mostrando amor al pueblo de los
circuncidados, puesto que todos los siervos
de Avraham estaban dentro del pacto de la
circuncision. Un creyente que no ama
incondicionalmente al pueblo judio no califica
para ser parte de la novia del Mesias”.

24:22 “Cuando los camellos acabaron de
beber, el hombre tomé un anillo de nariz
en oro, que pesaba medio siclo y dos
brazaletes de oro para ella, que pesaban
diez siclos”. — Ensefia el comentario del
Jumash: “Los regalos, que habia preparado
de antemano, hacian alusion al destino de la
futura descendencia de Rivka. El beka es
medio shékel, que simboliza la suma con que
cada judio contribuiria para el Santuario en
forma anual; los dos brazaletes simbolizan las
dos Tablas de la Ley; y su peso, o sea, diez



shékels, simbolizan los Diez Mandamientos™.
(Comentario tomado del Libro de Bereshit
(Génesis) 24:22; Jumash, p.120).

Cuarta aliya, 24:27-52

24:27 “Y dijo: “Bendito sea Yahweh, el
Elohim de mi amo Avraham, que no le ha
negado su firme fidelidad a mi amo. Pues
Yahweh me ha guiado en mi encomienda,
a la casa de los parientes de mi amo””. —
Eliézer ve la mano de YHVH obrar de manera
positiva en su mision. Una misién que, desde
nuestro punto de vista, pensariamos como
imposible. Es por eso por lo que él se postra
y adora al Altisimo por ser parte de Sus
planes eternos, ademas por Su fidelidad con
Avraham. YAHVEH es fiel aun cuando
nosotros somos infieles: Timotios Bet (2
Timoteo) 2:13 “Si somos infieles, &l
permanece fiel, porque no puede negarse a si
mismo.” (VIN). En el original se usan las
palabras “benevolencia” y “verdad” en lugar
de “fidelidad”. Por lo que podemos entender
gue “a fidelidad de YHVH estad conformada
por Su benevolencia y Su verdad”. El Eterno
fue benevolente con Avraham al escogerlo, lo
gue corresponde a “Gracia”. Ahora, ¢Qué es
verdad? Yeshua dijo: Yohanan (Juan) 17:17
“Santificalos con la verdad; Tu Palabra es la
verdad” (VIN). Resalta el comentario del
Jumash: “Con gran perspicacia, Eliézer habla
de la benevolencia y la verdad, porque es
importante que las dos actuen juntas. La
benevolencia por si sola puede resultar
dafiina, ya que puede hacer que una persona
ceda a los deseos de otra persona a la que
ama, incluso en casos en que eso constituye
un error. Por eso, la verdad debe regular la
benevolencia para evitar que conduzca a un
probable  descarriamiento”. ~ (Comentario
tomado del Libro de Bereshit (Génesis) 24:27;
Jumash, p.121).

24:31-32 “Y le dijo: “Entra, bendito de
Yahweh, ¢por qué te quedas afuera,
cuando yo he preparado la casay un sitio
para los camellos?”. Asi que el hombre

entré alacasay descargaron los camellos.

Les dieron paja y alimento a los camellos

EMC SHALOM INTERNACIONAL

y trajeron agua para que se lavaran los
pies, €él y los hombres que Io
acompanaban”. — Lavan llama a Eliézer
“Bendito de YHVH” es decir, que reconocid
que él gozaba de la bendicion del Eterno. A
nivel de Remez podemos entender que
cuando somos siervos fieles y bendecidos por
el Altisimo, sera evidente para los demas,
como dice la Escritura en Devarim
(Deuteronomio) 4:5-8 “Miren, yo les he
impartido a ustedes leyes y reglamentos,
como me ha mandado Yahweh, para que los
practiquen en la tierra que estan a punto de
entrar y ocupar. Obsérvenlos fielmente, que
esa serd una prueba de su sabiduria y
discernimiento para otros pueblos, quienes al
oir de todas estas leyes diran:
“Verdaderamente, esa gran nacién es un
pueblo sabio y de discernimiento”. Porque
¢qué gran nacion hay que tenga una deidad
tan cercana como lo estd Yahweh nuestro
Elohim siempre que lo invocamos? O ¢qué
gran nacion tiene leyes y reglas tan perfectas
como toda esta Torah que les pongo delante
hoy?”. (VIN)

24:34-36 Y él empezo: “Yo soy el servidor
de Avraham. Yahweh ha bendecido
grandemente a mi patrén y se ha hecho
muy rico: Le ha dado ovejas y ganado,
platay oro, esclavos, camellos y asnos. Y
Sarah, la mujer de mi patron, le dio a mi
patrén un hijo en su avanzada edad y él lo
ha hecho heredero de todas sus
propiedades”. — Antes de comenzar a
recapitular su mision ante la familia de Rivka,
Eliézer se identifica, contandoles de quien era
siervo y la manera como YHVH lo habia
bendecido, principalmente en cuanto a su
descendencia, puesto que ellos conocian a
Avraham y a su esposa y sabian que ella era
esteril. Eliézer resalta el milagro hecho por
YHVH al haberle dado un hijo a su amo, el
cual seria heredero de todo. En esto,
podemos conectar las palabras en cuanto a
la herencia mencionadas en Ivrim (Hebreos)
1:2 “Pero en estos dultimos dias nos ha
hablado por medio del Hijo, a quien nombré
heredero de todo, y por medio de quien
también hizo el universo” (VIN); no por la
imperiosa necesidad de heredar riqueza; mas




bien, estableciendo un disefio profético que
confirma gue aquél que seria crucificado, es
el mismo que heredaria todas las cosas.

24:50 Entonces Lavan y Betuel
respondieron: “El asunto fue decretado
por Yahweh; no te podemos hablar ni bien
ni mal”. Tanto Lavan como Betuel
reconocieron que YHVH habia decretado y
gue ellos no podian hacer nada, puesto que
Su plan se cumpliria de una u otra forma:
Bemidbar (NGmeros) 23:19 “El no es un
hombre para ser caprichoso, ni un mortal para
cambiar_de opinién: ¢Hablara El para no
actuar, prometera para no cumplir?” (VIN). La
reaccion de la familia es una de las evidencias
de que habia escogido bien. Debemos
analizar la familia de la persona que estamos
escogiendo, pues muchos valores morales de
su familia le fueron incorporados a esa
persona en su crecimiento y es algo muy
importante para tener en cuenta. Cuando las
cosas tienen el respaldo del Eterno todo va a
darse segun Sus planes. Por eso debemos
planificar en Su sabiduria para que podamos
obtener buenos resultados.

Quinta aliya, 24:53-67

24:53 “El servidor sac6 objetos de oro y
platay vestidos y se los dio a Rivqgah; y les
dio regalos a su hermano y a su madre”. —
Se mencionan aqui dos tipos de regalos, para
dos personas diferentes. La Escritura
especifica que Rivka recibié objetos de oro,
plata y vestidos. La pregunta es: ¢Qué
regalos recibieron su madre y su hermano?
La palabra usada para “regalo” es “migddana”
(mTan) del Strong #4030 que significa:
precioso presente. Pero esta palabra viene de
la raiz “mégued” (Tan) del Strong #4022 que
significa: dulce, lo mas escogido, fruto, lo
mejor, rico producto, suave. Por lo que se
puede entender que el regalo fueron frutas
escogidas o exoticas.

24:57 Y ellos dijeron: “Llamemos a la
muchacha y pidamosle una respuesta”. —
Este verso muestra que, aunque habia un
Decreto Divino establecido, ella podia haber
dicho: “No voy”. Nunca se violo la libertad de

EMC SHALOM INTERNACIONAL

eleccion de esta mujer en cuanto a decidir ser
la esposa del hijo de Avraham. La mujer fue
llamada afuera para consultarle la propuesta.
De la misma manera, cada persona es
llamada a las Bodas del Cordero y cada una
puede decir: “No voy”. Matityah (Mateo) 22:3
“Envié a sus sirvientes para llamar a los que
habian sido invitados a la fiesta de bodas,
pero no quisieron asistir” (VIN). Aunque existe
el decreto de la boda que tiene que hacerse y
se hara, no somos indispensables. Elohim no
viola en ningln momento la libertad de las
personas al tratar con ellas. Cada uno es libre
en_su eleccion de aceptar o rechazar al

Mashiaj.

24:58 Llamaron a Rivqah y le preguntaron:
“¢lras con este hombre?”.Y ella dijo: “Iré”.
— Seria bueno que estuvieras dispuesto a
responder al llamado del Mashiaj: Bereshit
(Génesis) 22:11 Entonces un mensajero de
Yahweh lo llamé desde el cielo: “jAvraham!
jAvraham!”. 'Y él respondio: “Aqui estoy”
(VIN); Bereshit (Génesis) 46:2 Elohim llamé
a Yisrael en vision de noche: “jYaakov,
Yaakov!”. El respondi6: “Aqui estoy” (VIN):
Shemot (Exodo) 3:4 “Cuando Yahweh vio
gue venia a mirar, Elohim lo llamé6 desde el
arbusto: “Mosheh, Mosheh!”. El respondio:
“Aqui estoy” (VIN); Shemuel Alef (1 Samuel)
3:4 Yahweh Illam6 a Shemuel y este
respondio: “Voy” (VIN); Yeshayah (Isaias)
6:8 Entonces escuché la voz de Yahweh que
decia: “;A quién enviaré? ;Quién ira por
nosotros? Y respondi: “Aqui estoy yo,
enviame a mi” (VIN); Yeshayah (Isaias) 65:1
Yo les respondi a los que no preguntaban por
mi; estuve accesible para los que no invocaba
mi nombre le dije: “jAqui_estoy; aqui estoy!”
(VIN); Maaseh (Hechos) 9:10 “Habia en
Daméseq un discipulo llamado Jananyah, a
quien el Maestro le dijo en visién: “Jananyah”.
Y él respondio: “Aqui estoy, Maestro” (VIN).

24:60 Y bendijeron a Rivgah y le dijeron:
“iOh hermana! Que te multipliques por
millares de miriadas; que tu linaje se
apodere de la puerta de sus enemigos”. —
El hecho de su familia no estar de acuerdo
con la decision de Rivka no es motivo para no
apoyarla o no bendecirla. Esta bendicion, en
particular es un deseo de que en ella se



cumpliera la promesa dada a Avraham.
También es vista de manera profética, en el
sentido de que su descendencia destruyera
las puertas de sus enemigos, haciendo
referencia a la autoridad delegada por
Yeshua a sus seguidores: Matityah (Mateo)
16:18 “Pero Yo también te digo que tu eres
Kefa; y sobre esta roca edificaré mi
comunidad y las puertas del Sheol no
prevaleceran contra ella” (VIN). Asi, como
seguidores de Yeshua, esta bendicion
también nos alcanza a nosotros hoy en dia.

24:65 “Y le pregunté al servidor: “;Quién
es ese hombre que camina por el campo
hacia nosotros?”. Y el servidor dijo: “Ese
es mi patron”. Asi que ella tomoé su velo y
se cubrié”. —En este pasaje vemos una novia
que se prepara para el encuentro con su
esposo. Una mujer que se cubre por respeto
a su esposo. ElI Brit Hadasha o Pacto
Renovado ensefia en Qorintiyim Alef (1
Corintios) 11 que la mujer debe usar el velo
para mostrar que se encuentra bajo la
autoridad de su esposo. La cabeza cubierta
es simbolo de recato y decencia. Y en
Qorintiyim Alef (1 Corintios) 1 al 16
establece este velo para las mujeres durante
el momento de la oracién, cuando se profetiza
o en el momento en el que se declara la
palabra de YHVH.

24:67 “Entonces Yitsjaq la introdujo en la
carpa de su madre Sarah y tomé a Rivgah
como mujer. Yitsjaq la amo6 y hall6 asi
consuelo después de la muerte de su
madre”. — Al llevar a su esposa a ese lugar
estaba diciendo que queria que fuera como
su madre. El deseaba que su esposa tuviera
los valores espirituales de su madre. Ademas,
podemos observar el deseo de que alguien
entrara en su vida intima y le trajera paz. La
esposa debe aprender a traer el consuelo de
una madre a su esposo. Esto es parte de ser
su ayuda idonea.

Sexta aliya, 25:1-11

25:9-10 “Sus hijos Yitsjaq e Yishmael lo
sepultaron en la cueva de Makhpelah, en
el campo de Efrén el hijo de Tsojar el jitita,

EMC SHALOM INTERNACIONAL

al frente de Mamré, el campo que Avraham
les habia comprado a los jititas; alli
sepultaron a Avraham y a su esposa
Sarah”. — Aqui vemos a los dos hermanos
juntos. Es una sefial de que tal vez Avraham
pudo ver a sus hijos reconciliados al final de
sus dias. Es bueno saltar las diferencias entre
hermanos. El Eterno nos da lugar a cada uno
en este mundo. Nunca codiciemos el lugar de
nuestro hermano. Procuremos darle toda
honra al Adon, desde el lugar donde fuimos
puestos por El.

25:11 “Después de la muerte de Avraham,
Elohim bendijo a su hijo Yitsjag. E Yitsjaq
se establecié cerca de Beer Lajai Roi”. —
Los comentaristas exponen que la bendicion
recibida hacia parte del consuelo por la
pérdida de su padre.

Séptima aliy4a, 25:12-18

25:17 “Estos fueron los ainos de la vida de
Yishmael: Ciento treinta y siete afos;
entonces exhalé su ultimo suspiro, y se
unié a su pueblo”. — Rashi dice que la
palabra hebrea que ha sido traducida como
“expird” corresponde a “guevia’ (n1a) del
Strong #1472 y sélo es usada en referencia
a hombres justos. Asi que Ishmael murio
como un hombre justo por haberse
arrepentido de sus pecados.

Conclusion

En esta Parasha vimos como se trazan
elementos claves para el desarrollo de una
vida familiar exitosa:

e Honremos a nuestra pareja.
e Honremos a nuestros padres.
e Usemos la sabiduria del Eterno.

e Ayudemos a nuestros hijos con la
sabiduria dada por YHVH.

e Busquemos la paz en el hogar.



Glosario

Remez: Segundo nivel de interpretacion que
responde a lo alegodrico.

Rosh leshivéa: Principal en la leshiva.

leshiva: Escuela de Torah.

Fin de |la Parasha.

Nuestros comentarios obedecen a la doctrina

establecida en EMC SHALOM
INTERNACIONAL como Ministerio de
Raices Hebreas y son pilares que

defendemos y exponemos en la predicacion
del Unico Evangelio que los primeros
emisarios (shlijim-apdstoles) pregonaron
con un solo proposito: Restaurar el Reino de
Israel. Maaseh (Hechos) 1:6 y dirigido a los
destinatarios  establecidos en laakov
(Santiago) 1:1y Kefa Alef (1 Pedro) 1:1 “LA
CASA PERDIDA DE ISRAEL”.

El mismo Rab Shadul (Shaliaj Pablo) emisario
por excelencia para todos los gentiles, sabia
de antemano que su foco de alcance era
solamente las doce tribus dispersas
llamadas “Ovejas perdidas de la casa de
Israel” [Melo Ha Goyim]: Los justos de las
naciones”, Maaseh (Hechos) 26:7. Es el
cumplimiento de esta misma promesa que
nuestras doce tribus esperan obtener,
resueltamente haciendo sus actos de
adoracion noche y dia; a pesar de esto, jes
en relacién con esta esperanza, su Majestad,
gue hoy soy acusado por los judios!

Este documento es comentado
semanalmente en vivo y en directo en
nuestras clases por internet, cada Shabat de
9:00 a.m. a 12:30 p.m. (horario del Este de
E.U.) a través de www.zoom.com y el ID
para ingresar al canal de EMC SHALOM
INTERNACIONAL es: ID 4637031177. La
clave se cambia regularmente y se publica en
el chat de Telegram. Si usted aun no esta

10

EMC SHALOM INTERNACIONAL

registrado, por favor escribanos al email
emcshalomint@gmail.com

Nuestro unico deseo a través de este material
es que tu y los tuyos sean mas que
bendecidos por un entendimiento superior de
las Escrituras; moviéndonos del mensaje
subjetivo de hoy y casi mistico, a lo objetivo
del mensaje, con una mayor certeza
idiomatica y envuelto en su ambiente cultural
respectivo, dandonos asi la mayor solidez
interpretativa de los textos.

Todos los creyentes en el Elohim de la Biblia
tienen un comun denominador y un solo
deseo, el cual es establecer un
“avivamiento” tan poderoso que traiga la
presencia de El Rey de reyes y establezca su
Reino de una vez y para siempre; pero lo
Unico que traera esto a la congregacion de los
santos de Israel es “LA HISTORIA BIBLICA”,
el volver al fundamento y a la forma inicial de
la FE HEBREA.

Este documento, asi como la clase de Torah
de cada Shabat, estan orientadas hacia el
conocimiento de la historia espiritual de un
pueblo: “ISRAEL”; asi como a vivir con el
entendimiento de que somos la continuacion
y conclusion de esta hermosa historia de
amor.

Estamos muy agradecidos por sus aportes a
nuestro ministerio. Nos esta4 permitiendo ir
con mayor excelencia.

https://www.PayPal.me/emcshalom

iSHALOM LEKULAM!

Ingresa a nuestro canal de
Telegram (escanea el
coédigo QR)


http://www.gotomeeting.com/
http://www.zoom.com/
http://www.gotomeeting.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com
https://www.paypal.me/emcshalom

