
1 

Ingresa a nuestro canal de 
Telegram (escanea el 

código QR) 

  

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
PARASHÁ 05 JAYEI SARÁH | GÉNESIS 23:1 - 25:18 

Prohibida toda reproducción lucrativa - Utilizar bajo permiso 

Para más información puede ubicarnos por medio de nuestra página web www.emcshalom.com  
también a través de nuestro canal en YouTube EMC Shalom Internacional 

y puedes escribirnos a nuestro correo emcshalomint@gmail.com

 

Aliyot de la Toráh: 

1. 23:1-16 
2. 23:17 - 24:9 
3. 24:10-26 
4. 24:27-52 
5. 24:53-67 
6. 25:1-11 
7. 25:12-18 
8. Maftir: 25:16-18 

Haftará: Melakhim Álef (1 Reyes) 1:1-31 

Brit Hadasháh: Mordekhay (Marcos) 7:1 - 
9:13; Yohanán (Juan) 4:3-14 

JAYEI SARÁH Significa “La vida de Sarah”. 

 

Primera aliyá, 23:1-16 

23:1-2 “La vida de Sarah, el tiempo que 
duró, fue de ciento veintisiete años. Sarah 
murió en Quiryat Arbah, ahora Jevrón, en 
la tierra de Kenaan; y Avraham procedió a 
hacer duelo por Sarah y a llorarla”.  – La 
necesidad de poseer una tumba para enterrar 
a su esposa Sarah, hace que Avraham se 
convierta en propietario de una parcela en la 
Tierra Prometida. Esto muestra de manera 
anticipada la prefiguración de la conquista de 
todo el resto del país por parte de su 
descendencia. Para sepultar el cuerpo de 
Sarah, Avraham compró un terreno. Más 
adelante él sería sepultado allí mismo. De la 
misma manera sucede con Sarah, Itsjaq, 
Rivka, Leah y Iaakov: Bereshit (Génesis) 
50:13 “Sus hijos lo llevaron a la tierra de 
Kenaan y lo sepultaron en la cueva del campo 
de Makhpelah, el campo cerca de Mamré, el 
cual Avraham le había comprado a Efrón el 
jitita para lugar de sepultura” (VIN) y Bereshit 
(Génesis) 49:31 “Allí enterraron a Avraham y 
a su mujer Sarah; allí enterraron a Yitsjaq y a 
su mujer Rivkah; y allí enterré a Leah” (VIN). 
Al comprar este terreno, Avraham estaba 
pensando en lo único que tenemos seguro 
todos los hombres: la muerte. Si su familia no 

tenía una muerte decente, mancharía la 
promesa de Elohim de ser una persona que 
estaba bajo bendición. Avraham usó el dinero 
que tenía para demostrar que estaba 
bendecido, incluso en este momento de la 
muerte de su amada Sarah. Avraham era un 
hombre de detalles. Quedar sin una sepultura 
era una señal de maldición y de desgracia: 
Devarim (Deuteronomio) 28:26 “Tus 
cadáveres vendrán a ser alimento para todas 
las aves del cielo y para todas las bestias de 
la tierra, sin que nadie las espante” (VIN); 
Qohélet (Eclesiastés) 6:3 “Si un hombre 
engendra cien hijos y vive muchos años, de 
modo que los días de sus años sean 
numerosos, pero su ser no se sacia de sus 
bienes y ni aún recibe sepultura, digo yo que 
un abortivo es mejor que él” (VIN); Shemuel 
Bet (2 Samuel) 2:4-5 Los hombres de 
Yahudah vinieron y ungieron allí a Dawid 
como rey sobre la Casa de Yahudah. Le 
informaron a Dawid acerca de los hombres de 
Yabesh Guilad que sepultaron a Shaúl. Así 
que Dawid envió mensajeros a los hombres 
de Yabesh Guilad y le dijo: “Que sean 
benditos de Yahweh porque ustedes 
realizaron este acto de fidelidad con su amo 
Shaúl y lo sepultaron” (VIN).  

De la manera cómo vivamos reflejará nuestra 
condición de vivir o no en bendición. Por esto 
es necesario mostrarle al mundo el estado en 
el que vivimos. Muchos no atraen a nadie 
porque no viven una vida de acuerdo con lo 
que han recibido de Elohim. Piensa en las 
cosas que puedes cambiar y mejorar según 
tus recursos para que el mundo vea que eres 
diferente. El creyente debe tener todo en 
excelentes condiciones a medida que YHVH 
lo va bendiciendo. Muchos tienen dinero, pero 
viven como pobres y otros son pobres por la 
mentalidad de pobreza que no les deja ver lo 
que pueden hacer con lo que tienen ¿Cuál es 
la última impresión que deseas dejar? ¿Qué 
te parece la de haber sido bendecido? La 
muerte es algo que todos recordamos. 
Pasearse por el cementerio y mirar las 

http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com


EMC SHALOM INTERNACIONAL 

2 

tumbas puede darnos una idea del dinero y 
del que construyó ese sarcófago que estás 
mirando. La forma en la que morimos y somos 
tratados en nuestro lecho de muerte, habla 
también de nosotros. ¡Deja que toda tu vida 
sea un testimonio, incluso hasta la muerte! 

23:3-4 “Entonces Avraham se levantó del 
lado de su difunta y habló a los jititas, 
diciendo: “Yo soy un extranjero residente 
entre ustedes; véndanme un lugar de 
sepultura, para poder darle sepultura a mi 
difunta””. – La palabra usada para “levantó” 
es “kun” (כּוּן) del Strong #3569 que es una 
palabra polivalente que significa, entre otras 
cosas: cambiar. Es decir, Avraham tuvo un 
cambio en su actitud y después de llorar la 
pérdida de su esposa, se ocupó de los 
asuntos relativos al entierro de ésta. Lo que 
nos indica que la pérdida de un ser querido no 
debe limitar nuestras vidas y los asuntos 
relativos a ella, sino, que debemos recobrar 
fuerzas, entendiendo que la muerte no es el 
fin. Es por eso que debemos cobrar ánimo 
ante la pérdida de un ser querido y ser como 
los que tienen esperanza: Tesaloniqim Álef 
(1 Tesalonicenses) 4:13-14 Tampoco 
queremos, hermanos, que ignoren acerca de 
los que duermen, para que no se entristezcan 
como los demás que no tienen esperanza. 

Porque si creemos que Yeshúa, murió y 
resucitó, de la misma manera, por medio de 
Yeshúa, Elohim levantará con Él a los que 
han dormido” (VIN).   

La palabra usada para extranjero es “guer” 
ר)  del Strong #1616 que viene de la palabra (גֵּ
“gueir” que significa: uno que ha sido invitado, 
es decir, que era un residente de ese territorio, 
solo que sin derechos en el mismo. Esta 
palabra esta modificada por la palabra 
“toshav” (ב  del Strong #8453 que (תּוֹשָׁ
significa: forastero, huésped. Es decir, que 
nuestro padre Avraham estaba viviendo o 
residiendo temporalmente en ese lugar. Cabe 
pensar que fue invitado o huésped de alguien 
en especial. Dice el Comentario del Jumash: 
“Avraham reflejó el doble papel que cada 
judío debe desempeñar. Por un lado, es un 
residente en su país y como tal debe trabajar 
y orar por el bienestar del país, así como 
Irmiahu instó al pueblo cuando se encontraba 

en el umbral del exilio (Irmiahu [Jeremías] 
29:7). Pero, por otro lado, el judío en este 
mundo es siempre un extranjero, pues su 
única alianza es con Dios y sus objetivos 
están establecidos exclusivamente por la 
Toráh. El judío siempre debe estar dispuesto 
a ser un extranjero solitario, que se resiste a 
las influencias de la cultura que lo rodea, 
cumpliendo así con su singular 
responsabilidad”: (Comentario tomado del 
Libro de Bereshit (Génesis) 23:4; Jumash, 
p.113).  

En Avraham se dan dos cualidades: 

1. Extranjero en hebreo “guer” (ר  del (גֵּ
Strong #1616 que significa: invitado a 
morar en otra tierra.  

2. Forastero en hebreo “tosháb” (ב  del (תּוֹשָׁ
Strong #8453 que significa: extranjero 
residente.  

Nosotros fuimos invitados a morar en la tierra 
con un propósito divino. Aquí vivimos como 
extranjeros y advenedizos: Kefá Álef (1 
Pedro) 2:11 “Amados, yo los exhorto como a 
peregrinos y expatriados, que se abstengan 
de las pasiones carnales que combaten 
contra ustedes” (VIN); Ivrim (Hebreos) 11:13 
“Todos estos murieron en la fe, sin haber 
recibido el cumplimiento de las promesas. 
Más bien, las miraron de lejos y las saludaron, 
y confesaron que eran extranjeros y 
peregrinos en la tierra” (VIN); Ivrim 
(Hebreos) 11:9 “Por la fe vivió como 
extranjero en la tierra prometida como en 
tierra ajena, viviendo en carpas con Yitsjaq y 
Yaakov, los coherederos de la misma 
promesa” (VIN): Efesiyim (Efesios) 2:19 
“Por lo tanto, ustedes ya no son extranjeros ni 
forasteros, sino conciudadanos de los 
consagrados y miembros de la familia de 
Yahweh” (VIN). Esta forma de vida es una 
actitud de fe, una forma en la que el creyente 
no se enfoca en este mundo sino en alcanzar 
las moradas eternas. 

23:6 “Óiganos, patrón, usted es un 
príncipe de Elohim entre nosotros. 
Entierre a su difunta en el más selecto de 
nuestros lugares de sepultura; ninguno de 



3 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

nosotros le negará su lugar de sepultura 
para que entierre a su difunta”. – La palabra 
usada aquí para príncipe es “nasí” (יא שִׂ  del (נָׁ
Strong #5387 que significa, entre otras: juez. 
Cabe asumir que Avraham ejercía la función 
de Juez entre ellos y había obtenido gran 
estima y honor. Tal es así, que le ofrecieron 
los mejores sepulcros familiares que tenían 
para que escogiera el que fuera de mayor 
agrado para él. 

23:7-9 Entonces Avraham se postró ante la 
gente del país, los jititas, y les dijo: “Si es 
su deseo que yo le dé sepultura a mi 
difunta, tienen que interceder por mí ante 
Efrón el hijo de Tsójar. Que me venda la 
cueva de Makhpelah que él posee, que 
queda en el lindero de su tierra. Que me la 
venda por el precio completo, para tener 
un lugar de sepultura entre ustedes”. – La 
palabra usada para “postró” es “shakjá” (ה חָׁ  (שָׁ
del Strong #7812 que significa: arrodillarse, 
bajarse, culto, dar culto, encorvarse, 
humillarse, inclinarse, postrarse, rendirse, 
reverenciar. Lo anterior implica una acción de 
súplica de Avraham a estas personas. La 
pregunta es ¿Por qué un “Príncipe de Elohim 
-como ellos mismos lo llamaron dando a 
entender la elevación espiritual que Avraham 
tenía con respecto a ellos- se postraría en una 
actitud humilde y de súplica ante otra 
persona? La respuesta es: El Eterno exalta a 
los que se humillan: Tehilim (Salmo) 147:6 
“Yahweh de valor a los humildes y echa por 
tierra a los malvados” (VIN); Matityah 
(Mateo) 23:11-12 Que el mayor entre ustedes 
se haga servidor de los demás; porque el que 
se enaltece los humillarán, y al que se humilla 
lo enaltecerán” (VIN); Filipiyim (Filipenses) 
2:3 “No hagan nada por rivalidad ni por 
vanagloria, sino estimen humildemente a los 
demás como superiores a ustedes” (VIN). 
Agrega el comentario del Jumash: “Ante la 
generosa respuesta de ellos, Avraham se 
inclinó en señal de gratitud y continuó con su 
súplica, especificando cual era el terreno que 
quería”: (Comentario tomado del Libro de 
Bereshit (Génesis) 23:7-9; Jumash, p.113). 

23:13 “Y le habló a Efrón a oídos de la 
gente del país, diciendo: “¡Si tan sólo me 
oyera usted! Déjeme pagar el precio de la 

tierra; acéptemelo, para que entierre allí a 
mi difunta””. – A pesar de que no querían 
cobrarle la tierra, el insistió en pagar. Así 
obtendría más honra para su esposa y 
demostraría cuanto le amaba. Su esposa 
había muerto. Podía hacer con su cuerpo 
cualquier cosa. Pero lo que hacemos en la 
ausencia de alguien con respecto a esa 
persona, es lo que dice realmente cuanto le 
apreciamos. Una de las cosas que destruye 
un matrimonio es lo que se hace con el 
nombre del otro cuando no está presente. 
Muchas esposas degradan a sus esposos 
delante de otras mujeres y muchos hombres 
destruyen la imagen de la mujer que tienen a 
su lado al hablar mal de ella con otros. 
Debemos evitar estos comentarios, incluso 
con nuestros padres y demás familiares. Los 
problemas se resuelven dentro del 
matrimonio. Acudamos a otros para buscar 
consejo, no para destruir a nuestra pareja. 
Decidamos honrar a nuestra pareja en todo 
momento y en todo lugar. Incluso en el 
momento de la muerte. 

23:15 “¡Mi patrón, escúcheme! Un pedazo 
de tierra que lo que vale son cuatrocientos 
siclos de plata, ¿qué es eso entre usted y 
yo? Vaya y entierre a su difunta”. – Según 
varios comentaristas, Efrón pide un precio 
exageradamente alto por la propiedad, 
aprovechándose de la necesidad de Avraham, 
haciéndolo con un tono de supuesta amistad, 
pero con astucia. Lo que ofrecemos alcanza 
valor en dependencia de cuánto nos cuesta 
ofrecerlo. Un regalo alcanza valor, no porque 
damos de lo que nos sobra, sino porque 
damos de lo que tenemos: Shemuel Bet (2 
Samuel) 24:24 “Pero el rey le respondió a 
Arawná: “No, yo te lo compraré por su precio. 
No puedo sacrificar a Yahweh mi Elohim 
ofrendas quemadas que no me cuesten nada”. 
Entonces Dawid compró la era y los bueyes 
por cincuenta siclos de plata” (VIN); Divré 
Hayamin Álef (1 Crónicas) 21:24 Pero 
Dawid le respondió a Ornán: “No, lo compraré 
por su justo precio. No puedo hacerle un 
regalo a Yahweh de lo que es tuyo, ni 
presentar una ofrenda quemada que no me 
cueste nada” (VIN); Mordekhay (Marcos) 
12:43-44 Él llamó a sus discípulos y les dijo: 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

4 

“En verdad les digo que esa viuda pobre echó 
más que todos los que echaron en el arca. 
Porque todos han echado de su abundancia; 
pero ésta, de su pobreza, echó todo lo que 
tenía, todo su sustento” (VIN). 

23:16 “Avraham aceptó los términos de 
Efrón; le pagó a Efrón el dinero que había 
mencionado a oídos de los jititas, 
cuatrocientos siclos de plata a precio de 
mercado”. – Este pasaje, en el texto hebreo 
aparece el nombre Efrón (עֶפְרוֹן) dos veces, 
sin embargo, la segunda vez escrito de 
manera diferente (עֶפְרֹן), faltando la letra vav 
 con respecto a la primera. Esto es (ו)
interpretado por los sabios como que el 
nombre de este hombre fue reducido por el 
Eterno por causa de su ambición. Es decir, 
obtuvo ganancia monetaria, pero perdió 
honra, prestigio y credibilidad. El amor que 
Avraham tenía por su esposa le hizo escoger 
un lugar especial y ni siquiera entró en 
regateo o a negociar por el precio. Él deseaba 
ofrecer algo de valor a manera de regalo de 
despedida.  

 

Segunda aliyá, 23:17 - 24:9  

24:1 “Avraham estaba ya viejo, avanzado 
en edad y Yahweh lo había bendecido en 
todo”. – La obediencia de Avraham había 
sido premiada con bendición, la cual estaba 
manifestada en todas las áreas de su vida. A 
nivel de Remez podemos entender que 
cuando somos obedientes y fieles al Altísimo 
obtenemos Su bendición en todo. Cabe 
mencionar que nosotros servimos y 
obedecemos a YAHVEH por amor, sin fijar la 
vista en los beneficios (bendiciones) que 
obtendremos. Dice el comentario del Jumash: 
“Dios le había dado a Avraham 
absolutamente todo: riquezas, propiedades, 
honor, longevidad e hijos. Lo único que le 
faltaba era ver que su hijo tuviera a su vez 
hijos que heredaran su nivel y su honor”: 
(Comentario tomado del Libro de Bereshit 
(Génesis) 24:1; Jumash, p.117). 

24:2-4 Y Avraham le dijo al servidor mayor 
de su casa, que estaba a cargo de toda su 
propiedad: “Pon tu mano bajo mi muslo y 

te haré jurar por Yahweh el Elohim del 
cielo y el Elohim de la tierra, que no 
tomarás mujer para mi hijo de entre las 
hijas de los kenaanitas entre los cuales 
habito, sino que irás a la tierra donde nací 
y conseguirás una mujer para mi hijo 
Yitsjaq”. – La palabra usada para “mayor” en 
hebreo es “zaquen” (ן קֵּ  del Strong #2205 (זָׁ
que significa: anciano, ayo, edad avanzada, 
vejez, viejo. Por lo que podemos entender 
que no solo se trataba de una persona de 
avanzada edad, sino que se trataba de un 
guía o tutor espiritual. Lo califica el 
comentario del Jumash: “Como un ‘Rosh 
Ieshivá’ de la casa de Avraham, el que les 
enseñaba a los discípulos y encarnaba la 
forma de vida de Avraham. Únicamente 
alguien así, tenía el rango y el entendimiento 
necesarios para ser digno de la asistencia 
Divina, requerida para trazar el derrotero por 
el cual el pueblo judío debería desarrollarse 
en la siguiente época”: (Comentario tomado 
del Libro de Bereshit (Génesis) 24:1-10; 
Jumash, p.116). El término “bajo mi muslo” es 
una alegoría para señalar el miembro viril del 
hombre. Explica el comentario del Jumash: 
“El que presta juramento tiene que poner la 
mano sobre algún objeto sagrado, como un 
rollo de la Toráh o un tefilín (…). Debido a que 
la circuncisión fue el primer precepto dado a 
Avraham y que lo cumplió sintiendo mucho 
dolor, este precepto tenía para él un valor 
inmenso y por eso Avraham le pidió a Eliézer 
que prestara juramento sobre él”: 
(Comentario tomado del Libro de Bereshit 
(Génesis) 24:2; Jumash, p.117).  

El término “jurar” es en hebreo “shaba” (בַע  (שָׁ
del Strong #7650 que deriva de “sheba” 
 .del Strong #7651 que significa: siete (שֶבַע)
Tiene raíz primaria; propiamente estar 
completo, hacerse “siete uno mismo”, i.e. 
jurar (como si se repitiera una declaración 
siete veces): conjurar, dar, exigir, juramentar, 
juramento, jurar, solemnemente. El jurar por 
YHVH implica una gran responsabilidad, 
puesto que incumplir dicho juramento sería 
blasfemar el Nombre Kadosh (Santo) que es 
Sobre Todo Nombre, el cual es Bendito por 
los siglos de los siglos. Este hecho es 
penalizado en la Escritura: Shemot (Éxodo) 



5 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

20:7 “No tomará en vano el nombre de 
Yahweh tu Elohim; porque Yahweh no tendrá 
por inocente al que tome en vano su nombre” 
(VIN). Argumenta el comentario del Jumash: 
“Si bien no dudaba de la lealtad de Eliézer, 
Avraham era consciente de que los seres 
humanos poseen enormes reservas de 
fuerzas a las que recurrir en momentos de 
crisis, pero solamente si están decididos a 
perseverar. Al imponerle el juramento, 
Avraham estaba garantizando que Eliézer 
persistiera en su misión, aunque esta 
pareciera tener pocas posibilidades de éxito” 
(Comentario tomado del Libro de Bereshit 
(Génesis) 24:3; Jumash, p.117). Avraham 
estaba preocupado por la elección de la 
futura mujer (esposa) para su hijo. Su mayor 
preocupación estaba en qué clase de mujer 
sería. Particularmente, solicitó que no fuera 
de Kenaan debido a la degradación moral y 
religiosa de ese pueblo y de esta manera no 
la calificaba para la gran misión que tendría 
su hijo. Es por eso por lo que recurre a su 
tierra natal para allí buscar la correcta opción 
para su heredero.  

24:6-8 Avraham le contestó: “¡Bajo ningún 
concepto debes llevar a mi hijo allá! 
Yahweh, el Elohim del cielo, que me sacó 
de la casa de mi padre y de mi tierra natal, 
quien me prometió bajo juramento, 
diciendo: ‘Yo le asignaré esta tierra a tu 
linaje’, él enviará a su mensajero delante 
de ti y tú conseguirás de allá una mujer 
para mi hijo. Y si la mujer no consiente en 
seguirte, entonces quedarás libre de este 
juramento que me has hecho; pero no 
lleves a mi hijo allá”. – Dos posibles razones 
por las cuales Avraham no quería que su hijo 
fuera a Kenaan.  

1. Por temor a que quisiera quedarse allá y 
olvidara la promesa de heredar la Tierra.  

2. Porque estaba seguro de que una mujer 
de fe no se encontraría en ese pueblo; la 
esposa perfecta que, como él, 
abandonara su heredad y su familia en 
busca de una tierra desconocida y 
además aceptara por esposo, solo por un 
acto de obediencia, a alguien que no 
conocía. 

Solo la negativa de una mujer desobediente 
libraría al siervo de su juramento. Dice el 
comentario del Jumash: “Al negarle el 
permiso, Avraham le aseguró a Eliézer que 
Dios bendeciría su misión con éxito”: 
(Comentario tomado del Libro de Bereshit 
(Génesis) 24:5-9; Jumash, p.117). 

24:9 “Así que el siervo puso su mano bajo 
el muslo de su amo Avraham y le juró 
sobre ese asunto”. – El verbo “juró” en 
hebreo “shabá” (בַע  del Strong #7650 (שָׁ
significa: estar completo, de la palabra en 
hebreo “shéba” (שֶבַע) del Strong #7651 que 
significa: “hacerse siete uno mismo”; “jurar 
como si repitiera siete veces lo mismo” como 
ya lo vimos antes. El siete representa los 
valores espirituales como finalidad del 
hombre. Por lo que podemos decir que fue un 
juramento solemne. 

 

Tercera aliyá, 24:10-26  

24:10 “Entonces el servidor tomó diez de 
los camellos de su amo y emprendió viaje, 
llevando consigo todos los regalos de su 
amo y se dirigió a Aram Naharáyim, la 
ciudad de Najor”. – Señala Rashí: “A fin de 
ejercer influencia en sus familiares para que 
dejaran que su hija se casara con Itzjak, 
Avraham transfirió por escrito toda su fortuna 
a Itzjak y entregó a Eliézer la escritura para 
que se la mostrara a los futuros suegros”: 
(Comentario tomado del Libro de Bereshit 
(Génesis) 24:10; Jumash, p.117). La palabra 
“diez” en este pasaje “éser” (עֶשֶר) del Strong 
#6235 que viene de la palabra “asár” (שַר  (עָׁ
del Strong #6237, significa: diezmo. Este 
diezmo era una representación de toda su 
riqueza, era una carga que representaba todo 
lo que iba a heredar el futuro matrimonio.  

24:11-14 “Hizo arrodillar los camellos 
junto al pozo a las afueras de la ciudad, 
por la tarde, a la hora en que las mujeres 
vienen a sacar agua. Y dijo: “Oh Yahweh, 
Elohim de mi amo Avraham, concédeme 
éxito en este día y trata con bondad a mi 
amo Avraham. Aquí estoy junto al pozo 
mientras las hijas de los paisanos salen a 
sacar agua; que la muchacha a quien yo le 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

6 

diga: ‘Por favor, baja tu cántaro para que 
yo beba’ y que responda: ‘Beba usted, y 
también abrevaré a sus camellos’, que sea 
esa la que tú has decretado para tu 
servidor Yitsjaq. En eso sabré yo que 
habrás tratado con bondad a mi amo”. – El 
hecho de llegar a las afueras de la cuidad a la 
hora propiamente dicha, no fue una 
casualidad, sino una acción pensada y 
premeditada. Los comentaristas concuerdan 
en que, a esa hora en la que las mujeres 
salían a buscar agua, se vería el carácter real 
de ellas fuera del marco establecido en su 
casa. Es decir, podría ver quiénes eran 
verdaderamente, apartándose de una imagen 
construida por las normas del hogar. Todas 
las señales que Eliézer le pidió a YHVH eran 
para revelar precisamente estas cualidades 
en la futura matriarca del Pueblo Escogido. 
Señala el comentario del Jumash: “La Prueba 
que Rivka tendría que pasar para convertirse 
en madre del pueblo judío tenía que basarse 
en la benevolencia, no en milagros”: 
(Comentario tomado del Libro de Bereshit 
(Génesis) 24:14; Jumash, p.119). 

24:15 “Apenas acabó de hablar, cuando 
Rivqah, que le nació a Betuel, el hijo de 
Milkhah la esposa de Najor el hermano de 
Avraham, salió con su cántaro al hombro”. 
– Dice el comentario del Jumash: “Tan rápida 
fue la respuesta Divina a la petición de Eliézer 
que mientras este se encontraba aún en 
medio de su súplica, la Providencia ya había 
dispuesto que Rivka saliera de su casa y se 
dirigiera al pozo”: (Comentario tomado del 
Libro de Bereshit (Génesis) 24:15; Jumash, 
p.119). Destaca el Rabí Hirsch “el modo 
maravilloso en que Dios le concedió a 
Avraham su deseo de que Itzjak se casara 
con una mujer de su propia familia. El padre 
de Betuel era hermano de Avraham, y su 
madre era tanto sobrina de Avraham como 
hermana de Sarah. Además, es muy probable 
que la Toráh mencione estos hechos, para 
dar a entender que Rivka había heredado los 
rasgos de carácter de la familia de Avraham” 
(Comentario tomado del Libro de Bereshit 
(Génesis) 24:15; Jumash, p.119). 

24:20-21 “Después de vaciar su cántaro en 
el estanque, corrió de vuelta al pozo a 

sacar más y sacó para todos sus camellos. 
El hombre, mientras tanto, se quedaba 
mirándola, preguntándose en silencio si 
Yahweh le había dado éxito a su 
encomienda o no”. – Había cualidades en 
este siervo que fueron usadas para lograr la 
obra. El v.21 dice que permaneció “callado”, 
en hebreo “kjaréb” (ב רֵּ  del Strong #2720 (חָׁ
que significa: arar, fabricar, usar herramientas, 
idear en secreto. Es decir, aun cuando estaba 
callado, estaba trabajando en su mente. 
Como dice el texto, para “saber” que en 
hebreo es “yadá” (יָׁדַע) del Strong # 3045 que 
se usa para decir: sabio. La palabra significa: 
asegurar al ver. Este hombre estaba 
actuando con sabiduría y nunca se dejó guiar 
por las apariencias. Muchos de los fracasos 
en la selección de una pareja se producen por 
no analizar si estamos tomando la decisión 
correcta, por no observar con cuidado y 
sabiduría. Él estaba analizando si YHVH 
estaba en el asunto o no. Eso es lo principal 
que debemos analizar. En esta Parashá, 
realiza un comentario el Dr. Ketriel Blad: “Esta 
actitud de amor incondicional a un extranjero 
le capacitó para ser la esposa de Yitsjaq. 
Avraham y Sarah se destacaban por su 
generosidad y esta joven sería un buen 
complemento para que el matrimonio entre 
ella y Yitsjaq pudiera seguir con el mismo 
rumbo. Si lo miramos desde otro punto de 
vista podemos decir que Rivka estaba 
mostrando amor al pueblo de los 
circuncidados, puesto que todos los siervos 
de Avraham estaban dentro del pacto de la 
circuncisión. Un creyente que no ama 
incondicionalmente al pueblo judío no califica 
para ser parte de la novia del Mesías”.  

24:22 “Cuando los camellos acabaron de 
beber, el hombre tomó un anillo de nariz 
en oro, que pesaba medio siclo y dos 
brazaletes de oro para ella, que pesaban 
diez siclos”. – Enseña el comentario del 
Jumash: “Los regalos, que había preparado 
de antemano, hacían alusión al destino de la 
futura descendencia de Rivka. El beka es 
medio shékel, que simboliza la suma con que 
cada judío contribuiría para el Santuario en 
forma anual; los dos brazaletes simbolizan las 
dos Tablas de la Ley; y su peso, o sea, diez 



7 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

shékels, simbolizan los Diez Mandamientos”: 
(Comentario tomado del Libro de Bereshit 
(Génesis) 24:22; Jumash, p.120). 

 

Cuarta aliyá, 24:27-52  

24:27 “Y dijo: “Bendito sea Yahweh, el 
Elohim de mi amo Avraham, que no le ha 
negado su firme fidelidad a mi amo. Pues 
Yahweh me ha guiado en mi encomienda, 
a la casa de los parientes de mi amo””. – 
Eliézer ve la mano de YHVH obrar de manera 
positiva en su misión. Una misión que, desde 
nuestro punto de vista, pensaríamos como 
imposible. Es por eso por lo que él se postra 
y adora al Altísimo por ser parte de Sus 
planes eternos, además por Su fidelidad con 
Avraham. YAHVEH es fiel aun cuando 
nosotros somos infieles: Timotios Bet (2 
Timoteo) 2:13 “Si somos infieles, él 
permanece fiel, porque no puede negarse a sí 
mismo.” (VIN). En el original se usan las 
palabras “benevolencia” y “verdad” en lugar 
de “fidelidad”. Por lo que podemos entender 
que “la fidelidad de YHVH está conformada 
por Su benevolencia y Su verdad”. El Eterno 
fue benevolente con Avraham al escogerlo, lo 
que corresponde a “Gracia”. Ahora, ¿Qué es 
verdad? Yeshúa dijo: Yohanán (Juan) 17:17 
“Santifícalos con la verdad; Tu Palabra es la 
verdad” (VIN). Resalta el comentario del 
Jumash: “Con gran perspicacia, Eliézer habla 
de la benevolencia y la verdad, porque es 
importante que las dos actúen juntas. La 
benevolencia por sí sola puede resultar 
dañina, ya que puede hacer que una persona 
ceda a los deseos de otra persona a la que 
ama, incluso en casos en que eso constituye 
un error. Por eso, la verdad debe regular la 
benevolencia para evitar que conduzca a un 
probable descarriamiento”: (Comentario 
tomado del Libro de Bereshit (Génesis) 24:27; 
Jumash, p.121). 

24:31-32 “Y le dijo: “Entra, bendito de 
Yahweh, ¿por qué te quedas afuera, 
cuando yo he preparado la casa y un sitio 
para los camellos?”. Así que el hombre 
entró a la casa y descargaron los camellos. 
Les dieron paja y alimento a los camellos 

y trajeron agua para que se lavaran los 
pies, él y los hombres que lo 
acompañaban”. – Laván llama a Eliézer 
“Bendito de YHVH” es decir, que reconoció 
que él gozaba de la bendición del Eterno. A 
nivel de Remez podemos entender que 
cuando somos siervos fieles y bendecidos por 
el Altísimo, será evidente para los demás, 
como dice la Escritura en Devarim 
(Deuteronomio) 4:5-8 “Miren, yo les he 
impartido a ustedes leyes y reglamentos, 
como me ha mandado Yahweh, para que los 
practiquen en la tierra que están a punto de 
entrar y ocupar. Obsérvenlos fielmente, que 
esa será una prueba de su sabiduría y 
discernimiento para otros pueblos, quienes al 
oír de todas estas leyes dirán: 
“Verdaderamente, esa gran nación es un 
pueblo sabio y de discernimiento”. Porque 
¿qué gran nación hay que tenga una deidad 
tan cercana como lo está Yahweh nuestro 
Elohim siempre que lo invocamos? O ¿qué 
gran nación tiene leyes y reglas tan perfectas 
como toda esta Toráh que les pongo delante 
hoy?”. (VIN)  

24:34-36 Y él empezó: “Yo soy el servidor 
de Avraham. Yahweh ha bendecido 
grandemente a mi patrón y se ha hecho 
muy rico: Le ha dado ovejas y ganado, 
plata y oro, esclavos, camellos y asnos. Y 
Sarah, la mujer de mi patrón, le dio a mi 
patrón un hijo en su avanzada edad y él lo 
ha hecho heredero de todas sus 
propiedades”. – Antes de comenzar a 
recapitular su misión ante la familia de Rivka, 
Eliézer se identifica, contándoles de quien era 
siervo y la manera como YHVH lo había 
bendecido, principalmente en cuanto a su 
descendencia, puesto que ellos conocían a 
Avraham y a su esposa y sabían que ella era 
estéril. Eliézer resalta el milagro hecho por 
YHVH al haberle dado un hijo a su amo, el 
cual sería heredero de todo. En esto, 
podemos conectar las palabras en cuanto a 
la herencia mencionadas en Ivrim (Hebreos) 
1:2 “Pero en estos últimos días nos ha 
hablado por medio del Hijo, a quien nombró 
heredero de todo, y por medio de quien 
también hizo el universo” (VIN); no por la 
imperiosa necesidad de heredar riqueza; más 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

8 

bien, estableciendo un diseño profético que 
confirma que aquél que sería crucificado, es 
el mismo que heredaría todas las cosas.    

24:50 Entonces Laván y Betuel 
respondieron: “El asunto fue decretado 
por Yahweh; no te podemos hablar ni bien 
ni mal”. – Tanto Laván como Betuel 
reconocieron que YHVH había decretado y 
que ellos no podían hacer nada, puesto que 
Su plan se cumpliría de una u otra forma: 
Bemidbar (Números) 23:19 “Él no es un 
hombre para ser caprichoso, ni un mortal para 
cambiar de opinión: ¿Hablará Él para no 
actuar, prometerá para no cumplir?” (VIN). La 
reacción de la familia es una de las evidencias 
de que había escogido bien. Debemos 
analizar la familia de la persona que estamos 
escogiendo, pues muchos valores morales de 
su familia le fueron incorporados a esa 
persona en su crecimiento y es algo muy 
importante para tener en cuenta. Cuando las 
cosas tienen el respaldo del Eterno todo va a 
darse según Sus planes. Por eso debemos 
planificar en Su sabiduría para que podamos 
obtener buenos resultados. 

 

Quinta aliyá, 24:53-67  

24:53 “El servidor sacó objetos de oro y 
plata y vestidos y se los dio a Rivqah; y les 
dio regalos a su hermano y a su madre”. – 
Se mencionan aquí dos tipos de regalos, para 
dos personas diferentes. La Escritura 
especifica que Rivka recibió objetos de oro, 
plata y vestidos. La pregunta es: ¿Qué 
regalos recibieron su madre y su hermano? 
La palabra usada para “regalo” es “migddaná” 
נָׁה) גְדָׁ  :del Strong #4030 que significa (מִׂ
precioso presente. Pero esta palabra viene de 
la raíz “mégued” (מֶגֶד) del Strong #4022 que 
significa: dulce, lo más escogido, fruto, lo 
mejor, rico producto, suave. Por lo que se 
puede entender que el regalo fueron frutas 
escogidas o exóticas.  

24:57 Y ellos dijeron: “Llamemos a la 
muchacha y pidámosle una respuesta”. – 
Este verso muestra que, aunque había un 
Decreto Divino establecido, ella podía haber 
dicho: “No voy”. Nunca se violó la libertad de 

elección de esta mujer en cuanto a decidir ser 
la esposa del hijo de Avraham. La mujer fue 
llamada afuera para consultarle la propuesta. 
De la misma manera, cada persona es 
llamada a las Bodas del Cordero y cada una 
puede decir: “No voy”. Matityah (Mateo) 22:3 
“Envió a sus sirvientes para llamar a los que 
habían sido invitados a la fiesta de bodas, 
pero no quisieron asistir” (VIN). Aunque existe 
el decreto de la boda que tiene que hacerse y 
se hará, no somos indispensables. Elohim no 
viola en ningún momento la libertad de las 
personas al tratar con ellas. Cada uno es libre 
en su elección de aceptar o rechazar al 
Mashíaj. 

24:58 Llamaron a Rivqah y le preguntaron: 
“¿Irás con este hombre?”. Y ella dijo: “Iré”. 
– Sería bueno que estuvieras dispuesto a 
responder al llamado del Mashíaj: Bereshit 
(Génesis) 22:11 Entonces un mensajero de 
Yahweh lo llamó desde el cielo: “¡Avraham! 
¡Avraham!”. Y él respondió: “Aquí estoy” 
(VIN); Bereshit (Génesis) 46:2 Elohim llamó 
a Yisrael en visión de noche: “¡Yaakov, 
Yaakov!”. Él respondió: “Aquí estoy” (VIN); 
Shemot (Éxodo) 3:4 “Cuando Yahweh vio 
que venía a mirar, Elohim lo llamó desde el 
arbusto: “¡Mosheh, Mosheh!”. Él respondió: 
“Aquí estoy” (VIN); Shemuel Álef (1 Samuel) 
3:4 Yahweh llamó a Shemuel y este 
respondió: “Voy” (VIN); Yeshayah (Isaías) 
6:8 Entonces escuché la voz de Yahweh que 
decía: “¿A quién enviaré? ¿Quién irá por 
nosotros? Y respondí: “Aquí estoy yo, 
envíame a mí” (VIN); Yeshayah (Isaías) 65:1 
Yo les respondí a los que no preguntaban por 
mí; estuve accesible para los que no invocaba 
mi nombre le dije: “¡Aquí estoy; aquí estoy!” 
(VIN); Maaseh (Hechos) 9:10 “Había en 
Daméseq un discípulo llamado Jananyah, a 
quien el Maestro le dijo en visión: “Jananyah”. 
Y él respondió: “Aquí estoy, Maestro” (VIN). 

24:60 Y bendijeron a Rivqah y le dijeron: 
“¡Oh hermana! Que te multipliques por 
millares de miríadas; que tu linaje se 
apodere de la puerta de sus enemigos”. – 
El hecho de su familia no estar de acuerdo 
con la decisión de Rivka no es motivo para no 
apoyarla o no bendecirla. Esta bendición, en 
particular es un deseo de que en ella se 



9 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

cumpliera la promesa dada a Avraham. 
También es vista de manera profética, en el 
sentido de que su descendencia destruyera 
las puertas de sus enemigos, haciendo 
referencia a la autoridad delegada por 
Yeshúa a sus seguidores: Matityah (Mateo) 
16:18 “Pero Yo también te digo que tú eres 
Kefá; y sobre esta roca edificaré mi 
comunidad y las puertas del Sheol no 
prevalecerán contra ella” (VIN). Así, como 
seguidores de Yeshúa, esta bendición 
también nos alcanza a nosotros hoy en día. 

24:65 “Y le preguntó al servidor: “¿Quién 
es ese hombre que camina por el campo 
hacia nosotros?”. Y el servidor dijo: “Ese 
es mi patrón”. Así que ella tomó su velo y 
se cubrió”. –En este pasaje vemos una novia 
que se prepara para el encuentro con su 
esposo. Una mujer que se cubre por respeto 
a su esposo. El Brit Hadashá o Pacto 
Renovado enseña en Qorintiyim Álef (1 
Corintios) 11 que la mujer debe usar el velo 
para mostrar que se encuentra bajo la 
autoridad de su esposo. La cabeza cubierta 
es símbolo de recato y decencia. Y en 
Qorintiyim Álef (1 Corintios) 1 al 16 
establece este velo para las mujeres durante 
el momento de la oración, cuando se profetiza 
o en el momento en el que se declara la 
palabra de YHVH.  

24:67 “Entonces Yitsjaq la introdujo en la 
carpa de su madre Sarah y tomó a Rivqah 
como mujer. Yitsjaq la amó y halló así 
consuelo después de la muerte de su 
madre”. – Al llevar a su esposa a ese lugar 
estaba diciendo que quería que fuera como 
su madre. Él deseaba que su esposa tuviera 
los valores espirituales de su madre. Además, 
podemos observar el deseo de que alguien 
entrara en su vida íntima y le trajera paz. La 
esposa debe aprender a traer el consuelo de 
una madre a su esposo. Esto es parte de ser 
su ayuda idónea.  

 

Sexta aliyá, 25:1-11  

25:9-10 “Sus hijos Yitsjaq e Yishmael lo 
sepultaron en la cueva de Makhpelah, en 
el campo de Efrón el hijo de Tsójar el jitita, 

al frente de Mamré, el campo que Avraham 
les había comprado a los jititas; allí 
sepultaron a Avraham y a su esposa 
Sarah”. – Aquí vemos a los dos hermanos 
juntos. Es una señal de que tal vez Avraham 
pudo ver a sus hijos reconciliados al final de 
sus días. Es bueno saltar las diferencias entre 
hermanos. El Eterno nos da lugar a cada uno 
en este mundo. Nunca codiciemos el lugar de 
nuestro hermano. Procuremos darle toda 
honra al Adón, desde el lugar donde fuimos 
puestos por Él.  

25:11 “Después de la muerte de Avraham, 
Elohim bendijo a su hijo Yitsjaq. E Yitsjaq 
se estableció cerca de Beer Lajai Roí”. – 
Los comentaristas exponen que la bendición 
recibida hacia parte del consuelo por la 
pérdida de su padre.  

 

Séptima aliyá, 25:12-18  

25:17 “Estos fueron los años de la vida de 
Yishmael: Ciento treinta y siete años; 
entonces exhaló su último suspiro, y se 
unió a su pueblo”. – Rashí dice que la 
palabra hebrea que ha sido traducida como 
“expiró” corresponde a “gueviá” (יָׁה  del (גְוִׂ
Strong #1472 y sólo es usada en referencia 
a hombres justos. Así que Ishmael murió 
como un hombre justo por haberse 
arrepentido de sus pecados. 

 

Conclusión 

En esta Parashá vimos cómo se trazan 
elementos claves para el desarrollo de una 
vida familiar exitosa: 

• Honremos a nuestra pareja. 

• Honremos a nuestros padres. 

• Usemos la sabiduría del Eterno. 

• Ayudemos a nuestros hijos con la 
sabiduría dada por YHVH. 

• Busquemos la paz en el hogar. 

 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

10 

Glosario 

Remez: Segundo nivel de interpretación que 
responde a lo alegórico.  

Rosh Ieshivá: Principal en la Ieshivá.  

Ieshivá: Escuela de Toráh. 

__________________ 

Fin de la Parashá. 

 

Nuestros comentarios obedecen a la doctrina 
establecida en EMC SHALOM 
INTERNACIONAL como Ministerio de 
Raíces Hebreas y son pilares que 
defendemos y exponemos en la predicación 
del Único Evangelio que los primeros 
emisarios (shlijim-apóstoles) pregonaron 
con un solo propósito: Restaurar el Reino de 
Israel. Maaseh (Hechos) 1:6 y dirigido a los 
destinatarios establecidos en Iaakov 
(Santiago) 1:1 y Kefá Álef (1 Pedro) 1:1 “LA 
CASA PERDIDA DE ISRAEL”. 

El mismo Rab Shaúl (Shaliaj Pablo) emisario 
por excelencia para todos los gentiles, sabía 
de antemano que su foco de alcance era 
solamente las doce tribus dispersas 
llamadas “Ovejas perdidas de la casa de 
Israel” [Melo Ha Goyim]: Los justos de las 
naciones”, Maaseh (Hechos) 26:7. Es el 
cumplimiento de esta misma promesa que 
nuestras doce tribus esperan obtener, 
resueltamente haciendo sus actos de 
adoración noche y día; a pesar de esto, ¡es 
en relación con esta esperanza, su Majestad, 
que hoy soy acusado por los judíos! 

Este documento es comentado 
semanalmente en vivo y en directo en 
nuestras clases por internet, cada Shabat de 
9:00 a.m. a 12:30 p.m. (horario del Este de 
E.U.) a través de www.zoom.com y el ID 
para ingresar al canal de EMC SHALOM 
INTERNACIONAL es: ID 4637031177. La 
clave se cambia regularmente y se publica en 
el chat de Telegram. Si usted aún no está 

registrado, por favor escríbanos al email 
emcshalomint@gmail.com  

Nuestro único deseo a través de este material 
es que tú y los tuyos sean más que 
bendecidos por un entendimiento superior de 
las Escrituras; moviéndonos del mensaje 
subjetivo de hoy y casi místico, a lo objetivo 
del mensaje, con una mayor certeza 
idiomática y envuelto en su ambiente cultural 
respectivo, dándonos así la mayor solidez 
interpretativa de los textos. 

Todos los creyentes en el Elohim de la Biblia 
tienen un común denominador y un solo 
deseo, el cual es establecer un 
“avivamiento” tan poderoso que traiga la 
presencia de El Rey de reyes y establezca su 
Reino de una vez y para siempre; pero lo 
único que traerá esto a la congregación de los 
santos de Israel es “LA HISTORIA BÍBLICA”, 
el volver al fundamento y a la forma inicial de 
la FE HEBREA.  

Este documento, así como la clase de Toráh 
de cada Shabat, están orientadas hacia el 
conocimiento de la historia espiritual de un 
pueblo: “ISRAEL”; así como a vivir con el 
entendimiento de que somos la continuación 
y conclusión de esta hermosa historia de 
amor.  

Estamos muy agradecidos por sus aportes a 
nuestro ministerio. Nos está permitiendo ir 
con mayor excelencia. 

https://www.PayPal.me/emcshalom  

 

¡SHALOM LEKULAM! 

 

 

 

 

 

 

Ingresa a nuestro canal de 
Telegram (escanea el 

código QR) 

  

http://www.gotomeeting.com/
http://www.zoom.com/
http://www.gotomeeting.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com
https://www.paypal.me/emcshalom

