
1 

Ingresa a nuestro 
canal de Telegram 

(escanea el código QR) 

  

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
PARASHÁH 03 LEJ LEJÁ | GÉNESIS 12:1 - 17:27 
Prohibida toda reproducción lucrativa - Utilizar bajo permiso 

www.emcshalom.com  YouTube EMC Shalom Internacional 
Contáctanos +1(786) 499 8073 correo emcshalomint@gmail.com

 

Aliot de la Toráh: 

1. 12:1-13 
2. 12:14 - 13:4 
3. 13:5-18 
4. 14:1-20 
5. 14:21 - 15:6 
6. 15:7 - 17:6 
7. 17:7-27 
8. Maftir: 17:24-27  

Haftaráh: Yeshaiahu (Isaías) 40:27 - 41:16 

Brit Hadasháh: Mordejai (Marcos) 3:1 - 4:20 

Lecturas adicionales del Brit HaJadashah: 
Maaseh (Hechos) 7:1-8; Romanos 4:1-25; 
Gálatas 3:1-29; Ivrim (Hebreos) 7:1-19; Ivrim 
(Hebreos) 11:8-12 

LEJ LEJÁ Significa “Vete para ti”; “Vete por 
tu propio bien”. 

 

Primera aliáh, 12:1-13 

12:1-3 YHVH le dijo a Avram: “Vete para ti, 
de tu tierra natal y de la casa de tu padre a 
la tierra que yo te mostraré. 2Haré de ti una 
nación grande, y te bendeciré; 
engrandeceré tu nombre, y serás una 
bendición. 3Bendeciré a los que te 
bendigan y degradaré al que te maldiga; y 
todas las familias de la tierra se 
bendecirán por medio de ti”. – La orden 
divina fue que saliera por su propio bien. La 
frase en hebreo Lej Lejá (ָלֶךְ־לְך) significa “vete 

para ti”, es decir, vete por tu bien. El salir 
implicaba dejar atrás su cultura, sus amigos y 
todo lo que le pudiera atar a ese lugar. Él no 
sabía a dónde iba; solo confiaba en Aquél que 
lo llamó y de esa manera se fue en obediencia.  

ה  כָּ ה שְמֶךָ וֶהְיֵה בְרָּ רֶכְךָ וַאֲגַֹדְלָּ דֹול וַאֲבָּ  וְאֶעֶשְךָ לְגֹוי גָּ

Veesja legoi Gadol vaavarejeja vaagadlah 
shmeja vehieh berajah 

Haré de ti una nación grande, y te 

bendeciré; engrandeceré tu nombre, y 

serás una bendición. 

El resultado de su obediencia se refleja en 

seis niveles de bendición: 

1. Hacer de él una nación grande: La 
palabra en hebreo para nación aquí es 
“Goi” (גֹוי) del Strong #1471 que significa 

nación, enjambre, gentil o gente. Esta 
palabra en el sentido amplio del idioma, se 
refiere a un grupo de personas que no 
conocen su genealogía, es decir, que no 
saben de su procedencia, o que en algun 
momento la olvidarían. Haciendo un eco 
profetico en estos tiempos de redención 
final en los que las familias de la tierra 
están siendo bendecidas por el Elohim de 
Avraham, sin la necesidad de demostrar 
su lazo sanguineo, porque de eso no se 
trata, pero si por tener la emunah (fe) de 
Avraham. 

2. Ser bendecido: Esta bendición estaba 
dirigida a todas las áreas de su vida. La 
palabra usada acá en hebreo es “baraj” 
רַךְ)  del Strong #1288 que significa, entre (בָּ

otras cosas: bendecir abundantemente. 

3. Engrandecer su nombre: La palabra 
para engrandecer en hebreo es “Gadol” 
דול )  ,del Strong #1419 que significa: Alto (גָּ

excelente en extremo, fuerte, gran, 
grande, jactanciosamente, más grande, 
muy grande, grandemente, grandeza o 
grandioso. En otras palabras, YHVH le 
prometió a Avram que iba a hacer su 
nombre tan grande, que todos lo 
conocerían. Es decir, lo iba a hacer 
famoso, lo iba a hacer un modelo al cual 
muchos quisieran imitar. 

4. Ser de bendición: Siempre que el Eterno 
nos bendice es también para ser de 
bendición a los demás. Avram tendría ese 
gran privilegio. La palabra usada acá en 
hebreo es “berajáh” (ה כָּ  del Strong (בְרָּ

#1293 que significa: bendición. Esta 
palabra es diferente a la anterior, dando la 
idea de que la bendición que estaba 
recibiendo aquí era única. 

http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com


EMC SHALOM INTERNACIONAL 

2 

5. Bendición para los que le bendigan y 
maldición para los que lo maldigan: La 
palabra usada para maldecir en hebreo es 
“arar” (רַר  :del Strong #779 que significa (אָּ

maldecir severamente. 

6. Ser benditas en él todas las familias de 
la tierra: Esta bendición implica unión. Es 
decir, por medio de él, todas las familias 
de la tierra se unirían o serían injertadas 
en él. Vemos cómo esta bendición resalta 
proféticamente la obra redentora de 
nuestro Mesías Yeshúa. 

12:5 “Avram tomó a su esposa Saray y a 
Lot, el hijo de su hermano y toda la riqueza 
que habían acumulado y las personas que 
habían adquirido en Jarán; y se dirigieron 
a la tierra de Kenaan. Cuando llegaron a la 
tierra de Kenaan”. – La palabra usada para 
personas en hebreo es “néfesh” (ׁנֶפֶש) del 

Strong #5315 que significa: aliento, alma, 
esclavo o también hombre interior. Dado que 
todas las acepciones de la palabra néfesh se 
refieren a asuntos espirituales, entonces 
podemos entender que estas personas a las 
que se refiere el pasaje eran quienes le 
habían seguido debido a su fe. Expone el 
comentario del Jumash: “Las almas se 
refieren a quienes adoptaron la fe en HaShem, 
puesto que Avram convirtió a los hombres y 
Sara a las mujeres. No obstante, este 
versículo se refiere literalmente a los 
sirvientes que habían adquirido quienes 
manifestaron en forma unánime su acuerdo 
en acompañar a Avram en su misión”: 
(Comentario tomado del Libro de Bereshit 
12:5, Jumash p.58). 

12:6-7 “Avram atravesó la tierra hasta el 
sitio de Shejem, en la encina de Moreh. 
Los kenaanitas estaban entonces en la 
tierra. YHVH se le apareció a Avram y le 
dijo; “Yo le asignaré esta tierra a tu linaje”. 
Y él edificó allí un altar a YHVH que se le 
había aparecido”. – Debido al pecado de 
Jam, que había subido ante la presencia del 
Eterno y por la maldición a Kenaan por parte 
de Nóaj, Kenaan había perdido el derecho a 
la tierra que habitaba. Es por esto por lo que 
YHVH se la dio a Avram quien era un siervo 
obediente a la Toráh. 

12:8 “Desde allí se trasladó a la serranía al 
este de Betel y montó su carpa, con Betel 
al oeste y HaAy al este; y edificó allí un 
altar a YHVH e invocó a YHVH por 
Nombre”. – Betel significa “Casa de Elohim”, 
“Casa del Poderoso”. Esta invocación del 
nombre del Eterno es totalmente diferente a 
la realizada por los hombres en Bereshit 
(Génesis) 4:26 “Y a Shet, a su vez, le nació 
un hijo y lo llamó Enosh. Fue entonces que se 
comenzó a invocar a YHVH por su nombre” 
(VIN). En esta última habla en un sentido de 
blasfemia. Sin embargo, la aquí tratada habla 
de un sentido de exaltación. Lo que nos 
muestra que no es un pecado llamar a YHVH 
por Su Nombre como muchos lo han 
sostienen, pero con el objetivo de ocultarlo 
para que no sea mencionado por los 
“incircuncisos”. Dice el comentario del 
Jumash: “Invocó a HaShem por su Nombre… 
esto significa que oró en el lugar donde sus 
descendientes deberían enfrentarse con una 
eventual catástrofe por causa de Aján [véase 
Yehoshúa 7]. Otros comentan que al llegar a 
Éretz Israel, Avram invocó a HaShem en el 
sentido de que predicó sobre la unicidad de 
Dios e intentó atraer y convertir a los 
habitantes a creer en Él”: (Comentario 
tomado del Libro de Bereshit 12:8, Jumash 
p.59). Nos muestra la Escritura que Avram, 
aun siendo incircunciso, llama a YHVH por Su 
Nombre. Se está aclarando aquí que el 
rabinato ha quitado o guardado el Nombre de 
YHVH y queda demostrado, por la Escritura, 
que debemos llamarlo por Su Nombre y que 
además Él desea que lo llamemos por Su 
Nombre. Deberíamos empezar a llamarlo por 
el Nombre que nos ha dado, YHVH y dejar de 
fomentar el mandato rabínico de llamarlo 
solamente HaShem, Adonai, el Eterno, entre 
otros nombres, ya que esto no es bíblico. No 
está mal usar Sus Atributos, lo equívoco es 
reemplazarlo y evitar llamarlo por Su 
Verdadero Nombre: Yeshaiahu (Isaías) 
26:13 “Oh YHVH, Elohim nuestro, otros amos 
aparte de ti nos han poseído, pero nosotros 
sólo pronunciaremos Tu Nombre” (VIN). 

 

 



3 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

Segunda aliáh, 12:14 - 13:4 

13:3-4 “Y se trasladó por etapas desde el 
Néguev hasta Betel, al lugar donde había 
estado primeramente su carpa, entre Betel 
y Ha’Ay, 4el lugar del altar que él había 
edificado al principio; y allí Avram invocó 
a YHVH por nombre”. – Miremos en el 
hebreo para disfrutar de la riqueza de la 
Escritura. Négev (נֶגֶֹב) del Strong #5045 

corresponde a una raíz que significa: estar 
estacionado. Beit-El ( ל ית־אֵּ  del Strong (בֵּ

#1008 significa: Casa de Elohim. Ai (עַי) del 

Strong #5857 de la raíz en hebreo í (עִי) del 

Strong #5856 significa: escombro o montón 
de ruinas. Con estos significados en mente 
leemos que él pasó, de estar en un lugar 
estacionado a estar en la Casa de Elohim. 
Todos debemos romper con la inactividad y 
empezar a trabajar para el Eterno, empezar a 
movernos hacia donde nos guía nuestro 
Creador, que es a reverenciarlo, a caminar 
solamente en Sus sendas, a amarlo y a 
servirlo con todo nuestro corazón y nuestro 
ser, Devarim (Deuteronomio) 10:12 “Y 
ahora, Israel, ¿qué es lo que pide de ti YHVH 
tu Elohim? Solamente esto: que reverencies 
a YHVH tu Elohim, que camines solamente 
en sus sendas, que lo ames, y que le sirvas a 
YHVH tu Elohim con todo tu corazón y tu ser” 
(VIN), Luego dice que se puso entre la Casa 
de Elohim y Ai, la ruina. Es decir, una vez que 
decides adorar siempre vas a tener los dos 
caminos por delante, la bendición y la 
maldición. Nosotros debemos escoger 
levantar un altar espiritual para la adoración 
al Eterno en el lugar que nos encontremos. 
Por eso una de las cosas que debemos hacer 
antes de decidir movernos en una dirección, 
es evaluar si en ese lugar podremos levantar 
un altar al Eterno. 

 

Tercera aliáh, 13:5-18 

13:11 “De modo que Lot escogió para sí 
toda la llanura del Yardén y viajó hacia el 
este. Así se separaron uno del otro”. – La 
mente de Lot estaba puesta en los bienes 
materiales lo que da a pensar que sólo 
pensaba en sí mismo. Al separarse de Avram, 

Lot miró hacia el valle fértil enfocándose en 
las ventajas de la tierra, sin darse cuenta de 
que terminaría en Sedom (Sodoma) que 
finalmente lo llevaría a la ruina. 

13:14-15 Y YHVH dijo a Avram, después 
que Lot se retiró de él: “Alza la vista y mira 
desde donde estás, al norte y al sur, al este 
y al oeste, 15porque te doy toda la tierra 
que ves, a ti y a tu linaje para siempre”. – 
La obediencia siempre trae como resultado la 
bendición y la seguridad. 

13:16 “Haré a tu linaje como el polvo de la 
tierra; de modo que, si alguien puede 
contar el polvo de la tierra, entonces tu 
linaje podrá contarse”. – Este es un 
señalamiento profético de las diásporas que 
Israel habría de sufrir. Una vez más se 
reafirma la promesa de una gran 
descendencia que por su magnitud no podría 
ser contada. Explica Rashí: “La promesa 
señala que no se refiere a una población judía 
en un momento determinado, sino, a todas 
las generaciones del pueblo eterno que 
florecerán a lo largo de toda la historia. Como 
el polvo sobrevive a todos los que lo pisan, 
así Dios prometió a Abraham que sus 
descendientes vivirían más que todos los 
pueblos que lo perseguirían”: (Comentario 
tomado del Libro de Bereshit 13:16, Jumash 
p.63). 

13:17 “Levántate, camina por el país, a lo 
largo y a lo ancho, porque a ti te lo doy”. – 
En este pasaje se combinan a la vez dos 
ingredientes:  

1. El mandato de recorrer la tierra. 

2. La promesa de darle todo ese territorio.  

Algo similar sucede con Yehoshúa (Josué) 
cuando YHVH le dice Yehoshúa (Josué) 1:3 
“Todo lugar donde pisen los pies de ustedes 
se lo doy, como le prometí a Mosheh” (VIN). 
Según los sabios, Avram recibió la orden de 
caminar descalzo, declarando ese lugar como 
Kadosh (Santo), permitiendo hacer a futuro 
un paralelo con el pasaje de Mosheh y la 
zarza en el momento que YHVH le dice en 
Shemot (Éxodo) 3:5 “No te acerques más. 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

4 

Quítate las sandalias de los pies, que el lugar 
donde estás parado es tierra santa” (VIN). 

13:18 “Y Avram mudó su carpa y vino a 
vivir en la encina de Mamré, que está en 
Jevrón; y edificó allí un altar a YHVH”. – 
Expresa Abarbanel en el comentario del 
Jumash: “Así como lo hizo anteriormente, 
Avram erigió un altar para expresar su 
agradecimiento por la profecía de Dios”: 
(Comentario tomado del Libro de Bereshit 
13:18, Jumash p.65). Al analizar los nombres 
de este lugar podemos ver el trasfondo 
pagano de esta región. En hebreo Mamré, 
 ,del Strong #4471 significa: rebelarse (מַמְרֵא)
maltratar, azotar o gesticular. Este lugar se 
encuentra en Jevrón, (חֶבְרון) del Strong 

#2275 que significa: encantador, 
encantamiento, mago o unir mediante 
conjuros. Cuando te rodee el mal nuestra 
respuesta debe ser la misma que la de 
Avram: “levantar un altar”. Amado hermano, 
¿qué haces cuando el pecado de la lujuria, la 
rebeldía, el deseo de maltratar u ofender a 
otros te rodea para atarte y dominarte? 
Levanta un altar, corre a la adoración. La 
escasez de adoración produce debilidad 
espiritual: 1 Timoteo 6:9 “Porque los que 
desean enriquecerse caen en tentación y 
trampa, y en sus muchas pasiones 
insensatas y dañinas que hunden a los 
hombres en ruina y perdición” (VIN) y 
Mordejai (Marcos) 14:38 “Vigilen y oren, 
para que no caigan en tentación. El espíritu 
en verdad está dispuesto, pero la carne es 
débil” (VIN). 

 

Cuarta aliáh, 14:1-20 

14:18 “Y el rey Malki-Tzédek de Shalem 
sacó pan y vino; él era un sacerdote de Él-
Elyón [el Poderoso Supremo]”. – Expresa 
el Dr. Ketriel Blad: “Según la tradición, Malki-
Tzédek fue Shem, hijo de Nóaj. Malki-Tzédek 
es un título, no un nombre personal. 
Representa el ministerio doble de rey y 
sacerdote ejercitado a base de una vida 
indestructible. Según el Salmo 110:4 ese 
ministerio sería luego dado al Mesías, cf. 
Hebreos capítulos 5 y 7. Shalem es la única 

referencia directa a la ciudad de Yerushaláim 
que se encuentra en el Jumash”. 

14:20 “Y bendito sea Él Elyón, quien ha 
entregado a tus enemigos en tus manos”. 
Y Avram le dio un diezmo de todo”. – Acá 
encontramos el “primer registro bíblico del 
diezmo”. Aunque era algo establecido desde 
el principio. Una claridad importante es que 
Adam trabajaba el árbol del conocimiento del 
bien y del mal, pero en este caso no podía 
disfrutar de su fruto. Es lo que se considera 
como el diezmo del Edén. La expresión al 
final del versículo “de todo”, implica que no 
solo era el diezmo del despojo de la guerra, 
sino de todo lo que poseía. Malki-Tzédek 
representa el sacerdocio de Yeshúa según 
Ivrim (Hebreos) 7:4-10 “Considerad, pues, 
cuán grande era éste, a quien Abraham el 
patriarca dio el diezmo de lo mejor del botín. 
5Y en verdad los de los hijos de Leví que han 
recibido el sacerdocio, tienen mandamiento 
de exigir diezmos al pueblo, según la ley; es 
decir, de sus hermanos, aunque ellos también 
sean descendientes de Abraham. 6Pero el 
que no descendía de ellos, recibió diezmos 
de Abraham, y bendijo al que tenía las 
promesas. 7Y fuera de toda controversia, el 
menor es bendecido por el mayor. 8Y aquí 
ciertamente reciben los diezmos hombres 
mortales, pero allí, uno de quien se da 
testimonio de que vive. 9Y por decirlo así, por 
medio de Abraham diezmó también Leví, 
quien recibe los diezmos; 10porque aún 
estaba en los lomos de su padre cuando 
Malki-Tsédek salió a su encuentro.” (BTX). La 
palabra “todo” en hebreo “kol” (כּול) del Strong 

#3605 de la raíz “kalál” ( לַל  ,Strong #3634 (כָּּ

significa: completo. Así es como funciona el 
diezmo en el sacerdocio actual: Bereshit 
(Génesis) 28:22 “Y esta piedra que he erigido 
como pilar, será la casa de Elohim; y de todo 
lo que me des, separaré un diezmo para ti” 
(VIN). Si no apartas el diezmo será como si 
robaras y no tendrás bendición en lo que 
hagas: Malají (Malaquías) 3:6-12 “Porque yo 
soy YHVH, no he cambiado; y ustedes son 
hijos de Yaakov, no han dejado de serlo. 
7Desde los mismos días de sus padres 
ustedes se han apartado de mis leyes y no las 
han observado. Vuelvan a mí y yo volveré a 



5 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

ustedes, dijo YHVH de los Ejércitos. Pero 
ustedes preguntan: “¿Cómo volveremos?” 
8¿Debe el hombre defraudar a Elohim? Sin 
embargo, ustedes me defraudan. Y 
preguntan: “¿En qué te defraudamos?” En los 
diezmos y las ofrendas. 9Ustedes están 
sufriendo bajo una maldición; sin embargo, 
siguen defraudándome, la nación entera. 
10Traigan el diezmo completo al almacén y 
que haya alimento en mi Casa y pruébenme 
así, dijo YHVH de los Ejércitos. Ciertamente, 
les abriré las compuertas del cielo y 
derramaré bendiciones sobre ustedes; 11y 
desapareceré de entre ustedes las langostas, 
para que no destruyan el fruto de su suelo; y 
sus viñas en el campo no se malograrán más, 
dijo YHVH de los Ejércitos. 12Y todas las 
naciones los contarán como felices, porque 
ustedes serán el más deseado de los países, 
dijo YHVH de los Ejércitos” (BTX).  

 

Quinta aliáh, 14:21 - 15:6 

15:4 Vino a él la palabra de YHVH en 
respuesta: “Ese no será tu heredero; nadie 
más que tu propio hijo será tu heredero”. 
– En la antigüedad, cuando el amo no tenía 
hijos, el primer hijo de su siervo nacido en su 
casa heredaba los bienes de su amo. En este 
contexto Avram habló con YHVH acerca de 
esta preocupación. A lo que el Eterno le 
garantizó que sería un descendiente de su 
carne y sangre quien heredaría directamente 
de él. Pero esta promesa y garantía iba 
mucho más allá. Como explica el comentario 
del Jumash: “Dios prometió a Avram que 
tendría un hijo que ya sería adulto cuando 
Avram muriera, de modo que no necesitara 
de ningún apoderado ni quedara vulnerable a 
la influencia de ningún sirviente. De esa forma 
nadie más que él tendría la seguridad de ser 
el heredero”: (Comentario tomado del Libro 
de Bereshit 15:4, Jumash p.69). Esto 
garantizaba que Avram educaría a su hijo y 
que no moriría hasta que este fuera adulto. 

15:5 Lo llevó afuera y le dijo: “Mira al cielo 
y cuenta las estrellas, si puedes contarlas”. 
Y añadió: “Así será tu linaje”. – La idea de 
este pasaje es maravillosa porque desafía la 

lógica y la razón humana e incluso lo natural. 
El término cielo en hebreo “shamaim” (מַיִם  (שָּׁ

del Strong #8064 que significa: dual del 
singular que no se usa “shaméh” (מֶה  de una (שָּׁ

raíz que no se usa que significa: ser elevado; 
firmamento (como arriba; el dual tal vez alude 
al arco visible en el que se mueven las nubes, 
así como al éter más alto en donde giran los 
cuerpos celestes): aire, cielo, contemplador 
(de las estrellas) o nube. Esto nos permite 
pensar que Avram fue llevado fuera de la 
dimensión terrestre y desde allí el Eterno le 
mostró las estrellas. Esta es una referencia 
profética de la descendencia de Avram que 
vendría a ser como las estrellas del cielo y se 
refiere a todos aquellos que llegarán a ser 
salvos por la conversión y el nuevo 
nacimiento en Yeshúa HaMashíaj. Dice el 
comentario del Jumash: “El Midrash 
interpreta esto como que Dios sacó a Avram 
del dominio de la razón y la naturaleza. Avram 
sabía que él y Sara no podían tener hijos en 
común, pero Dios ahora le dijo que el pueblo 
judío trasciende las leyes de la naturaleza, 
simbolizadas por las estrellas y 
constelaciones. Por ello, aunque ellos 
carecían por naturaleza de la capacidad de 
tener hijos se encontraban por encima de las 
estrellas y sí tendría hijos por la voluntad de 
Dios; mediante esta visión simbólica Avram 
supo que, así como nadie puede conquistar 
las estrellas ningún pueblo jamás podrá 
destruir su descendencia”: (Comentario 
tomado del Libro de Bereshit 15:5, Jumash 
p.69). Argumenta, además: “Es más, al 
comparar a Israel con las estrellas, Dios quiso 
decir que cuando los israelitas cumplen con la 
voluntad Divina, están por sobre los demás, 
como las estrellas; sin embargo, cuando 
desobedecen su voluntad, son pisoteados por 
todos, como el polvo de la tierra”: (Comentario 
tomado del Libro de Bereshit 15:5, Jumash 
p.72). El comentario anterior se está tomando 
para esta Parasháh directamente del Jumash 
con el objetivo adicional de aclarar la forma 
literaria del término “yehudí” (judío), que por 
tradición siempre ha expresado que la 
descendencia de Avram, así como el pueblo 
que recibió la Toráh, son "los judíos" o “el 
pueblo judío". Es necesario esclarecer con 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

6 

respaldo histórico que la referencia correcta 
sería:  

• Los descendientes de Avram son los 
hebreos. 

• Los que recibieron la Toráh en el Sinaí 
fueron los israelitas, es decir todas las 12 
tribus de Israel y no solo a la tribu de 
Yehúdah (Judá). 

15:6 “Y porque puso su confianza en 
YHVH, Él se lo contó por justicia”. – La 
palabra usada para confianza en hebreo es 
“amán” (מַן  del Strong #539 que significa (אָּ

tomar el camino de la mano derecha: aya, ayo, 
confiar, confirmar, crédito, creer, criar, cumplir, 
dar, duradero, estable, fiar, fiel, firme, 
importar, lealtad, llevar, nodriza, permanecer, 
permanente, seguridad, seguro, verdad y 
verificar. De esta palabra “amán” viene la 
palabra “amén” (ן מֵּ  del Strong #543 que (אָּ

significa: confiar, crédito, creer, cumplir, fiar, 
fiel, firme, importar, lealtad, permanecer, 
seguridad, seguro y verdad. Lo anterior nos 
muestra que Avram confió, creyó y se 
mantuvo leal a la palabra que YHVH le había 
dado. Entendemos entonces que la fe bíblica, 
es decir la Emunah, es algo que se puede 
verificar, es algo duradero y estable. Si 
analizamos la palabra justicia en hebreo 
“tzedakáh” (ה קָּ  del Strong #6666 significa (צְדָּ

derecho, equidad, honradez o justicia. Esta 
viene de la raíz “tzadák” (דַק  del Strong (צָּ

#6663 que significa hacer derecho, hacer 
justicia, purificar o justo. 

Si analizamos los valores que corresponden 
a justicia “tzedakáh” (ה קָּ  según su (צְדָּ

gematría:  

 :Tzade: Valor 90, que significa (צ) •

Rectitud, justicia. 

 .Dalet: Valor 4, que significa: Puerta (ד) •

 Kuf: Valor 100, que significa: Lo (ק) •

correcto, la santidad divina. 

 ,Hei: Valor 5, que significa: Ventana (ה) •

exhalación de la bendición. 

Podemos concluir que, al hacer justicia, 
hacemos lo correcto, pues andamos en 

santidad y así abrimos la puerta a la bendición 
de YHVH. Nuestra fe, emunah en hebreo, 
tiene que ser verificable y se hace palpable 
por los resultados que produce al andar en 
justicia: Yaakov (Santiago) 2:14-26 
Hermanos míos, si alguno dice que tiene fe y 
no tiene obras, ¿de qué sirve? ¿Puede acaso 
su fe salvarlo? 15Si un hermano o una 
hermana están desnudos y les falta la comida 
diaria, 16y alguno de ustedes les dice: “Vayan 
en paz, caliéntense y aliméntense bien”, pero 
no les da lo necesario para el cuerpo, ¿de qué 
sirve? 17Así también la fe, si no tiene obras, 
está muerta en sí misma. 18Sin embargo, 
alguno dirá que tú tienes fe y yo tengo obras. 
¡pues muéstrame tu fe sin tus obras y yo te 
mostraré mi fe por mis obras! 19Tú crees que 
hay un Elohim. Haces bien. Pero también los 
demonios lo creen y tiemblan. 20Pero ¿no 
quieres reconocer, hombre vano, que la fe sin 
obras está muerta? 21¿No fue declarado justo 
por las obras nuestro padre Avraham, cuando 
ofreció a su hijo Itzjak sobre el altar? 22Ves 
que la fe actuaba juntamente con sus obras y 
que la fe quedó completa por las obras. 23Y 
se cumplió la Escritura que dice: “Avraham le 
creyó a YHVH y se le contó por justicia; y lo 
llamaron amigo de Elohim”. 24Ya ven ustedes 
que al hombre se lo justifica por las obras y 
no solamente por la fe. 25De igual manera, 
¿no fue justificada también la ramera Rajav 
por las obras, cuando recibió a los 
mensajeros y los envió por otro camino? 
26Porque tal como el cuerpo sin el espíritu 
está muerto, así también la fe sin obras está 
muerta. (VIN). Somos justificados por una fe 
que obra, Maaseh (Hechos)10:1-4 “Había un 
hombre en Cesarea llamado Cornelio, oficial 
militar de la compañía llamada la italiana. 2Era 
devoto y respetuoso de YHVH con toda su 
familia; hacía muchas obras de caridad para 
el pueblo y oraba regularmente a YHVH. 
3Como a la hora novena vio en visión a un 
mensajero de YHVH que entró donde él 
estaba y le dijo: “Cornelio”. Él se le quedó 
mirando fijamente y, lleno de miedo, le 
preguntó: “¿Qué es, Maestro?”. 4Y él le dijo: 
“Tus oraciones y tus obras de caridad han 
subido como memorial delante de YHVH” 
(VIN). Comenta el Jumash: “Este versículo 
quiere decir que Avram se sometió 



7 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

íntegramente a Dios, depositando su absoluta 
confianza en Él y buscando orientarse y 
moldear sus actitudes totalmente en base a 
las enseñanzas de Dios”: (Comentario 
tomado del Libro de Bereshit 15:6, Jumash 
p.70). Por la definición que acabamos de 
repasar de la palabra justicia “tzedakáh”, el 
acto de confiar de Avram fue un acto justo o 
recto ante los ojos de YHVH. 

 

Sexta aliáh, 15:7 - 17:6 

15:7-8 Entonces le dijo: “Yo soy YHVH, 
que te saqué de Ur de los kasditas para 
asignarte esta tierra como posesión”. 8Y él 
dijo: “Adonay YHVH, ¿cómo sabré que voy 
a poseerla?”. – La palabra “poseerla” en 
hebreo es “iarásh” ( ׁיָּרַש) del Strong #3423 que 

significa: ocupar desalojando a los habitantes 
previos y poseerla en lugar de ellos. Dando la 
idea que correspondía a una conquista. Es 
decir, era una heredad que debía tomar por el 
efecto de la conquista. La vida en el Mashíaj 
es un nivel de vida altísimo por lo que se 
entiende que ese nivel de vida debe ser 
conquistado. La palabra lo describe y nos lo 
explica en ocasiones empleando un lenguaje 
militar para nuestro entendimiento: 2 Timoteo 
2:3 “Así que tú, sé partícipe de los 
sufrimientos como buen soldado del Mashíaj 
Yeshúa” (VIN); Romanos 13:12 “La noche 
está avanzada y el día está cerca. Así que 
despojémonos de las obras de las tinieblas y 
vistámonos con las armas de la luz” (VIN); 2 
Corintios 6:7 “Por la palabra de verdad, el 
poder de Elohim; por medio de la armadura 
de la rectitud, a diestra y siniestra” (VIN); 2 
Corintios 10:4 “Porque las armas de nuestra 
batalla no son humanas, sino que tienen 
poder divino para demoler fortalezas” (VIN); 
Efesios 6:10-18 Por lo demás, fortalézcanse 
en el Maestro y en el poder de su fuerza. 
11Vístanse de toda la armadura de Elohim, 
para que puedan hacer frente a las intrigas 
del Acusador, 12porque nuestra lucha no es 
contra sangre ni carne, sino contra 
principados, contra autoridades, contra los 
gobernantes de estas tinieblas, contra 
espíritus de maldad en los lugares celestiales. 
13Por esta razón, tomen toda la armadura de 

Elohim, para que puedan resistir en el día 
malo, y después de haberlo logrado todo, 
quedar firmes. 14Así que permanezcan firmes, 
ceñidos con el cinturón de la verdad, vestidos 
con la coraza de justicia 15y calzados sus pies 
con la preparación para proclamar la buena 
noticia de paz. 16Y sobre todo, ármense con 
el escudo de la fe con que podrán apagar 
todos los dardos de fuego del maligno. 
17Tomen también el casco de la salvación y la 
espada del espíritu, que es la palabra de 
Elohim, 18orando en todo tiempo en el espíritu 
con toda oración y ruego, vigilando con toda 
perseverancia y ruego por todos los 
consagrados” (VIN); Filipenses 2:25 “Sin 
embargo, también creí necesario enviarles a 
Epafrodito, mi hermano, colaborador y 
compañero de milicia y mensajero de ustedes 
y suministrador de mis necesidades” (VIN); 1 
Timoteo 1:18 “Este mandamiento te encargo, 
hijo Timoteo, conforme a las profecías que 
antes se hicieron acerca de ti, para que 
ejerzas por ellas la buena milicia” (VIN); y 
Filemón 1:2 “A nuestra amada Apia, a 
Arquipo, nuestro compañero en la lucha y a la 
congragación que se reúne en su casa” (VIN). 

15:9-10 “Él le respondió: “Tráeme una 
novilla de tres años, una cabra de tres 
años, un cordero de tres años, una tórtola 
y un ave joven”. 10Él le trajo todo esto y los 
cortó en dos, poniendo cada mitad frente 
a la otra, pero no cortó el ave”. – Dice el 
Comentario al Jumash: “Dios ordenó que 
Avram tomara los animales y realizara la 
siguiente ceremonia para sellar el pacto y 
elevarlo a la condición de un juramento 
irrevocable”: (Comentario tomado del Libro 
de Bereshit 15:9, Jumash p.71). Cada 
sacrificio del Antiguo Pacto señala al sacrificio 
perfecto del Mashíaj. El v.8 termina con una 
pregunta ¿Cómo conoceré que podré 
conquistar esa tierra? Y la respuesta es 
mediante un pacto, una alianza: Bereshit 
(Génesis) 15:18a “En aquel día YHVH hizo 
una alianza con Avram” (VIN). La palabra 
para pacto en hebreo es “berit” (בְרִית) del 

Strong #1285 que significa: cortante. Porque 
se hace pasando en medio de dos pedazos 
de carne, entendiendo que la carne se partía 
en dos para significar ese pacto. Aquí vemos 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

8 

un simbolismo claro en la muerte del Mashíaj, 
explicado en la “Cena de Pésaj”: 1 Corintios 
11:24 Y después de dar gracias, lo partió y 
dijo: “Esto representa mi cuerpo en favor de 
ustedes. Hagan esto en memoria mía” (VIN). 
El cuerpo de nuestro Adón Yeshúa fue partido 
por nosotros. Otro elemento que vemos aquí 
es que la iniciativa del “Pacto” (berit) 
corresponde y proviene de Elohim y nunca de 
parte o desde del hombre. El que lo establece 
es el Eterno: Colosenses 2:13 “Mientras 
ustedes estaban muertos en los delitos y en 
la incircuncisión de su carne, Elohim les dio 
vida eterna con él, perdonándoles todos los 
delitos” (VIN); Kefá Álef (1 Pedro) 2:24 “Él 
mismo llevó nuestros pecados en su cuerpo 
sobre el madero a fin de que nosotros, 
después de morir para los pecados, vivamos 
para la justicia. Por sus heridas ustedes están 
sanados” (VIN); y Yojanán Álef (1 Juan) 4:19 
“Nosotros amamos, porque él nos amó 
primero” (VIN). 

15:12-14 Cuando el sol estaba para 
ponerse, le vino un profundo sueño a 
Avram, y un terror grande y oscuro bajó 
sobre él. 13Y le dijo a Avram: “Sabe bien 
que tu linaje será extranjero en una tierra 
que no es suya y serán oprimidos y 
esclavizados por cuatrocientos años; 
14pero yo ejecutaré juicio sobre la nación a 
la que ellos le sirvan y al final saldrán 
libres con una gran riqueza”. – Aquí Avram 
estaba teniendo una experiencia profética. Es 
decir, él estaba recibiendo la información de 
que Israel iba a pecar y que como pueblo 
sería llevado al exilio. Podemos pensar que 
Avram estaba viendo todos los exilios a los 
que estaría expuesto nuestro pueblo en toda 
su historia. Pero por el “Pacto Eterno” hecho 
anteriormente, las naciones a las cuales 
serviría serían juzgadas y al final Israel saldría 
libre y con gran bendición. 

15:17 “Cuando se puso el sol y se hizo 
muy oscuro, apareció un horno humeante 
y una antorcha llameante que pasaba por 
entre las mitades”. – Según Rashí: “El horno 
y el fuego simbolizan que la presencia divina 
estaba allí para sellar el pacto; el horno 
humeante también simboliza el Guehinom, 
donde descenderán los cuatro reinos”: 

(Comentario tomado del Libro de Bereshit 
15:17, Jumash p.73). 

15:18 “En aquel día YHVH hizo una alianza 
con Avram, diciendo: “A tu linaje le asigno 
esta tierra, desde el río de Mitzraim 
[Egipto] hasta el gran río, el río Perat 
[Éufrates]”. – YHVH le confirma a Avram su 
promesa de la entrega de la tierra y establece 
los límites geográficos para ella. La herencia 
de los justos siempre es la tierra: Tehilim 
(Salmo) 37:9, 11, 22, 29 “9Porque los 
malhechores serán contados, pero los que 
esperan en YHVH son los que heredarán la 
tierra”; 11Pero los mansos heredarán la tierra 
y se deleitarán en la abundancia de 
bienestar”; 22Los benditos de él heredarán la 
tierra, pero los que él maldice serán 
cortados”; 29Los justos heredarán la tierra y 
habitarán para siempre en ella” (VIN); 
Yeshaiahu (Isaías) 60:21a “Y tu pueblo, 
todos ellos justos, poseerán la tierra para 
siempre” (VIN). La nueva Yerushaláim 
descenderá del cielo y viviremos bajo un cielo 
nuevo y una tierra nueva. Nunca dice que 
viviremos en el cielo: Kefá Bet (2 Pedro) 3:13 
“Pero según sus promesas esperamos un 
cielo nuevo y una tierra nueva en los cuales 
mora la justicia” (VIN); Hitgalut 
(Apocalipsis) 21:1 “Y vi un cielo nuevo y una 
tierra nueva; porque el primer cielo y la 
primera tierra pasaron, y el mar ya no existe 
más” (VIN). 

17:1-2 Cuando Avram tenía noventa y 
nueve años, YHVH se le apareció y le dijo: 
“Yo soy Él Shadai [el Poderoso 
Omnipotente]. Camina en mis caminos y 
sé sin tacha. 2Yo estableceré mi alianza 
entre tú y Yo y te haré extremadamente 
numeroso” – El término “Él Shadai” significa 
literalmente: “El Todo Suficiente”. El 
comentario de Rashí en el Jumash dice: 
“…Que concede piedad en abundancia y 
tiene suficiente poder para otorgar todo lo 
necesario”: (Comentario tomado del Libro de 
Bereshit 17:1, Jumash p.76). La continuidad 
del pacto a la siguiente generación depende 
de la obediencia. El hombre debe ser “sin 
tacha” en hebreo “tamím” (מִים  del Strong (תָּ

#8549 que significa: entero (literalmente) e 
integridad (moralmente). El verbo “camina” en 



9 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

hebreo “jalák” (ְלַך  del Strong #1980 (הָּ

significa: extender, guiar, morar, morir, mover, 
muerto, prosperar, volver o viajar, dando a 
entender que ese caminar se extiende, que 
guía a otros mientras lo hace. Es decir, que 
camina morando bajo la sombra de Elohim. 
Es un morir cada día a nosotros y así asimilar 
una forma de vida. Es caminar en prosperidad. 
Caminar hacia adelante con Elohim es volver 
hacia los mandamientos, es un viaje 
maravilloso que nunca termina. 

17:5 “Y no serás llamado más Avram; sino 
que tu nombre será Avraham; porque Yo 
te haré padre de multitud de naciones”. – 
Acá vemos que una vez que nuestro padre 
Avram entra en Pacto con YHVH recibe un 
cambio de identidad manifestada, en primera 
instancia como un cambio de nombre. Los 
nombres marcan el destino de las personas, 
es por eso por lo que cuando venimos al 
Eterno, Él nos da un nombre nuevo: 
Yeshaiahu (Isaías) 62:2 “Las naciones verán 
tu salvación y todos los reyes, tu majestad; y 
se te dará un nombre nuevo, que YHVH 
mismo otorgará” (VIN); Hitgalut 
(Apocalipsis) 2:17 “El que tiene oído, oiga lo 
que el espíritu dice a las congragaciones. Al 
que venza le dará de comer del maná 
escondido, y le daré una piedrecita blanca, y 
escrito en la piedrecita un nombre nuevo que 
nadie conoce sino el que lo recibe” (VIN). 

17:6 “Te haré extremadamente fecundo y 
haré naciones de ti; y reyes saldrán de ti”. 
– Dice el comentario de este versículo en el 
Jumash: “La promesa de Dios de hacer 
emerger naciones de Avraham significa que 
las naciones descenderían de él en el futuro; 
de modo que este versículo no puede 
atribuirse a Ishmael, quien ya había nacido. 
Más bien se refiere a Yaakov y a Esav (Edom), 
a las doce tribus de Israel (Rambán), o a los 
descendientes de Keturá, la futura concubina 
de Avraham”: (Comentario tomado del Libro 
de Bereshit 17:6, Jumash p.77). 

 

Séptima aliáh, 17:7-27 

17:7 “Mantendré mi alianza contigo y con 
tu linaje por venir, como una alianza eterna 

a través de las edades, de ser un Elohim 
para ti y para tu linaje venidero”. – Aunque 
el pueblo no haga su parte, Elohim promete 
hacer Su parte del pacto. De hecho, el único 
que cruzó por medio de los animales fue Él. 
Avraham no cruzó pues si lo hacía debía 
morir al quebrantar el pacto, él o su 
descendencia. Esto implica que el pacto se 
cumplirá gracias, sola y únicamente, al Eterno. 
Nuestra parte en el pacto es receptiva 
solamente. Solo debemos aceptar el pacto y 
dejar que el Padre a través de su Rúaj 
produzca en nosotros el nuevo nacimiento en 
el que se nos capacita para andar en sus 
mandamientos: Hillel (Lucas) 1:54-55 “Ha 
venido en auxilio de Israel su siervo, para 
acordarse de la misericordia, tal como habló 
a nuestros padres; 55a Avraham y a su 
descendencia para siempre” (VIN). Cuando 
Mashíaj vino se cumplió esa misericordia 
prometida a la descendencia de Avraham. Se 
considera linaje o descendientes a aquellos 
que han permanecido por las edades en la 
esperanza mesiánica: 2 Timoteo 1:1 “Shaúl, 
enviado del Mashíaj Yeshúa por la voluntad 
de Elohim, según la promesa de la vida que 
hay en el Mashíaj Yeshúa” (VIN); Efesios 3:6 
“A saber: que en el Mashíaj Yeshúa los 
gentiles son coherederos, incorporados en el 
mismo cuerpo y copartícipes de la promesa 
por medio de la buena noticia” (VIN); Efesios 
2:12 “Y acuérdense de que en aquel tiempo 
estaban sin el Mashíaj, apartados de la 
ciudadanía de Israel y ajenos a las alianzas 
de la promesa, estando sin esperanza y sin 
Elohim en el mundo” (VIN); Gálatas 3:22, 29 
“22Sin embargo, la Escritura señaló a todos 
como pecadores, para que la promesa se les 
diera por la fe en Yeshúa el Mashíaj a los que 
creen”; “29Y ya que ustedes son del Mashíaj; 
ciertamente son descendencia de Avraham, 
herederos conforme a la promesa” (VIN).  

17:8 “La tierra en la que moras como 
extranjero te la asigno a ti y a tu linaje por 
venir, toda la tierra de Kenaan, como 
propiedad perpetua. Yo seré el Elohim de 
ellos”. – Acá el Eterno recalca que la 
posesión de la tierra será perpetuamente de 
Israel. Reafirmando también que Él será el 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

10 

Elohim de su descendencia, así como lo 
había sido para Avraham. 

17:9-10 Elohim le dijo, además, a 
Avraham: “En cuanto a ti, tú y tu linaje por 
venir a través de los siglos cumplirán mi 
alianza; 10esta será mi alianza contigo y 
con tu linaje que vendrá, la cual ustedes 
cumplirán: Todo varón entre ustedes se 
circuncidará”. – La circuncisión en hebreo 
“Brit Milah” ( ה   בְרִית מִילָּ ) es reconocida como 

una señal del Pacto. Es decir, es un pacto en 
sí porque marca un nuevo comienzo en la 
relación del hombre con Elohim y al mismo 
tiempo es una señal de algo que ocurrió 
primero en el corazón. 

17:14 “Y si algún varón que no esté 
circuncidado se niega a circuncidar la 
carne de su prepucio, esa persona será 
cortada de su pueblo; ha quebrantado mi 
alianza”. – Hoy entendemos que nosotros y 
la descendencia de Israel, sufrimos la pena 
del exilio por dicha desobediencia, pero 
YHVH suplió nuestra necesidad de 
circuncisión para ser parte del pueblo, pues 
por medio del tevilah en el nombre de Yeshúa 
Ha’Mashíaj nacemos a una vida nueva como 
israelitas para obedecer Sus mandamientos 
por amor a Él. De esta manera, ahora el pacto 
de la circuncisión lo hacemos en obediencia 
por amor al que nos salvó. Este mandamiento 
está al mismo nivel de los demás que hoy en 
obediencia estamos guardando por ser 
pueblo de YHVH. 

17:15 Y Elohim le dijo a Avraham: “En 
cuanto a tu esposa Saray, no la llamarás 
Saray, sino que se llamará Sarah”. – Acá 
vemos que nuestro pacto con YHVH incluye 
a nuestra familia. Por eso, Saray también 
recibe un nombre nuevo: Maaseh (Hechos) 
16:31 Ellos dijeron: “Cree en el Mashíaj 
Yeshúa y te salvarás, tú y tu casa” (VIN). El 
Pacto es algo que siempre afecta la familia: 
Shemot (Éxodo) 12:3 “Háblale a toda la 
comunidad de Israel y diles que el diez de 
este mes cada uno de ellos tomará un 
cordero por familia, un cordero por cada casa” 
(VIN); Yehoshúa (Josué) 24:15 “Pero si les 
parece mal servirle a YHVH, escojan hoy a 
quien van a servir si a las deidades a las que 

sirvieron sus padres al otro lado del río, o a 
las de los emoritas en cuyas tierras están 
ustedes establecidos; pero yo y mi familia 
serviremos a YHVH” (VIN); Maaseh 
(Hechos) 10:1-2 “Había un hombre en 
Cesarea llamado Cornelio, oficial militar de la 
compañía llamada la Italiana. 2Era devoto y 
respetuoso de YHVH con toda su familia; 
hacía muchas obras de caridad para el 
pueblo y oraba regularmente a YHVH” (VIN); 
Maaseh (Hechos)16:34 “Los hizo entrar en 
su casa, les puso la mesa y se regocijó de que 
con toda su casa había creído en Elohim” y 
Maaseh (Hechos) 18:8 “Crispo, el principal 
de la sinagoga, creyó en el Maestro con toda 
su casa. Y muchos de los corintios que oían, 
creían y recibían la inmersión” (VIN). 

17:21 “Pero mi alianza la mantendré con 
Itzjak, el que te dará Sarah para este 
tiempo el año que viene”. – Avraham tuvo 
varios descendientes, pero solo en Itzjak fue 
contada la descendencia especial que 
heredaría la tierra y en la que se cumplirían 
todas las promesas del Eterno hechas a 
Avraham. 

17:24 “Avraham tenía noventa y nueve 
años cuando circuncidó la carne de su 
prepucio”. – La Escritura relata la 
circuncisión de Avraham a edad muy 
avanzada, dando a entender que la edad no 
es impedimento para cumplir los 
mandamientos de YHVH. 

 

Conclusión 

Somos llamados a servir al Eterno. Lo que 
hacemos ante el llamado queda de nuestra 
parte. Respondamos al llamado de salir de 
este mundo, sus faltas y patrones 
equivocados. 

 

__________________ 

Fin de la Parasháh. 

 

 



11 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

Nuestros comentarios obedecen a la doctrina 
establecida en EMC SHALOM 
INTERNACIONAL como Ministerio de la 
Casa de Israel y son pilares que defendemos 
y exponemos en la predicación del Único 
Evangelio que los primeros emisarios 
(shlijim-apóstoles) pregonaron con un solo 
propósito: Restaurar el Reino de Israel. 
Maaseh (Hechos) 1:6 y dirigido a los 
destinatarios establecidos en Iaakov 
(Santiago) 1:1 y Kefá Álef (1 Pedro) 1:1 “LA 
CASA PERDIDA DE ISRAEL”. 

El mismo Rab Shaúl (Shaliaj Pablo) emisario 
por excelencia para todos los gentiles, sabía 
de antemano que su foco de alcance era 
solamente las doce tribus dispersas 
llamadas “Ovejas perdidas de la casa de 
Israel” [Melo HaGoim]: Plenitud de los 
gentiles, Maaseh (Hechos) 26:7 Es el 
cumplimiento de esta misma promesa que 
nuestras doce tribus esperan obtener, 
resueltamente haciendo sus actos de 
adoración noche y día; a pesar de esto, ¡es 
en relación con esta esperanza, su Majestad, 
que hoy soy acusado por los judíos! 

Este documento es comentado 
semanalmente en vivo y en directo en 
nuestras clases por internet, cada Shabat de 
9:00 a.m. a 12:30 p.m. (horario del Este de 
E.U.) a través de www.zoom.com y el ID 
para ingresar al canal de EMC SHALOM 
INTERNACIONAL es: ID 4637031177. La 
clave se cambia regularmente y se publica en 
el chat de Telegram. Si usted aún no está 
registrado, por favor escríbanos al email 
emcshalomint@gmail.com. 

Nuestro único deseo a través de este material 
es que tú y los tuyos sean más que 
bendecidos por un entendimiento superior de 
las Escrituras; moviéndonos del mensaje 
subjetivo de hoy y casi místico, a lo objetivo 
del mensaje, con una mayor certeza 
idiomática y envuelto en su ambiente cultural 
respectivo, dándonos así la mayor solidez 
interpretativa de los textos.  

Todos los creyentes en el Elohim de la Biblia 
tienen un común denominador y un solo 

deseo, el cual corresponde a establecer un 
“avivamiento” tan poderoso que traiga la 
presencia de El Rey de reyes y establezca su 
Reino de una vez y para siempre; pero lo 
único que traerá esto a la congregación de los 
santos de Israel es “LA HISTORIA BÍBLICA”, 
el volver al fundamento y a la forma inicial de 
la FE HEBREA. 

Este documento, así como la clase de Torah 
de cada Shabat, corresponde a eso: a 
conocer la historia espiritual de un pueblo, 
“ISRAEL”, y a vivir con el convencimiento de 
que somos la continuación y conclusión de 
esta hermosa historia de amor. Como se 
puede vincular o relacionar  

Estamos muy agradecidos por tus aportes a 
nuestro ministerio. Nos está permitiendo ir a 
mayor excelencia. 

https://www.PayPal.me/emcshalom  

 

 

 

SHALOM LEKULAM 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ingresa a nuestro canal 

de WhatsApp (escanea el 

código QR) 

 

http://www.gotomeeting.com/
http://www.zoom.com/
http://www.gotomeeting.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com
https://www.paypal.me/emcshalom


12 

  

 

 


