
1 

Ingresa a nuestro canal de 
Telegram (escanea el 

código QR) 

  

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
PARASHÁ 47 REÉ | DEUTERONOMIO 11:26 - 16:17 

Prohibida toda reproducción lucrativa - Utilizar bajo permiso. 

 

Para más información puede ubicarnos por medio de nuestra página web www.emcshalom.com  
también a través de nuestro canal en YouTube EMC Shalom Internacional 

y puedes escribirnos a nuestro correo emcshalomint@gmail.com

Aliyot de la Toráh: 

1. 11:26 - 12:10 
2. 12:11 - 12:28 
3. 12:29 - 13:19 (18 V.  

Castellanas) 
4. 14:1-21 
5. 14:22-29 
6. 15:1-18 
7. 15:19 - 16:17 
8. Maftir: 16:13-17 

 
Haftaráh: Yeshayah (Isaías) 54:11 - 55:5 

Brit Hadasháh:  Hitgalut (Revelación) 7:9 - 
9:21 

REÉ Significa “Observa”  

El significado de Reé es mucho más fuerte 
que Shemá (oír y obedecer) porque tiene que 
ver con una percepción aún más profunda; 
una visión interior, como con los ojos del 
corazón. 

 

Primera Aliyá, 11:26 – 12:10 

11:26-28 “Miren que pongo hoy delante de 
ustedes la bendición y la maldición: 
bendición si obedecen los mandamientos 
de Yahweh su Elohim que yo les ordeno 
hoy; y maldición, si no obedecen los 
mandamientos de Yahweh su Elohim, sino 
que se apartan de la senda que les trazo 
hoy y siguen a otras deidades, las cuales 
ustedes no han experimentado”. – 
Estamos en presencia de otro escenario de 
misericordia y benevolencia por parte del 
Todopoderoso, Quien concede dos opciones 
para que el hombre pueda ejercer, en el 
terreno de la voluntad, el enorme placer de la 
elección. Es una evidencia clara de que el 
hombre fue creado con libre albedrío. Esta es 
la razón por la que este parashá empieza con 
la palabra “Reé”: “Observa”. La acción que 
debemos tener al “observar” es fijarnos en las 
dos opciones que hay para elegir y luego 

tomar una decisión correcta, no según el 
parecer distorsionado del hombre, sino según 
las indicaciones dadas por el Eterno. Si el 
hombre hubiera sido creado como una 
máquina, no tendría opción para elegir. Nadie 
está obligado a obedecer o a pecar. Somos 
libres para escoger el camino del pecado, sin 
embargo, esa libertad no exime de la 
responsabilidad y las consecuencias por 
tomar esa elección. Podemos elegir entre “la 
bendición y la maldición” que son las 
consecuencias por la obediencia y la 
desobediencia respectivamente. La 
“bendición” alcanzará al que obedece y la 
“maldición” afectará al que desobedece. La 
bendición y la maldición son dos fuerzas 
sobrenaturales que se contraponen en el 
mundo invisible; ellas no coexisten entre sí, 
más bien son el efecto resultante de nuestra 
elección.  

11:29 “Cuando Yahweh tu Elohim te 
introduzca en la tierra en la cual estás a 
punto de entrar para poseerla, 
pronunciarás la bendición en el Monte 
Garizim y la maldición en el Monte Eval”. – 
Al detenernos en el análisis de este versículo 
es importante tener presente que, después de 
la conquista de Kenaan, el líder del pueblo 
tenía que seguir ejecutando una acción de 
carácter pedagógico, de la misma forma que 
Mosheh lo había hecho. Debían congregarse 
en Shekhem (Siquem), entre los Montes 
Garizím y Eval para la Renovación del Pacto 
entre YHVH y ellos como Su pueblo y para 
esto debían conocer todas las cláusulas del 
Pacto. Esta renovación de las palabras de la 
Alianza incluía el establecimiento de los votos 
de obediencia que todo el pueblo había hecho 
en el Monte Sinaí, afirmando cada vez: 
“Naaseh VeNishma” (ה וְנִשְמָע  haremos (נַעֲשֶׂ
todo lo que Él nos diga. Shekhem (Siquem) 
fue seleccionado como el sitio de la 
ceremonia para la renovación del pacto, ya 
que la ciudad estaba asociada con los 
Patriarcas. Recordemos que fue en Shekhem 

http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com


EMC SHALOM INTERNACIONAL 

2 

(Siquem) el lugar en el que Avraham edificó 
su primer altar para YHVH en la Tierra 
Prometida según Bereshit (Génesis) 12:6-7 
“Yahvéh llama a Avram”. Fue en Shekhem el 
lugar en que Iaakov levantó un altar para 
adorar al Eterno según Bereshit (Génesis) 
33:17-20 “Iaakov y Esav se reconcilian”. En 
este lugar fue dispuesto, según las 
instrucciones de Mosheh, que la mitad de las 
tribus se congregarían en el Monte Garizím y 
la otra mitad en el Monte Eval como está en 
Devarim (Deuteronomio) 27:11–14 
“Renovación de la Alianza”. Bajo la dirección 
de los levitas, las tribus en el Monte Garizím 
pronunciarían las bendiciones y las tribus en 
el Monte Eval pronunciarían las maldiciones. 
Este ejercicio práctico de la proclamación de 
las bendiciones y maldiciones se presenta en 
detalle en Devarim (Deuteronomio) 27 y 28, 
el cual aparece reflejado también en 
Yahoshúa (Josué) 8:30-35 “Iehoshúa lee la 
Toráh”, basado en las instrucciones que 
Mosheh dio al pueblo del Eterno.  

Otro aporte profético importante en este 
pasaje está en uno de los significados de la 
palabra Shekhem (שְכֶׂם) del Strong #7926 
que significa: hombro, hombros, espaldas, 
lugar de carga. Aprendimos de la historia de 
Iosef hijo de Iaakov, que es un lugar muy 
espiritual. Al conectar este evento de 
renovación de la Toráh al ingresar a la Tierra 
de la Promesa, podemos entender la 
renovación que recibimos por medio del 
padecimiento de nuestro Mashíaj Yeshúa, 
Quien cargó sobre sus hombros (Shekhem -
Siquem-, lugar de carga) todos nuestros 
pecados, consumando la deuda total en el 
madero, para que al pasar cada uno de 
nosotros por las aguas de la conversión 
(TEVILÁH) y limpiar nuestros pecados, 
podamos ser partícipes nuevamente de las 
bendiciones por guardar Su preciosa Alianza: 
SU BENDITA TORÁH. 

11:30 “Ambos están al otro lado del 
Yardén, más allá del camino occidental 
que hay en la tierra de los kenaanitas que 
moran en el Aravah, cerca de Guilgal, por 
las encinas de Moreh”. – Como podemos 
constatar en este versículo, Mosheh provee 
información detallada para la identificación 

del sitio en el que se ubicaba Shekhem 
(Siquem). Este se encontraba en Kenaan, al 
otro lado del Iardén (Jordán), al occidente 
hacia donde se pone el sol. La ciudad estaba 
en el territorio donde vivían los kenaanitas 
(cananeos), cerca de la encina de Moreh.  

La dirección del sitio donde Shekem estaba 
ubicada debe ser entendida desde la 
perspectiva del lugar en el que estaba 
Mosheh en el momento que habló estas 
palabras. La encina de Moreh aparece en el 
Antiguo Pacto en el momento en el que 
Avraham se encontraba viajando por Kenaan 
[Bereshit (Génesis) 12:6] y probablemente 
era el mismo árbol donde Rajel (Raquel) 
enterró las imágenes de los dioses extraños 
que ella había traído de la casa de su padre 
[Bereshit (Génesis) 35:4]. Por misericordia, 
el Evangelio vuelve a ponernos por delante la 
oportunidad de elegir entre la bendición y la 
maldición. “Bendición” si obedecemos el 
llamado al arrepentimiento, a la emunáh en el 
Mashíaj Yeshúa y a la renovación del corazón 
que es el resultado de la obediencia al 
mandamiento. “Maldición” si tenemos en 
poco una salvación tan grande y unas 
instrucciones, leyes y preceptos tan sabios.  

Recibamos con agrado las Buenas Nuevas 
de gran gozo y no endurezcamos nuestro 
corazón. Escuchemos la voz del Eterno 
mientras se anuncia en nuestros días y 
mientras Él nos invita a acercarnos al trono de 
la gracia. Procuremos más y más afianzarnos 
en la elección correcta, en la vocación dada 
por el Eterno Padre para Su gloria y para 
nuestra dicha. 

12:2-3 “Ustedes deben destruir todos los 
lugares donde las naciones que van a 
desposeer servían a sus deidades, sea en 
montes elevados o en colinas o bajo 
cualquier árbol hermoso. Derriben sus 
altares, demuelan sus columnas, 
préndanles fuego a sus postes sagrados y 
talen las imágenes de sus deidades, 
eliminando sus nombres de esos lugares” 
– El texto que habla de destruir los lugares de 
culto pagano y borrar los nombres de los 
dioses falsos. Está probado en Devarim 
(Deuteronomio) 12:4 “No actúen con 



3 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

YAHWEH su Elohim de esa manera” (VIN). 
No se puede servir al Eterno como lo hacen 
los idólatras con sus ídolos, ni levantar altares 
al Eterno en cualquier lugar. Sólo es posible 
hacerlo en el lugar escogido por Él. También 
se ha interpretado este texto diciendo que 
está prohibido destruir cosas y lugares que 
han sido utilizados en el culto al Eterno. Lo 
cierto es que no tenemos derecho a destruir 
la idolatría en lugares que no nos pertenecen, 
solo en el nuestro. El mandamiento es para la 
tierra de Israel, que fue entregada a los hijos 
de Israel. Tenemos autoridad para destruir la 
idolatría en los territorios que nos han sido 
dados, no sobre otros. 

12:4 “No procederéis así…” – Afirma el Dr. 
Ketriel Blad: “Si se compara con el verso tres 
que dice: “Borraréis su nombre” nos puede 
llevar a la conclusión de que no podemos 
borrar el Nombre del Eterno de ningún lugar. 
De aquí viene el mandamiento que prohíbe la 
destrucción de cosas que llevan el Nombre 
del Eterno (Ver lista de mandamientos al final 
de esta Parashá No. 453)”. Esto traza una 
línea que impide que sobresalga el 
sincretismo, que lucha por ser reconocido 
como del agrado del Eterno; porque no se 
trata de hacerlo bajo nuestras condiciones 
sino bajo las establecidas para proceder con 
respecto a la dirección establecida en Su 
palabra. Si el mundo va en un sentido o en 
otro, al hombre y a la mujer de Toráh solo le 
debe interesar seguir el sendero trazado por 
el mandamiento. 

12:5 “Sino miren solamente al lugar que 
Yahweh su Elohim escoja entre todas sus 
tribus como Su habitación, para 
establecer allí Su nombre. Allá han de ir 
ustedes.” – La instrucción concerniente al 
uso del Altar dada en Shemot (Éxodo) 20:24-
26, que presupone diversos santuarios en 
Israel pero que deja clara la centralización del 
culto, nos anuncia desde los comienzos un 
santuario único en el que YHVH debía y debe 
ser adorado. La selección de Ierushaláim 
como el lugar donde el santuario central iba a 
ser edificado sucedió por causa de la 
asociación de la ciudad con David y por causa 
del Pacto que YHVH había hecho con él 
[Shmuel Bet (2 Samuel) 7 “Pacto de Elohim 

con David”]. El Templo en el Monte Tsión o 
Shalem, como fue conocido a partir de Malki-
Tsedek, fue el lugar específico que el Eterno 
seleccionó para manifestar Su Nombre y 
establecer Su residencia en Israel.  

Por esta razón, el Templo de YHVH en 
Ierushaláim fue declarado el lugar donde el 
verdadero culto al Todopoderoso debía 
ocurrir según el testimonio del salmista en 
Tehilim (Salmo) 76:2 “en Shalem está su 
Cabaña, su Morada está en Tsiyón.” (VIN). 
No olvidemos que el Mashíaj Yeshúa tiene el 
ministerio eterno de Malki-Tsedek, tanto de 
Rey como de Sacerdote en la misma ciudad; 
escrito así en Tehilim (Salmo) 110:4 
“Yahweh ha jurado y no se retractará: tú eres 
sacerdote para siempre según el orden de 
Malki-Tsedek” (VIN). Al mismo tiempo 
recordemos que David fue el instrumento que 
el Eterno escogió para finalmente fijar el lugar 
de culto escogido por Él y para Él, como está 
escrito en el Tehilim (Salmo) 132:13-14 
“Porque YHWH ha escogido a Tsión; la quiso 
para su habitación. Este es mi lugar de reposo 
para siempre; aquí habitaré, porque la he 
deseado” (VIN). El monte Tsión fue escogido 
para siempre, para ser el lugar donde se 
fijaría el Nombre del Eterno. En Ierushaláim 
hay una marca de la letra hebrea “shin” ( ש), 
en el relieve en las montañas. Esta es la 
primera letra del nombre Shaddai (שַדַי), que 
significa “Todosuficiente” y “Todopoderoso”. 
Así YHVH puso también en ese lugar, de 
forma física, uno de sus poderosos Nombres. 

12:7 “Junto con sus familias, festejarán 
allá delante de Yahweh su Elohim, felices 
por todas sus empresas en las que 
Yahweh su Elohim los ha bendecido”. – 
Con esta declaración Mosheh establecía 
como cierto un hecho que formaba parte del 
futuro y que sin duda alguna estaba fuera del 
control humano; que no era posible 
determinar por el desempeño y el esfuerzo 
del hombre. Era otra declaración profética 
que se expresa al conceptualizar el verbo en 
futuro Da-Schén o Dé-Schen (comerán): 
Prosperidad, bienestar, fertilidad y 
abundancia. En este sentido, Mosheh estaba 
condicionando estos beneficios futuros al 
determinar que era en la presencia del 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

4 

Eterno: donde debíamos estar, la que 
debíamos procurar y por la que nos debíamos 
esforzar; hasta el punto de lograr erigir en 
torno a la mesa de nuestro hogar; un altar 
compuesto por cada miembro de nuestra 
familia que al unísono procure siempre 
encontrarse con el Todopoderoso.  

12:9 “Porque todavía no han llegado al 
refugio asignado que Yahweh su Elohim 
les está dando.” – Muchos consideran que 
el lugar de reposo se refiere a Shilóh y la 
heredad se refiere a Ierushaláim. Lo que sí es 
cierto es que el v.9 coloca una pausa de 
añoranza en el discurso de Mosheh, quien 
avizora un estado de beneplácito para el 
pueblo que nunca había experimentado, 
haciendo que los eventos de liberación y 
cuidado fueran opacados por la gloria 
venidera. Esto nos enseña que, al contrario 
de la didáctica mundana que inyecta 
admiración y deseo por el pasado, la Toráh 
impulsa a desear lo por venir, el Mesías 
Yeshúa: Hitgalut (Apocalipsis) 22:20 El que 
da testimonio de estas cosas dice: “¡Si, Yo 
vengo pronto!” “¡Amen! ¡Ven, Adón Yeshúa!” 
(BKIM). 

12:10-11a “Cuando crucen el Yardén y se 
establezcan en la tierra que Yahweh su 
Elohim les está repartiendo y les conceda 
seguridad de todos sus enemigos 
alrededor de ustedes y vivan en seguridad, 
entonces deben traer todo lo que les 
ordene al lugar donde Yahweh su Elohim 
escoja establecer Su nombre”. – En estos 
versos se declara, de manera profética, el 
momento en el que sería establecido el lugar 
permanente para el Nombre del Eterno. Nos 
damos cuenta en esta porción de que esto se 
produciría, no solamente después de la 
conquista liderada bajo la dirección de 
Iahoshúa (Josué) durante 14 años, sino 
después de que Israel obtuviera la paz. Esto 
no sucedió hasta el tiempo del rey David 
quien, conquistó y subyugó a todos los 
pueblos enemigos alrededor de Israel, como 
nos enseña Divré Hayamin Álef (1 
Crónicas) 18-20 “David amplía sus dominios”.  

Sin embargo, dice la escritura acerca de la 
actitud del Rey David en Shmuel Bet (2 

Samuel) 7:1-2 “Después que el rey había 
estado viviendo en su palacio por un tiempo y 
YAHWEH le había dado descanso de todos 
los enemigos que lo rodeaban, el rey dijo a 
Natán el profeta: Mira, yo estoy viviendo en 
un palacio de madera de cedro, pero el Arca 
de YAHWEH Elohim está en una tienda” 
(BKIM). Posteriormente en Divré Hayamin 
Álef (1 Crónicas) 21 y 22, la escritura habla 
de la compra del campo en el que el Templo 
iba a ser edificado, al norte de la ciudad de 
David. Sin embargo, aunque el rey David 
tenía el gran deseo en su corazón de construir 
el Templo, no pudo hacerlo, por haber 
matado a muchos hombres en las batallas 
que había peleado. Por eso su hijo Shelomoh 
sería el escogido para llevar a cabo esa 
magnífica obra, como está escrito en Divré 
Álef (1 Crónicas 22:8-10) “Pero vino a mí la 
palabra de Yahweh, diciendo: Tú has 
derramado mucha sangre y has combatido en 
grandes batallas; tú no edificarás una casa 
para mi nombre porque has derramado a mi 
vista mucha sangre en la tierra. Pero tendrás 
un hijo que será un hombre reposado, y yo le 
daré reposo de todos sus enemigos de 
alrededor; se llamará Shelomoh pacífico y en 
sus días yo le concederé paz y tranquilidad a 
Yisrael. Él edificará una Casa para mi 
nombre; será un hijo para mí, y yo un padre 
para él, y afirmaré el trono de su reino sobre 
Yisrael para siempre.” (VIN). Desde entonces 
Ierushaláim es el lugar en el que el Nombre 
del Eterno es fijado para siempre y es allí en 
el que el “Ben David” (Hijo de David), Yeshúa 
el Mesías, muy pronto se sentará sobre el 
trono de David para gobernar sobre las doce 
tribus de Israel y el resto del mundo: Lucas 
1:32-33 “Él será grande, será llamado el Hijo 
de Ha Elyón. YAHWEH Elohim le dará el 
trono de su padre David; y reinará sobre la 
casa de Ya'akov para siempre; Su Reino no 
tendrá fin” (BKIM).  

 

Segunda aliyá, 12:11 - 12:28 

12:12 “Y ustedes se alegrarán delante de 
Yahweh su Elohim con sus hijos e hijas y 
con sus siervos y siervas, junto con el 
lewita en sus asentamientos, porque él no 



5 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

tiene parte territorial entre ustedes.” – En 
la presencia del Eterno siempre hay alegría. 
Si no se está experimentando alegría, por 
ejemplo, en la oración o en el momento de 
reunión en la congregación, algo está fallando 
y la cercanía con el Eterno está siendo 
afectada. Es posible que se deba a que se 
esté poniendo la atención más en lo exterior 
que en lo espiritual. Si no tenemos esa alegría 
es síntoma de que nuestro espíritu no está 
conectado con Él. Refleja la dura realidad de 
que aún no somos parte de su reino, “pues el 
Reino de YAHWEH no es comida ni bebida, 
sino justicia, Shalom y alegría en el Ruaj 
HaKodesh.” (BKIM), como enseña Rab Shaúl 
en su carta a los Romiyim (Romanos) 14:17. 
Esto ocurrió luego de declararle a los de 
Galacia en Galatiyim (Gálatas) 5:22 “Pero el 
fruto del Espíritu es: amor, gozo, paz, 
paciencia, benignidad, bondad, fe” (VIN). Por 
todo lo anterior querido hermano, desecha lo 
que te produce amargura, estrés y depresión; 
busca la presencia del Eterno con más 
empeño y voluntad. 

12:15 “Pero siempre que lo desees, 
puedes inmolar y comer carne en 
cualquiera de tus asentamientos, según la 
bendición que te haya concedido Yahweh 
tu Elohim. La persona inmunda y la limpia 
por igual pueden participar de él, como de 
la gacela y el venado”. – En este versículo 
se hace una distinción importante. En los 
versos anteriores se habla de la importancia 
de ofrecer sacrificio en el lugar establecido 
por el Eterno. Sin embargo, aquí se habla de 
una cena común y corriente en la que no 
intervienen las reglas de pureza ritual, 
contrario a las creencias de algunos que 
dicen que no se debe comer estos alimentos 
porque no está en pie el Templo de 
Ierushaláim y entonces se pueda interpretar 
erróneamente como un sacrificio. 

12:16,23 “Pero ustedes no deben 
participar de la sangre; deben derramarla 
en el suelo como el agua … Pero asegúrate 
de que no participes de la sangre, porque 
la sangre es la vida, y no deben consumir 
la vida con la carne”. – “Ustedes no deben 
participar de la sangre” (No coman sangre). 
En diez ocasiones se menciona esta 

prohibición en las Escrituras para el pueblo 
del Eterno: Vaikrá (Levítico)3:17; 7:26; 
17:10-12,14; 19:26; y en Devarim 
(Deuteronomio) 12:16; 12:23-25; 15:23. En 
estos versículos se prohíbe terminantemente 
“Comer con la Sangre” en hebreo va-yójal al 
ha-dám ( ֹּאכַל   עַל־הַדָםוַי ). La razón para la ley 
mencionada en los v.15-16 es explicada 
detalladamente en los v.20-28. El problema 
que estos versículos procura resolver, 
después de la conquista de Kenaan y 
después del establecimiento del Santuario 
Central, es el de sacrificar animales para 
comer. ¿Era posible para un israelita que 
vivía lejos del Santuario Central sacrificar un 
animal para comer? La prescripción declara 
que el pueblo podía sacrificar animales puros 
y comer su carne como parte de su dieta, 
todas las veces que deseara, pero cada 
persona tenía que reconocer la santidad de la 
vida de los animales y disponer de su sangre 
en la forma determinada por el Eterno. Esto 
significa obediencia a la Toráh y confianza en 
el que conoce lo que es mejor para nosotros. 
La autodeterminación y la prepotencia nos 
hacen mal. YHVH es el único Verdadero; por 
consiguiente, toda conciencia del hombre sin 
el Rúaj del Eterno es mentirosa. 

En la porción “Pero asegúrate de que no 
participes de la sangre”; “no debes consumir 
la vida con la carne”, que parece recurrente, 
hay un detalle muy importante que fija una 
norma para la preparación y cocción de las 
carnes: “no comer la sangre con la carne”. 
La Toráh prohíbe el comer un miembro de un 
animal vivo. Esto nos excluye de ser 
comensales de recetas asiáticas que 
presentan estos estilos ‘Semi-crudos’. En 
otras palabras, no se puede comer la carne 
de un animal mientras que su (sangre) alma, 
en hebreo “nefesh” ( ש פֶׂ  .esté en él (נָָ֫

12:17-18 “No debes participar en tus 
asentamientos de los diezmos de tu grano 
nuevo ni de tu vino o tu aceite, ni de las 
primicias de tu manada y tu rebaño, ni de 
ninguna de las ofrendas votivas que 
prometes, ni de tus ofrendas voluntarias, 
ni de tus contribuciones. Estas las debes 
consumir delante de Yahweh tu Elohim en 
el lugar que escoja Yahweh tu Elohim, tú y 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

6 

tus hijos e hijas, tus siervos y siervas y el 
lewita en tus asentamientos, felices 
delante de Yahweh tu Elohim en todas tus 
empresas”. – Estos versos señalan que el 
pueblo Santo del Eterno podía participar de 
todas las bendiciones de la tierra, pero no 
podían: comer del diezmo de la cosecha, del 
primogénito de los animales, de las ofrendas 
votivas, ni de los holocaustos ofrecidos a 
YHVH. Debemos recordar que, el diezmo de 
la tierra y el diezmo del ganado pertenecían 
al Eterno y debían ser consagrados para el 
uso de los levitas [Vaikrá (Levítico). 27:30-
32]. Los sacrificios prometidos pertenecían al 
Todopoderoso y tenían que ser dedicados a 
Él. Solamente en el acto cultual y en las 
fiestas establecidas por Él, podían los 
israelitas comer de los sacrificios ofrecidos en 
acción de gracias. Sin embargo, ellos tenían 
que hacerlo con su familia y con la 
Comunidad del Pacto. De ahí la insistencia 
por parte de la Toráh en que se potencie el 
concepto de Comunidad. 

12:19 “Asegúrate de no descuidar al lewita 
mientras vivas en tu tierra”. – Observen el 
énfasis del versículo en el cuidado por los 
levitas (en la dispersión se refiere al que 
enseña Toráh). Es tan importante que, si no 
se tiene nada que ofrecer del “Primer Diezmo” 
al levita, se puede dar del “Diezmo para el 
Pobre”. De la misma manera, si no queda 
nada del “Diezmo para el Pobre”, es 
requerido darle de los “Sacrificios de Paz”. El 
mandamiento dice que el levita no tiene 
heredad. Por esta razón es cuanto más 
hemos de esforzarnos por sostener a los que 
nos enseñan la Toráh, cumpliendo así la 
responsabilidad levítica en la dispersión, 
teniendo presente que ellos velan por 
nuestras almas, como nos enseña Ivrim 
(Hebreos) 13:17 “Obedezcan a sus 
dirigentes y sujétense a ellos, porque ellos 
velan por ustedes como quienes han de dar 
cuenta; para que lo hagan con alegría y sin 
quejarse, pues esto no sería provechoso para 
ustedes.” (VIN); retribuyendo con nuestra 
obediencia al mandamiento a los que, como 
Rab Shaúl se desgastan con gusto por amor 
de nuestras almas, aún sin retribución: 
Qorintiyim Bet (2 Corintios) 12:15. “Sin 

embargo, de muy buena gana gastaré yo de 
lo mío, y me desgastaré a mí mismo por la 
vida de ustedes, aunque mientras más los 
ame, menos me amen ustedes.” (VIN) 

12:20 “Cuando agrande Yahweh tu 
territorio, como te ha prometido, y digas: 
“Voy a comer un poco de carne”, porque 
tienes la urgencia de comer carne, puedes 
comer dondequiera que desees”. – Esto 
nos enseña que sólo se debe comer carne 
cuando hay prosperidad y amplitud 
económica, no cuando hay escasez. Además, 
es válido recordar que la expresión “toda la 
que quieran” no incluye la que procede de 
animales inmundos, pues esta no clasifica 
como alimento para los que somos Pueblo del 
Eterno. Recordemos el llamado a la santidad 
hecho por Rab Shaúl a los Corintios en 
Qorintiyim Bet (2 Corintios) 6:17 “Por lo 
tanto, YAHWEH dice: "Salgan de en medio de 
ellos; apártense a sí mismos; ni siquiera 
toquen lo que es inmundo. Entonces Yo 
mismo los recibiré” (BKIM).  

12:24 “No debes participar de ella (No la 
coman), debes derramarla en suelo como 
agua”. – Nuevamente, se refiere a la sangre. 
El Mandamiento añade una nota de urgencia 
y cuidado en el proceso de ejecución del 
animal, a tal grado que nos advierte sobre el 
momento de coagulación de la sangre. La 
misma debe ser derramada como lo indica el 
mandamiento. Si, aun habiéndola derramado 
no tenemos la seguridad de que ha salido por 
completo del animal, es necesario sumergirla 
durante media hora en un recipiente de agua 
con sal, para que todo coágulo sea disuelto y 
así pueda ser drenada. 

12:25 “No debes participar de ella, para 
que te vaya bien a ti y a tus descendientes 
por venir, porque estarás haciendo lo que 
es correcto a la vista de Yahweh”. – La 
prohibición en este versículo va seguida de 
una promesa: “Para que te vaya bien”. La 
misma frase aparece en relación con los 
siguientes mandamientos: honrar a los 
padres en Devarim (Deuteronomio) 5:16; la 
ejecución de un asesino: Devarim 
(Deuteronomio) 19:13; y el de no tomar de 
los pájaros la madre con los huevos o hijos: 



7 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

Devarim (Deuteronomio) 22:6-7. Se reitera 
el hecho de que la fórmula para el éxito está 
en el hacer lo que YHVH estableció en sus 
instrucciones como lo correcto. 

 

Tercera aliyá, 12:29 - 13:19 (18 V. 
Castellanas) 

12:29-30 “Cuando Yahweh tu Elohim haya 
cortado delante de ti a las naciones a las 
cuales vas a entrar para desposeer y las 
hayas desposeído y te hayas establecido 
en su tierra, ¡cuídate de ser seducido por 
sus costumbres después que hayan sido 
eliminadas delante de ti! No preguntes por 
sus deidades, diciendo: “¿Cómo servían 
esas naciones a sus deidades? Yo 
también voy a seguir esas prácticas.” – 
Los versículos en cuestión se suman a la 
gama de advertencias proferidas por Mosheh 
al pueblo de Israel, las cuales procuraban 
funcionar como señales previas a la entrada 
a la Tierra Prometida y mostrarles a lo que se 
iban a enfrentar. Averiguar sobre la forma de 
adoración idolátrica de los pueblos que allí 
vivían se convertiría en una trampa, la cual 
encanta y retiene o sujeta a la persona y por 
ello confunde al atraído hacia su seducción. 
No debemos subestimar su poder atrayente. 
Debemos asumir una actitud muy radical 
contra la seducción idolátrica, incluso en 
nuestras propias vidas. La gente hoy en día 
busca experiencias espirituales, milagros, 
señales y profecías. No les importa tanto si 
las fuentes de estas manifestaciones son 
afines con la Instrucción Divina o no. Les 
importa más la emoción que estas 
experiencias producen en sus almas y en sus 
cuerpos, que la revelación pura de la Palabra 
del Eterno. Yeshúa habló de estos 
movimientos para los últimos tiempos. Dijo 
que habría grandes señales y prodigios 
producidos por los falsos profetas, como está 
escrito en Matityah (Mateo) 24:4-5,11,24 
Yeshúa, les respondió: “Mirad que nadie os 
engañe. Porque vendrán muchos usurpando 
mi nombre y diciendo: ‘Yo soy el Mesías’, y 
engañarán a muchos”; “Surgirán muchos 
falsos profetas, que engañarán a muchos”; 
“Porque surgirán falsos Mesías y falsos 

profetas, que harán grandes señales y 
prodigios, capaces de engañar si fuera 
posible a los mismos escogidos” (BUDJ). La 
Toráh de Mosheh nos habla de cómo 
podemos saber y probar si los profetas son 
verdaderos o falsos. Si dicen que la Ley de 
Mosheh pasó a la historia, o que fue abolida 
por medio de “Jesucristo”; por muchos 
milagros que hagan, son falsos profetas.  

La regla que se tiene para medir a los profetas 
no se basa en si tienen o no poder. La medida 
se aplica según su mensaje, por su estilo de 
vida personal, si están de acuerdo con la 
Toráh de Mosheh, y con las enseñanzas de 
nuestro Maestro Yeshúa Ha’Mashíaj. “El que, 
habiéndolo conocido, enseña que Yeshúa no 
es el Mesías de Israel, es un falso profeta”, 
porque se ha apartado de la Toráh de Mosheh 
que escribe de Él en todas las páginas. La 
caricatura lamentable, que ha sido extendida 
por todo el mundo que presenta a “Jesús 
como el fundador de una nueva religión”, no 
tiene mucho en común con el verdadero 
Yeshúa Ha’Mashíaj.  

La Toráh de Mosheh, los Profetas, y los 
Escritos, que incluyen los Escritos 
Apostólicos, enseñan que:  

1. Yeshúa nunca enseñó a sus discípulos a 
apartarse de Mosheh o de las costumbres 
de Israel. 

2. Yeshúa nunca fundó una nueva religión ni 
instruyó a sus seguidores que lo hicieran. 

3. Yeshúa nunca mezcló sus enseñanzas o 
prácticas con elementos paganos.  

Por lo tanto, el cristianismo, que ha hecho 
todas estas cosas, no es un producto del 
Mesías de Israel ni de sus seguidores, sino el 
resultado de una gran apostasía, mencionada 
por los talmidim (discípulos) de Yeshúa en los 
Escritos Apostólicos: Kefá Bet (2 Pedro 2); 
Yahudah (Judas); Maaseh (Hechos 20:29-
30). Sí Yeshúa hubiera hecho alguna o varias 
de estas tres cosas, no sería el Mesías 
prometido a Israel, según las Escrituras 
Inspiradas. Es tiempo de denunciar la mentira 
que se ha divulgado acerca de nuestro 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

8 

Mesías Justo y Santo, para que el mundo 
iahudita y cristiano vea que Él es 
verdaderamente el que las Escrituras dicen 
que Es. Es tiempo de dejar de dibujar 
caricaturas del verdadero Mesías y mostrar 
su cara iahudita y su apego a la Toráh. Antes 
de ser entregado a la muerte, todos 
coincidían en que no había ningún delito en 
Él. No encontraron testigos que pudieran 
decir nada en contra de Él. Era imposible 
encontrar desobediencia a los Mandamientos 
en este hombre porque, no rompió con el 
Shabat, ni con ninguna instrucción, estatuto o 
precepto de la Toráh de YHVH escrita por 
Mosheh. 

13:4-5 “No sigas a nadie que no sea 
Yahweh tu Elohim y no reverencies a nadie 
sino a Él; observa sus mandamientos 
solamente y haz caso solamente a sus 
órdenes; no sirvas a nadie que no sea Él y 
aférrate a Él. En cuanto a ese profeta o 
intérprete de sueños, se le dará muerte; 
porque fomentó deslealtad a Yahweh tu 
Elohim, el que te libró de la tierra de 
Mitsráyim y que te redimió de la casa de 
esclavitud, para hacerte desviar de la 
senda que Yahweh tu Elohim te mandó 
seguir. Así eliminarás el mal de tu medio”. 
– El rechazo de YHVH por el culto celebrado 
a los falsos dioses, se manifiesta en la orden 
de destruir completamente cualquier ciudad 
israelita culpable de tal práctica. Según Su 
mandato, debían ser destruidos los falsos 
profetas como lo enseña el v.5, los propios 
familiares según vemos en el v.9, o los 
habitantes de las ciudades que incurrían en 
este pecado que intentaran arrastrar a los 
israelitas hacia la idolatría, como vemos en el 
v.12. 

13:11 “Así todo Yisrael oirá y temerá y 
tales maldades no se volverán a hacer en 
tu medio”. – La ejecución de la persona que 
hubiere cometido pecado de muerte, sirve 
entre otras cosas, para que el pueblo tema 
ante el pecado y se mantenga alejado de la 
idolatría. Según el Talmud: “Hay dos de los 
613 mandamientos que nunca se han 
aplicado en la historia: El mandamiento -No. 
443 que habla de incendiar a la ciudad de 
descarriados a la idolatría y eliminar a sus 

ciudadanos y el mandamiento No. 474 que 
habla de no construir la ciudad de los 
descarriados”, cf. Devarim (Deuteronomio) 
13:17 (V.16 Versión Castellana) ¿Será que 
se cumplirán estos dos mandamientos con la 
Segunda Venida del Mashíaj? Está escrito en 
Matityah (Mateo) 5:18 “En verdad les digo 
que mientras no pasen el cielo y la tierra, ni 
siquiera una yod ni una tilde pasará de la Torá 
hasta que todo se haya cumplido” (VIN). 
Estos Mandamientos también tendrán que 
cumplirse antes de la destrucción del cielo y 
la tierra. 

 

Cuarta aliyá, 14:1-21 

14:1-2 “Ustedes son hijos de Yahweh su 
Elohim. No deben herirse ni afeitarse el 
frente de su cabeza por los muertos. 
Porque tú eres un pueblo consagrado a 
Yahweh tu Elohim: YHWH tu Elohim te 
eligió de entre todos los pueblos de la 
tierra para ser su pueblo atesorado”. – 
Mosheh reitera en su discurso la razón por la 
cual cada individuo que camina en Toráh 
debe observar una serie de características 
particulares, con la intensión de distinguirse 
del resto del mundo. La afirmación “Ustedes 
son el pueblo de YAHVÉH” es producida con 
toda autoridad y fuerza derivada de su 
identidad como gestor del pueblo Santo. 
Luego inserta la prohibición de no proceder, 
ni siquiera en los momentos de mayor dolor 
como el período de luto, de forma similar a la 
de los que no son pueblo de YHVH. La 
declaración “No os sajaréis (no se herirán y 
rasurarán a sí mismos) por muerto”, se refiere 
a una práctica pagana que el pueblo 
encontraría entre los idólatras de Kenaan 
tanto en ocasiones ceremoniales de su culto 
como en los velorios y entierros, cf. Melakhim 
Álef (1 Reyes) 18:28. El profeta Irmeyah 
(Jeremías) hace alusión a esta práctica en los 
siguientes pasajes: Yirmeyah (Jeremías) 
16:6 y 41:5. Esta práctica consistía en 
hacerse incisiones espantosas en sus caras y 
otras partes de su cuerpo con las uñas o con 
instrumentos punzocortantes. El acto de 
raparse entre las cejas era otra costumbre 
pagana en honor a los muertos, cf. Vaikrá 



9 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

(Levítico) 19:27-28 y Vaikrá (Levítico) 21:5. 
Tales usanzas indecorosas y degradantes, 
denotan desconocimiento y falta de fe en el 
poder del Eterno, como bien declara Rab 
Shaúl en Tesaloniqim Álef (1 
Tesalonicenses) 4:13-14 “Ahora, hermanos, 
queremos que sepan la verdad sobre los que 
han muerto, de otra forma se pueden 
entristecer igual que la gente que no tiene 
nada en que poner su esperanza. Porque 
como nosotros creemos que Yeshúa murió y 
resucitó, también creemos que, de la misma 
forma, YAHWEH, por medio de Yeshúa, se 
llevará con Él a aquellos que han muerto” 
(BKIM). Estas actitudes habían de ser 
evitadas cuidadosamente por los israelitas, 
pues se consideraban detractoras del 
carácter que imprime la Toráh e 
incompatibles con la posición de los que son 
el pueblo de YHVH. 

14:8 “También el cerdo, porque aunque 
tiene verdaderas pezuñas, no rumia, es 
impuro para ustedes. No deben comer de 
su carne ni tocar sus cadáveres”. – 
Siguiendo el carácter retrospectivo en el 
discurso de Mosheh que conforma el Libro de 
Devarim (Deuteronomio), ahora hace 
énfasis en un punto distintivo que se refiere, 
en específico, a no caer en ninguna 
circunstancia, en la consideración de lo 
impuro (el cerdo) como una alternativa de 
consumo. Este es estimado como impuro por 
la ley de Mosheh según Vaikrá (Levítico) 
11:7 y Devarim (Deuteronomio) 14:8. Es 
clasificado por su comportamiento como un 
animal omnívoro, que consume basura y 
estiércol. Por lo que debemos saber que en 
los climas cálidos se afirma que la carne de 
cerdo es causante de enfermedades 
cutáneas, triquinosis, entre muchas otras, de 
las cuales el Eterno nos quiere proteger por 
medio de esta prohibición. “No comerás la 
carne de estos ni tocarás su cadáver”. Por 
esta cláusula el pueblo del Eterno debe 
considerar que la carne de cerdo es 
abominación a YHVH. Este animal simboliza 
la impureza y la villanía según leemos en 
Mishle (Proverbio) 11:22; Matityah (Mateo) 
7:6; Kefá Bet (2 Pedro) 2:22. 

14:10 “Pero no deben comer nada que no 
tenga aletas y escamas: es impuro para 
ustedes”. – Los animales marítimos o de río 
que no tienen aletas ni escamas son impuros 
para los hijos del Eterno y no para los demás. 
Esta escritura nos enseña que sólo para los 
hijos del Todopoderoso, para el pueblo de 
Israel, es prohibido el consumo de estos 
animales. Ahora, si una persona, de origen 
gentil, que se ha convertido al Poderoso de 
Israel por medio de Yeshúa Ha´Mashíaj, ya 
no está fuera de Israel, como dicen las 
Escrituras en Romiyim (Romanos) 11:17, 
24; Efesiyim (Efesios) 2:11-19; Efesiyim 
(Efesios) 3:1-7; entonces estos 
Mandamientos le aplican, porque ha sido 
apartado de los demás pueblos para ser 
diferente. Esa diferencia se notará aun en su 
manera de comer. Estos mandamientos son 
para los que somos Pueblo Santo: Kefá Álef 
(1 Pedro) 2:9. Todos los que somos hijos de 
YHVH tenemos la obligación de seguir estas 
reglas de santidad. Sin embargo, a los que no 
son pueblo, no se les puede obligar a cumplir 
estos mandamientos. 

14:21 “No deben comer nada que haya 
muerto de muerte natural; dáselo al 
extranjero que haya en tu comunidad para 
que coma, o puedes vendérselo a un 
forastero. Porque tú eres un pueblo 
consagrado a Yahweh tu Elohim. No debes 
hervir un cabrito en la leche de su madre”. 
– Como podemos apreciar en este pasaje se 
reitera el hecho de que está prohibido el 
consumo de lo mortecino, es decir, el animal 
muerto naturalmente. La razón está dada por 
el hecho de que no ha sido desangrado, como 
fue establecido. Aun así, se permite venderlo 
o darlo a comer al extranjero. Se establece 
una excepción en el caso de un extranjero 
gentil que reside en Israel y que ha aceptado 
no hacer idolatría. Este puede comer 
animales puros no degollados según la Halajá. 
En el caso de los convertidos a la fe en 
Yeshúa Ha’Mashíaj no ocurre así, ya no son 
extranjeros ni advenedizos, como lo declaró 
Rab Shaúl en su carta a los Efesiyim 
(Efesios) 2:19, “Por lo tanto, ustedes ya no 
son extranjeros ni forasteros, sino 
conciudadanos de los consagrados y 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

10 

miembros de la familia de Yahweh.” (VIN). 
Las normas de santidad de la Toráh también 
aplican sobre ellos en su totalidad.  

 

Quinta aliyá, 14:22-29 

14:22 “Debes apartar cada año una décima 
parte de todo el producto de tu siembra 
que se trae del campo”. – Esto se refiere al 
Primer Diezmo, en hebreo “Maaser Rishon”, 
que se entrega a los levitas que lo pueden 
comer en cualquier lugar, como vimos en 
Bemidbar (Números) 18:26. 

14:23 “Debes consumir los diezmos de tu 
grano nuevo y de tu vino y tu aceite, y de 
las primicias de tus manadas y rebaños, 
en presencia de Yahweh tu Elohim, en el 
lugar donde Él escoja establecer Su 
Nombre, para que aprendas a reverenciar 
a Yahweh tu Elohim siempre”. – Aquí se 
habla del Segundo Diezmo, en hebreo 
“Maaser Sheni”, que se come en 
Ierushaláim durante los años primero, 
segundo, cuarto y quinto del ciclo de siete 
años. 

14:26 “Y gasta el dinero en todo lo que 
desees, ganado, ovejas, vino, u otra 
bebida embriagante, o cualquier cosa que 
desees. Y debes festejar allá, en presencia 
de Yahweh tu Elohim y regocijarte con tu 
familia”. – La Toráh no prohíbe tomar 
bebidas alcohólicas. Este texto menciona dos 
tipos de bebidas alcohólicas. Primero el vino, 
en hebreo “yayin” (יִן  del Strong #3196, que (יָָ֫
viene de una raíz que significa “fermentar”; 
por lo tanto, no puede referirse al jugo de uva 
sin alcohol que en hebreo se llama “tirosh” 
 ,del Strong #8492 que significa vino (תִירוֹש )
mosto, necesario, jugo de uva fresca, vino 
fermentado. Luego está la palabra traducida 
en RVR60 y LBLA como “sidra”, que es la 
palabra hebrea “shejar” (כָר  del Strong (שֵׁ
#7941 que significa: “bebida embriagante”, 
“licor”. Estas bebidas están permitidas ingerir 
en la ciudad más santa delante del Eterno 
juntamente con la comida, con el fin de 
alegrarse delante de YHVH. Sin embargo, las 
Escrituras prohíben embriagarse. Una buena 
regla para una persona adulta es no tomar 

más de un vaso de vino de 12 grados de 
alcohol o dos vasos de 6 grados. Pero si 
alguien es afectado con menos cantidad, 
debe ser más cuidadoso. Al hacer un estudio 
minucioso del tema, se puede identificar que 
el límite de las Escrituras no es la total 
abstención del alcohol, sino el abuso de este. 
Esto lo aprendemos de los siguientes textos: 
Vaikrá (Levítico) 10:9; Devarim 
(Deuteronomio) 14:26; 21:20; Tehilim 
(Salmo) 104:15; Mishle (Proverbio) 20:1; 
21:17; 23:20, 29:35; 31:4,6; Yeshayah 
(Isaías) 5:11; 28:7; Yirmeyah (Jeremías) 
35; Daniyel (Daniel) 5:21; Hoshea (Oseas) 
4:11; Yohanán (Juan) 2:10; Efesiyim 
(Efesios) 5:18; 1 Timoteo 3:3,8; 5:23; Tito 
1:7; 2:3. 

14:28-29 “Cada tercer año debes sacar 
todo el diezmo de tu producto de ese año, 
pero déjalo dentro de tus asentamientos. 
Entonces el lewita, que no tiene porción 
hereditaria como tienes tú, y el extranjero, 
el huérfano y la viuda en tus 
asentamientos vendrán y comerán hasta 
saciarse, para que Yahweh tu Elohim te 
bendiga en todas las empresas que 
inicies”. – En esta porción se recuerda que, 
a través del relato de la Toráh, los intereses 
de los pobres y necesitados están vinculados 
a los intereses del Eterno. La razón para 
cuidar de los menos privilegiados era que el 
Todopoderoso impartiría Su bendición al que 
cumple con el mandamiento de dar tsedakáh 
(ofrenda), como nos enseña Tehilim (Salmo) 
112:9 “Reparte libremente a los pobres; su 
benevolencia dura para siempre; levantará su 
frente con honor.” (VIN). Lo que nos lleva a 
asumir la verdad escritural que cuando una 
persona da tsedakáh (ofrenda) en este 
mundo, invierte en un lugar para sí en el 
Mundo por Venir (Ha-olám ha-bá). El texto 
alude a la ordenanza de separar el Maaser 
Rishon, el cual es entregado al levita; con lo 
que el levita separaba la parte llamada 
Terumáh Maaser y se la entregaba al kohen 
(como aprendimos en Bemidbar (Números) 
18:26.) Luego de esto, se separaba el Maaser 
Sheni y es llevado a Ierushaláim para ser 
ingerido allí; esto se realizaba el primero, 
segundo y cuarto y quinto años del ciclo 



11 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

agrícola de siete años, según Devarim 
(Deuteronomio) 14:22-26. En el tercero y 
sexto años, en lugar del Maaser Sheni se 
separa el Maaser Aní, el cual es entregado a 
los pobres como nos muestra esta porción: 
Devarim (Deuteronomio) 14:28-29. En los 
tiempos que corren, en la dispersión y bajo el 
sacerdocio según el orden de Malki-Tsédek, 
el mandamiento de diezmar y ofrendar se 
mantienen vigentes con respaldo del Eterno, 
solo en los ministerios que guardan Toráh. 
Ivrim (Hebreos) 7:21 Pero Yeshúa se 
convirtió en Kohen Gadol por el juramento 
que YAHWEH juró cuando le dijo: "YAHWEH 
ha jurado y no cambiará de parecer: Tú eres 
kohen para siempre” (BKIM).  

 

Sexta aliyá, 15:1-18 

15:1 “Cada séptimo año debes practicar el 
perdón de deudas.” – Este es el año de la 
remisión. Es decir, donde se perdonaban las 
deudas y se liberaba a los esclavos que 
estaban en esa condición debido a deudas 
propias o de su familia que los obligaba a 
trabajar para pagarlas. Esto nos enseña que 
YHVH siempre nos da un nuevo comienzo, 
una nueva oportunidad. 

15:4-5 “No debe haber necesitado entre 
ustedes, ya que Yahweh tu Elohim te 
bendecirá en la tierra que Yahweh tu 
Elohim te está dando como porción 
hereditaria, si le haces caso a Yahweh tu 
Elohim y te ocupas de guardar toda esta 
Torah que te mando hoy”. – El secreto de la 
prosperidad está íntimamente ligado a la 
obediencia. Dicho de otra manera: la 
prosperidad es el resultado directo de la 
obediencia a YHVH y su Toráh.  

15:7-8 “Sin embargo, si hay una persona 
necesitada entre ustedes, uno de tus 
parientes en cualquiera de tus 
asentamientos en la tierra que Yahweh tu 
Elohim te está dando, no endurezcas tu 
corazón ni cierres tu mano contra tu 
pariente necesitado. Más bien, debes abrir 
tu mano y prestarle lo suficiente para 
cualquier necesidad”. – Aquí se refiere a 
personas que no le es posible auto 

sustentarse. Es decir, las viudas, los 
huérfanos, personas con discapacidad. Esto 
concuerda con lo dicho por Yaaqov 
(Santiago) 1:27 “La religión pura y sin 
mancha delante del Elohim y Padre es ésta: 
Velar por los huérfanos y las viudas en su 
aflicción, y guardarse sin mancha del mundo” 
(VIN).  

 

Séptima aliyá, 15:19 - 16:17 

15:19-23 “Consagrarás a Yahweh tu 
Elohim todo primogénito macho en tu 
manada y en tu rebaño: no debes poner a 
trabajar al primogénito de tu toro ni 
trasquilar al primogénito de tus ovejas. Tú 
y tu familia deben comerlo cada año 
delante de Yahweh tu Elohim en el lugar 
que Yahweh escoja. Pero si tiene un 
defecto serio, no debes sacrificarlo para 
Yahweh tu Elohim. Cómelo en tus 
asentamientos; la persona impura lo 
mismo que la pura [pueden comer de él], 
como de la gacela y el ciervo. Solamente 
no debes participar de su sangre; debes 
derramarla en el suelo como agua”. – Los 
primogénitos de los rebaños y de los ganados 
no pueden ser aprovechados para otra cosa 
que, comida para la familia de un kohen en el 
templo, o en las ciudades en el caso de que 
tuvieran algún defecto, según lo escrito en 
Bemidbar (Números) 18:8-19 “Deberes y 
derechos levíticos”. La única condición era 
que la persona que sacrificaba el animal para 
comer en su casa tenía que observar la ley 
acerca de la sangre (como lo estudiamos en 
Devarim (Deuteronomio) 12:16. Este 
sacrificio hacía posible que las personas 
ceremonialmente impuras, podían comer de 
la carne del animal. El propósito de esta ley 
estaba dirigido a enseñar continuamente al 
pueblo de Israel a reconocer la necesidad de 
dedicar los primogénitos al Eterno, como 
confesión permanente de que todas las 
criaturas pertenecen a Él y solo a Él: Tehilim 
(Salmo) 24:1 “Canto de David en el primer 
día de la semana: “La tierra es de YAHWEH, 
con todo lo que hay en ella, el mundo y los 
que en él habitan” (BKIM). 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

12 

Nota curiosa: Hoy en día en Israel, dado que 
no hay Templo, los primogénitos de estos 
animales son marcados y dejados junto con 
el resto de los rebaños y ganados hasta su 
muerte natural, y por lo que no se extrae 
ningún beneficio de ellos, con el fin de cumplir 
con lo declarado en los versículos en cuestión. 

16:1 “Observa el novilunio de Aviv y haz el 
Pésaj para Yahweh tu Elohim, porque fue 
en el mes de Aviv, de noche, que Yahweh 
tu Elohim te libertó de Mitsráyim”. – En tres 
ocasiones la Toráh menciona las Fiestas 
Sagradas del Eterno: En Vaikrá (Levítico) 23, 
para citarlas en el orden correcto del anuario; 
en Bemidbar (Números) 28, para enseñar 
los sacrificios que hay que ofrecer y en 
Devarim (Deuteronomio) 16, para resaltar el 
deber de Israel para hacer peregrinajes a 
Ierushaláim. “Los sacó de la tierra de 
Mitsráyim en la noche”, esta afirmación 
aparentemente está en desacuerdo con la 
prohibición presentada en Shemot (Éxodo) 
12:22, como también con el hecho 
comprobado de que su partida se hizo en la 
mañana, como muestra Shemot (Éxodo) 
13:3 y Bemidbar (Números) 33:3; pero 
fácilmente pueden conciliarse estas dos 
cosas. El permiso del Paroh, fue el primer 
paso en la emancipación y conseguido en la 
noche, y a este hecho se refiere esta 
expresión, “se comenzaron los preparativos 
para la partida y se tuvo la reunión en 
Ramesés", y la marcha se emprendió en la 
mañana.  

16:2 “Debes inmolar el Pésaj para Yahweh 
tu Elohim del rebaño y de la manada, en el 
lugar donde Yahweh escoja establecer Su 
Nombre”. – Esta ordenanza se establece en 
esta porción aludiendo a que era para 
llevarse a cabo en el Templo. Sin embargo, 
antes de que hubiera Templo se celebró 
Pésaj: Shemot (Éxodo) 13:3 y Bemidbar 
(Números) 33:3. Ahora no hay Templo, pero 
guardar Pésaj es una ordenanza perpetua. 
Algunos quieren justificar su desobediencia 
argumentando que no se debe cumplir 
porque no hay Templo. Estos, sin lugar a 
duda, aprecian más el obedecer a las 
instituciones, concilios y denominaciones que 
a los Mandamientos del Eterno. 

16:7 “Lo cocerás y lo comerás en el lugar 
que Yahweh tu Elohim escoja; y por la 
mañana puedes emprender tu viaje de 
regreso a casa”. – Enseña Rashí: “La frase, 
‘en la mañana’ se refiere a la mañana del 
segundo día de la fiesta, es decir la mañana 
del 16 de Nisán. Durante el Shabat de la fiesta, 
el 15 de Nisán, está prohibido salir fuera de 
los límites de la ciudad. Además, los varones 
tenían que estar presentes en el Templo 
durante la ofrenda de ascensión de la Fiesta 
en la mañana del 15 de Nisán”. 

16:9 “Contarás siete semanas cuando 
comience la cosecha del grano”. – La 
celebración de Shavuot o Fiesta de las 
Semanas, se encuentra estrechamente 
vinculada con la de Pésáj, la cual es 
considerada como la conclusión de Pésáj. La 
celebración de Pésáj y la de los Panes sin 
Levadura se hace en recuerdo de la libertad 
de la muerte de los primogénitos y de la 
esclavitud vivida en Mitsráyim. Esa libertad no 
es perfeccionada hasta que la Toráh es 
entregada en Sinaí, lo cual se celebra en 
Shavuot. La libertad no es completa sin la 
Toráh que fue dada siete semanas más tarde. 
Esto nos enseña que la libertad, que muchos 
creyentes en el Mesías de Israel dicen tener, 
no es completa, tampoco se llega a disfrutar 
a plenitud, ni se traduce en santidad, si no se 
obedece la Toráh que el mismo Yeshúa 
cumplió y estipuló que fuese cumplida por 
todos sus seguidores. Rab Shaúl lo enseña a 
los de Tesalónica en Tesaloniqim Álef (1 
Tesalonicenses) 2:14a “Pues, hermanos, 
ustedes vinieron a ser imitadores de las 
Asambleas de YAHWEH que están en 
Yahudáh y están unidas con el Mashíaj 
Yeshúa” (BKIM); Ivrim (Hebreos) 6:12 “que 
no sean perezosos, sino imitadores de los 
que por la fe y la paciencia heredan las 
promesas.” (VIN) 

16:11 “Te gozarás delante de Yahweh tu 
Elohim con tu hijo y tu hija, tu esclavo y tu 
esclava, el lewita que haya en tus 
comunidades y el extranjero, el huérfano y 
la viuda que estén en tu medio, en el lugar 
donde Yahweh tu Elohim elija establecer 
Su Nombre”. – Tenga presente que no existe 
mandamiento alguno que ordene el estar 



13 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

gozoso durante Pésáj. Esto se establece para 
Shavuot y para Sukot. Este hecho nos 
muestra, que la alegría por la libertad no es 
cumplida hasta que hayamos recibido las 
normas declaradas por YHVH, por medio de 
las cuales el hombre es verdaderamente libre 
para saber lo que está permitido y lo que está 
prohibido. Esos límites producen libertad 
porque así sabemos en qué área nos 
podemos mover sin peligro, como está escrito 
en Yaaqov (Santiago) 1:25 “Pero la persona 
que mira atentamente la Toráh perfecta, la 
que da libertad, y continúa volviéndose, no en 
un oidor olvidadizo, sino en un hacedor de las 
obras requeridas por ella, entonces será 
bendito en lo que hace” (BKIM). Yaaqov 
(Santiago) 2:12 “Permanezcan hablando y 
actuando como personas que serán juzgadas 
por una Toráh que da libertad” (BKIM). 

16:14 “Te gozarás en tu festividad, con tu 
hijo y tu hija, tu siervo y tu sierva, el lewita, 
el extranjero, el huérfano y la viuda que 
estén en tus comunidades”. – Pésáj es para 
los que por el cumplimiento pleno de la Toráh, 
actúan como el Israel de YHVH. Sukot es 
para todo el mundo, también para las 
naciones fuera de Israel. Por eso, durante el 
reinado mesiánico, todas las naciones de la 
tierra estarán obligadas a subir a Ierushaláim 
para celebrar Sukot una vez al año, como 
está escrito por el profeta Zekharyah 
(Zacarías) 14:16-19 “Finalmente, todos los 
que queden de todas las naciones que 
vinieron a atacar a Yerushaláyim subirán 
todos los años a adorar al Rey, YAHWEH-
Elohim Tzevaot, y a guardar la Festividad de 
Sukot, si alguna de las familias de la tierra no 
sube a Yerushaláyim a adorar al Rey, 
YAHWEH-Elohim Ha´Elyón, aun éstas, serán 
añadidas a las otras. Si la familia de Mitsráyim 
no sube, si rehúsan venir, sobre ellos será el 
derribamiento con el que YAHWEH golpeará 
a las naciones; cualquiera de ellas que no 
suba a guardar la Festividad de Sukot. Este 
será el pecado de Mitsráyim y el pecado de 
todas las naciones que no suban a guardar la 
Festividad de Sukot” (BKIM). También dice en 
Hitgalut (Apocalipsis) 15:4 “YAHWEH, 
¿quién no temerá y glorificará Tu Nombre? 
Porque sólo Tú eres Kadosh. Todas las 

naciones vendrán y adorarán delante de ti, 
porque tus obras justas han sido reveladas” 
(BKIM). 

16:15 “Harás una fiesta para YHWH tu 
Elohim por siete días, en el lugar que 
escoja YHWH; porque YHWH tu Elohim 
bendecirá todas tus cosechas y todas tus 
empresas y estarás completamente 
alegre”. – Debemos tener presente el empleo 
que en este pasaje se le da a la palabra 
hebrea fiesta “jag” ( חָג), que se deriva de una 
raíz que significa “moverse en círculo”. Esto 
habla de las danzas alegres que se hacen en 
las fiestas hebreas.  

En la celebración de Sukot hay muchísima 
alegría y el motivo es, según este texto, por la 
bendición material que el Eterno ha dado 
durante las cosechas del verano. Esto 
también nos enseña acerca de la gran alegría 
que habrá durante la celebración milenaria de 
Sukot por todas aquellas personas que se 
habrán cosechado para el Reino de los cielos 
de todas las naciones de la tierra, lo que será 
motivo de exaltación al Eterno con corazón 
ardiente y elevado grito de júbilo. Es curioso 
observar que, según la tradición, no se 
permitía que se celebraran casamientos 
durante estas grandes fiestas, para que no se 
mezclasen los regocijos personales o 
privados con las demostraciones de alegría 
expresada hacia el Eterno. De esta forma 
nada competiría con la alegría de sus 
bondades. 

16:17 “Sino que cada cual traerá una 
dádiva, según la bendición que le haya 
otorgado YHWH tu Elohim”. – Todo varón 
estaba obligado a llevar sacrificios al Templo 
el primer día de cada fiesta. Lo que se traduce 
hoy en que nadie puede presentarse a 
participar en alguna festividad del Eterno con 
las manos vacías. La alegría no puede ser 
completa sin una ofrenda que materializa este 
sentimiento, como está escrito en Maaseh 
(Hechos) 20:35b “Más dichoso es dar que 
recibir” (VIN).  

 

 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

14 

Mashíaj en esta parashá  

11:28 “Y la maldición, si no escuchan a los 
mitzvot de YAHWEH su Elohim, sino que 
se vuelven a un lado del camino que yo les 
ordeno hoy y siguen otros dioses que 
ustedes no han conocido”. – Yeshúa dijo: 
“Yo soy el camino”, en Yohanán (Juan) 14:6. 
Así que, el camino del cual Mosheh está 
hablando no es solamente la obediencia a los 
mandamientos, sino tener el carácter, la vida 
y la conducta del Mesías Yeshúa. 

12:23 “Sólo tengan cuidado de no comer la 
sangre, porque la sangre es la vida, y 
ustedes no comerán la sangre con la 
carne”. – Está prohibido comer la sangre de 
los animales, porque la vida está en la sangre. 
Sin embargo, tendrá la Vida Eterna todo 
aquel que recibe la sangre del Mesías 
Yeshúa, que es su vida, lo cual tiene que ver 
con el resultado de Su sacrificio en el madero, 
y también con la vida espiritual de la Toráh, 
porque Yeshúa es la Toráh Viviente. 

15:2 “Así es como la shemita será hecha: 
Todo acreedor desistirá de lo que ha 
prestado a su hermano miembro de la 
congregación, él no forzará a su prójimo o 
a su pariente que lo pague, porque el 
tiempo de remisión de YAHWEH ha sido 
proclamado”. – En el séptimo año el pobre 
es liberado de toda deuda e incluso de toda 
esclavitud. De la misma manera cuando 
vuelva el Mesías Yeshúa para el séptimo 
milenio desde Adam, todos los que hemos 
puesto la esperanza en Él, experimentaremos 
la plena libertad de las deudas causadas por 
todos nuestros pecados y la libertad eterna de 
la esclavitud del pecado y de la muerte. 

15:19,21 “Todo primogénito… 
consagrarás al Eterno… lo comerás”. – 
Yeshúa fue el primogénito hijo de Miriam, su 
madre, y por eso fue consagrado al Eterno. 
Fue destinado para ser “comido” por todos 
sus seguidores para que su vida fuera parte 
de todos nosotros. De esto habló Shaúl en 
Qorintiyim Álef (1 Corintios) 11:24 “Y 
después de dar gracias, lo partió y dijo: “Esto 
representa mi cuerpo en favor de ustedes. 
Hagan esto en memoria mía” (VIN). 

16:2 “Ustedes sacrificarán la ofrenda de 
Pésaj del rebaño y la manada a YAHWEH 
su Elohim en el lugar que El escoja para 
que Su Nombre habite”. – Yeshúa es el 
Cordero de Elohim, según enseña el Talmid 
Yohanán (Juan) 1:29, 36 “Al día siguiente 
Yojanán vio a Yeshúa viniendo hacia él, y dijo: 
"¡Miren, el cordero de Elohim! ¡El que está 
quitando el pecado del mundo!”; “Cuando vio 
a Yeshúa pasar por allí dijo: “"¡Miren, el 
Cordero de YAHWEH!” (BKIM). Por eso tuvo 
que ser sacrificado en Ierushaláim, el lugar 
escogido por el Eterno. 

16:4 “Ninguna levadura será vista con 
ustedes en ningún sitio de su territorio por 
siete días. Nada de la carne de su sacrificio 
del anochecer del primer día quedará toda 
la noche hasta la mañana”. – Al momento 
de la llegada de la noche ya estaba muerto el 
Cordero y los hijos de Israel se reunían para 
comerlo en Pésáj. No podían dejar nada para 
la mañana siguiente. Yeshúa tuvo que morir 
a la misma hora que el Sacrificio del Cordero 
Pascual. Esto nos enseña que tenemos que 
apropiarnos de toda lo que nos da la muerte 
de Yeshúa y saciarnos de sus consecuencias, 
como está escrito en Yohanán (Juan) 6:54-
57,63 “El que come mi carne y bebe mi 
sangre, tiene vida eterna, y yo lo resucitaré en 
el día final. Porque mi carne es verdadera 
comida, y mi sangre es verdadera bebida. El 
que come mi carne y bebe mi sangre, 
permanece en mí y yo en él. Como el Padre 
que vive me envió, y yo vivo por el Padre, 
asimismo el que me come, él también vivirá 
por mí”; “El espíritu es el que da vida, la carne 
no se aprovecha para nada. Las palabras que 
Yo les he hablado son espíritu y son vida” 
(VIN). 

16:9 “Contarán siete semanas; 
comenzarán a contar desde el primer 
momento que pongan la hoz al grano en 
pie”. – Llegó el día de la Resurrección, 
simbolizado por la primera cosecha de 
cebada que se presentaba en el Templo, el 
día después del Shabat después de Pésáj. Y 
así hay nueva vida para el hombre. Todos los 
que somos del Mesías Yeshúa ya hemos sido 
partícipes de los beneficios de Su sacrificio en 
el madero cuando murió y resucitó. Sin 



15 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

embargo, en su Segunda Venida vamos a 
poder apropiarnos plenamente de los 
resultados extraordinarios de esta obra 
maravillosa de redención. 

16:9 “Siete semanas”. – Hubo siete 
semanas desde la salida de Mitsráyim hasta 
la entrega de la Toráh en el Sinaí. De la 
misma manera, entre la salida del Huerto del 
Edén, de los primeros hombres, hasta el 
retorno a los cielos nuevos y la tierra nueva, 
habrá ‘siete mil años’, mil años por semana. 
Ahora han pasado casi 6000 años desde 
Adam y Javah. Luego habrá 1000 años de 
Shabat antes de que pasen los cielos y la 
tierra, según Hitgalut (Revelación) 20-21 “El 
reinado de mil años” y “La ciudad que baja de 
los shamayim” 

¡Baruj Ha´Shem! 

 

Esta Parashá presenta los mandamientos 
436 – 490 de los 613: 

436. Precepto de destruir un ídolo y a aquel 
que lo sirva, Devarim (Deuteronomio) 12:2 

437. Precepto de traer una ofrenda obligatoria 
o una voluntaria en la primera festividad que 
se le presente a la persona, Devarim 
(Deuteronomio) 12:5-6 

438. Precepto de ofrecer todas las ofrendas 
en el Santuario y no fuera de él, Devarim 
(Deuteronomio) 12:14 

439. Precepto de redimir animales 
consagrados que han sufrido algún defecto, 
Devarim (Deuteronomio) 12:15 

440. Precepto de degollar a los animales, 
Devarim (Deuteronomio) 12:21 

441. Precepto de llevar las ofrendas al 
Templo desde fuera de la Tierra de Israel, 
Devarim (Deuteronomio) 12:26 

442. Precepto de examinar exhaustivamente 
a los testigos, Devarim (Deuteronomio) 13:15 

443. Precepto de quemar una ciudad que 
hace idolatría, Devarim (Deuteronomio) 13:17 

444. Precepto de examinar un ave para que 
pueda ser ingerida, Devarim (Deuteronomio) 
14:11 

445. Precepto de dar el segundo diezmo 
(Maaser Sheni), Devarim (Deuteronomio) 
14:22 

446. Precepto de dar el diezmo al pobre en 
lugar del segundo diezmo en el tercer año, 
Devarim (Deuteronomio) 14:28 

447. Precepto de presionar a un gentil para 
que pague su deuda, Devarim 
(Deuteronomio) 15:3 

448. Precepto de perdonar una deuda cuando 
llega el séptimo año (Shemitá), Devarim 
(Deuteronomio) 15:3 

449. Precepto de dar caridad (tsedakáh), 
Devarim (Deuteronomio) 15:8 

450. Precepto de dar una gratificación a un 
esclavo judío cuando se lo deja libre, Devarim 
(Deuteronomio) 15:14 

451. Precepto de alegrarse en las 
festividades, Devarim (Deuteronomio) 16:14 

452. Precepto de presentarse en el Santuario 
en las festividades, Devarim (Deuteronomio) 
16:16 

453. Prohibición de borrar libros sagrados o el 
Nombre de Elohim, así como de destruir 
recintos sagrados, Devarim (Deuteronomio) 
12:4 

454. Prohibición de ofrecer ofrendas fuera del 
Santuario, Devarim (Deuteronomio) 12:13 

455. Prohibición de comer del segundo 
diezmo (Maaser Sheni) de grano fuera de 
Yerushaláyim, Devarim (Deuteronomio) 
12:17 

456. Prohibición de beber del segundo 
diezmo de vino fuera de Yerushaláyim, 
Devarim (Deuteronomio) 12:17 

457. Prohibición de consumir del segundo 
diezmo de aceite fuera de Yerushaláyim, 
Devarim (Deuteronomio) 12:17 

458. Prohibición de comer un animal 
primerizo, que no tiene defecto, fuera de la 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

16 

ciudad de Yerushaláyim, Devarim 
(Deuteronomio) 12:17 

459. Prohibición de comer una ofrenda de 
pecado (jatat) o una ofrenda de culpa 
(asham) fuera del Templo, Devarim 
(Deuteronomio) 12:17 

460. Prohibición de comer la carne de una 
ofrenda de ascensión (oláh), Devarim 
(Deuteronomio) 12:17 

461. Prohibición de comer de la carne de una 
ofrenda de menor grado de santidad 
(Kodashim Kalim) antes de que su sangre sea 
rociada, Devarim (Deuteronomio) 12:17 

462. Prohibición para los kohanim de comer 
de las primicias (Bikurim) antes de colocarlas 
en el Atrio del Santuario (azara), Devarim 
(Deuteronomio) 12:17 

463. Prohibición de abandonar a los leviim al 
no darles ofrendas, Devarim (Deuteronomio) 
12:19 

464. Prohibición de comer un miembro de un 
animal vivo, Devarim (Deuteronomio) 12:23 

465. Prohibición de añadir a los preceptos de 
la Toráh, Devarim (Deuteronomio) 12:32 (heb. 
13:1) 

466. Prohibición de reducir de los preceptos 
de la Toráh, Devarim (Deuteronomio) 13:1 

467. Prohibición de escuchar a alguien que 
profetiza en nombre de la idolatría, Devarim 
(Deuteronomio) 13:4 

468. Prohibición de amar a una persona que 
incite a la idolatría, Devarim (Deuteronomio) 
13:9 

469. Prohibición de no odiar a una persona 
que incite a la idolatría, Devarim 
(Deuteronomio) 13:9 

470. Prohibición de rescatar a una persona 
que incite a la idolatría, Devarim 
(Deuteronomio) 13:9 

471. Prohibición para una persona incitada a 
la idolatría de hablar en favor de una persona 
que incita a la idolatría, Devarim 
(Deuteronomio) 13:9 

472. Prohibición para una persona incitada a 
la idolatría de no hablar en contra de una 
persona que incita a la idolatría, Devarim 
(Deuteronomio) 13:9 

473. Prohibición de incitar a alguien a la 
idolatría, Devarim (Deuteronomio) 13:12 

474. Prohibición de reconstruir una ciudad 
que ha hecho idolatría, Devarim 
(Deuteronomio) 13:17 

475. Prohibición de beneficiarse de la riqueza 
de una ciudad que ha hecho idolatría, 
Devarim (Deuteronomio) 13:18 

476. Prohibición de hacerse cortes como lo 
hace un idólatra, Devarim (Deuteronomio) 
14:1 

477. Prohibición de arrancarse los cabellos 
en señal de duelo, Devarim (Deuteronomio) 
14:1 

478. Prohibición de comer de las ofrendas de 
animales descalificados, Devarim 
(Deuteronomio) 14:3 

479. Prohibición de comer saltamontes no 
kasher o cualquier insecto alado, Devarim 
(Deuteronomio) 14:19 

480. Prohibición de comer de cualquier 
animal que murió por sí mismo, Devarim 
(Deuteronomio) 14:21 

481. Prohibición de pedir el pago de un 
préstamo cuando llegó el séptimo año 
(shemitá) , Devarim (Deuteronomio) 15:3 

482. Prohibición de abstenerse de dar a un 
pobre lo que necesita, Devarim 
(Deuteronomio) 15:7 

483. Prohibición de abstenerse de prestar 
dinero debido al séptimo año (Shemitá), 
Devarim (Deuteronomio) 15:9 

484. Prohibición de dejar libre a un siervo 
judío con las manos vacías, Devarim 
(Deuteronomio) 15:14 

485. Prohibición de hacer trabajar a animales 
consagrados, Devarim (Deuteronomio) 15:19 

486. Prohibición de trasquilar animales 
consagrados, Devarim (Deuteronomio) 15:19 



17 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

Ingresa a nuestro canal de 
Telegram (escanea el código 

QR) 

  

487. Prohibición de comer sustancias 
leudadas (jamets) después del mediodía de la 
víspera de Pésaj, Devarim (Deuteronomio) 
16:3 

488. Prohibición de dejar sobrantes de la 
ofrenda festiva (jaguigá) de Pésáj hasta el 
tercer día, Devarim (Deuteronomio) 16:4 

489. Prohibición de ofrecer la ofrenda de 
Pésaj en un altar propio, Devarim 
(Deuteronomio) 16:5 

490. Prohibición de ir a Yerushalayim en una 
festividad sin llevar una ofrenda animal, 
Devarim (Deuteronomio) 16:16 

_______________ 
 
Fin de la Parashá. 
 
Nuestros comentarios obedecen a la doctrina 
establecida en EMC SHALOM 
INTERNACIONAL como Ministerio de 
Raíces Hebreas y son pilares que 
defendemos y exponemos en la predicación 
del Único Evangelio que los primeros 
emisarios (shlijim-apóstoles) pregonaron 
con un solo propósito: Restaurar el Reino de 
Israel. Maaseh (Hechos) 1:6 y dirigido a los 
destinatarios establecidos en Iaakov 
(Santiago) 1:1 y Kefá Álef (1 Pedro) 1:1 “LA 
CASA PERDIDA DE ISRAEL”. 
 
El mismo Rab Shaúl (Shaliaj Pablo) emisario 
por excelencia para todos los gentiles, sabía 
de antemano que su foco de alcance era 
solamente las doce tribus dispersas 
llamadas “Ovejas perdidas de la casa de 
Israel” [Melo Ha Goyim]: Los justos de las 
naciones”, Maaseh (Hechos) 26:7. Es el 
cumplimiento de esta misma promesa que 
nuestras doce tribus esperan obtener, 
resueltamente haciendo sus actos de 
adoración noche y día; a pesar de esto, ¡es 
en relación con esta esperanza, su Majestad, 
que hoy soy acusado por los judíos! 
 
Este documento es comentado 
semanalmente en vivo y en directo en 

nuestras clases por internet, cada Shabat de 
9:00 a.m. a 12:30 p.m. (Horario Este de EU) 
a través de www.zoom.com y el ID para 
ingresar al canal de EMC SHALOM 
INTERNACIONAL es: ID 4637031177  
 
Nuestro único deseo a través de este material 
es que tú y los tuyos sean más que 
bendecidos por un entendimiento superior de 
las Escrituras; moviéndonos del mensaje 
subjetivo de hoy y casi místico, a lo objetivo 
del mensaje, con una mayor certeza 
idiomática y envuelto en su ambiente cultural 
respectivo, dándonos así la mayor solidez 
interpretativa de los textos. 
 
Todos los creyentes en el Elohim de la Biblia 
tienen un común denominador y un solo 
deseo, el cual es establecer un 
“avivamiento” tan poderoso que traiga la 
presencia de El Rey de reyes y establezca su 
Reino de una vez y para siempre; pero lo 
único que traerá esto a la congregación de los 
santos de Israel es “LA HISTORIA BÍBLICA”, 
el volver al fundamento y a la forma inicial de 
la FE HEBREA.  
 
Este documento, así como la clase de Toráh 
de cada Shabat, están orientadas hacia el 
conocimiento de la historia espiritual de un 
pueblo: “ISRAEL”; así como a vivir con el 
entendimiento de que somos la continuación 
y conclusión de esta hermosa historia de 
amor.  
 
Estamos muy agradecidos por sus aportes a 
nuestro ministerio. Nos está permitiendo ir 
con mayor excelencia. 
https://www.PayPal.me/emcshalom  

¡SHALOM LEKULAM! 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.gotomeeting.com/
http://www.zoom.com/
http://www.gotomeeting.com/
https://www.paypal.me/emcshalom

