EMC SHALOM INTERNACIONAL
PARASHA 47 REE | DEUTERONOMIO 11:26 - 16:17

Prohibida toda reproduccion lucrativa - Utilizar bajo permiso.

Para mas informacién puede ubicarnos por medio de nuestra pagina web www.emcshalom.com
también a través de nuestro canal en YouTube EMC Shalom Internacional
y puedes escribirnos a nuestro correo emcshalomint@gmail.com

Aliyot de la Torah:

1. 11:26 - 12:10

2. 12:11-12:28

3. 12:29-13:19 (18 V.
Castellanas)

4, 14:1-21

5. 14:22-29 Ingresa a nuestro canal de
6. 15:1-18 Telegr?r'r? (escanea el
7. 15:19 - 16:17 codieo aR)

8. Maftir: 16:13-17

Haftarah: Yeshayah (Isaias) 54:11 - 55:5

Brit Hadashah: Hitgalut (Revelacion) 7:9 -
9:21

REE Significa “Observa”

El significado de Reé es mucho mas fuerte
gue Shema (oir y obedecer) porque tiene que
ver con una percepcién aun mas profunda;
una vision interior, como con los ojos del
corazon.

Primera Aliya, 11:26 — 12:10

11:26-28 “Miren que pongo hoy delante de
ustedes la bendicién y la maldicion:
bendicion si obedecen los mandamientos
de Yahweh su Elohim que yo les ordeno
hoy; y maldicion, si no obedecen los
mandamientos de Yahweh su Elohim, sino
gue se apartan de la senda que les trazo
hoy y siguen a otras deidades, las cuales
ustedes no han experimentado”.

Estamos en presencia de otro escenario de
misericordia y benevolencia por parte del
Todopoderoso, Quien concede dos opciones
para que el hombre pueda ejercer, en el
terreno de la voluntad, el enorme placer de la
eleccion. Es una evidencia clara de que el
hombre fue creado con libre albedrio. Esta es
la razén por la que este parasha empieza con
la palabra “Reé”: “Observa”. La accion que
debemos tener al “observar”es fijarnos en las
dos opciones que hay para elegir y luego

tomar una decision correcta, no segun el
parecer distorsionado del hombre, sino segun
las indicaciones dadas por el Eterno. Si el
hombre hubiera sido creado como una
maquina, no tendria opcidn para elegir. Nadie
esta obligado a obedecer o a pecar. Somos
libres para escoger el camino del pecado, sin
embargo, esa libertad no exime de la
responsabilidad y las consecuencias por
tomar esa eleccion. Podemos elegir entre “la
bendicion y la maldicion” que son las
consecuencias por la obediencia y la
desobediencia respectivamente. La
‘bendicion” alcanzara al que obedece y la
“maldicion” afectara al que desobedece. La
bendiciébn y la maldicion son dos fuerzas
sobrenaturales que se contraponen en el
mundo invisible; ellas no coexisten entre si,
mas bien son el efecto resultante de nuestra
eleccion.

11:29 “Cuando Yahweh tu Elohim te
introduzca en la tierra en la cual estas a
punto de entrar para poseerla,
pronunciarads la bendicion en el Monte
Garizim y la maldicion en el Monte Eval”. —
Al detenernos en el andlisis de este versiculo
es importante tener presente que, después de
la conquista de Kenaan, el lider del pueblo
tenia que seguir ejecutando una accién de
caracter pedagogico, de la misma forma que
Mosheh lo habia hecho. Debian congregarse
en Shekhem (Siquem), entre los Montes
Garizim y Eval para la Renovacion del Pacto
entre YHVH y ellos como Su pueblo y para
esto debian conocer todas las clausulas del
Pacto. Esta renovacion de las palabras de la
Alianza incluia el establecimiento de los votos
de obediencia que todo el pueblo habia hecho
en el Monte Sinai, afirmando cada vez:
“Naaseh VeNishma” (ynwal nwya) haremos
todo lo que El nos diga. Shekhem (Siquem)
fue seleccionado como el sitio de la
ceremonia para la renovacion del pacto, ya
que la ciudad estaba asociada con los
Patriarcas. Recordemos que fue en Shekhem


http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com

(Siqguem) el lugar en el que Avraham edifico
su primer altar para YHVH en la Tierra
Prometida segun Bereshit (Génesis) 12:6-7
“Yahvéh llama a Avram”. Fue en Shekhem el
lugar en que laakov levanté un altar para
adorar al Eterno segun Bereshit (Génesis)
33:17-20 “aakov y Esav se reconcilian”. En
este lugar fue dispuesto, segun las
instrucciones de Mosheh, que la mitad de las
tribus se congregarian en el Monte Garizim y
la otra mitad en el Monte Eval como esta en
Devarim (Deuteronomio) 27:11-14
“Renovacioén de la Alianza”. Bajo la direccion
de los levitas, las tribus en el Monte Garizim
pronunciarian las bendiciones y las tribus en
el Monte Eval pronunciarian las maldiciones.
Este ejercicio practico de la proclamacion de
las bendiciones y maldiciones se presenta en
detalle en Devarim (Deuteronomio) 27 y 28,
el cual aparece reflejado también en
Yahoshua (Josué) 8:30-35 “lehoshua lee la
Torah”, basado en las instrucciones que
Mosheh dio al pueblo del Eterno.

Otro aporte profético importante en este
pasaje estad en uno de los significados de la
palabra Shekhem (njw) del Strong #7926
gue significa: hombro, hombros, espaldas,
lugar de carga. Aprendimos de la historia de
losef hijo de laakov, que es un lugar muy
espiritual. Al conectar este evento de
renovacion de la Torah al ingresar a la Tierra
de la Promesa, podemos entender Ila
renovacion que recibimos por medio del
padecimiento de nuestro Mashiaj Yeshua,
Quien carg6 sobre sus hombros (Shekhem -
Siquem-, lugar de carga) todos nuestros
pecados, consumando la deuda total en el
madero, para que al pasar cada uno de
nosotros por las aguas de la conversion
(TEVILAH) vy limpiar nuestros pecados,
podamos ser participes nuevamente de las
bendiciones por guardar Su preciosa Alianza:
SU BENDITA TORAH.

11:30 “Ambos estan al otro lado del
Yardén, mas allad del camino occidental
gue hay en latierra de los kenaanitas que
moran en el Aravah, cerca de Guilgal, por
las encinas de Moreh”. — Como podemos
constatar en este versiculo, Mosheh provee
informacion detallada para la identificacion

EMC SHALOM INTERNACIONAL

del sitio en el que se ubicaba Shekhem
(Siguem). Este se encontraba en Kenaan, al
otro lado del lardén (Jordan), al occidente
hacia donde se pone el sol. La ciudad estaba
en el territorio donde vivian los kenaanitas
(cananeos), cerca de la encina de Moreh.

La direccion del sitio donde Shekem estaba
ubicada debe ser entendida desde la
perspectiva del lugar en el que estaba
Mosheh en el momento que habl6 estas
palabras. La encina de Moreh aparece en el
Antiguo Pacto en el momento en el que
Avraham se encontraba viajando por Kenaan
[Bereshit (Génesis) 12:6] y probablemente
era el mismo arbol donde Rajel (Raquel)
enterrd las imagenes de los dioses extrafios
gue ella habia traido de la casa de su padre
[Bereshit (Génesis) 35:4]. Por misericordia,
el Evangelio vuelve a ponernos por delante la
oportunidad de elegir entre la bendicién y la
maldicion. “Bendicion” si obedecemos el
llamado al arrepentimiento, a la emunéh en el
Mashiaj Yeshuay a la renovacion del corazén
que es el resultado de la obediencia al
mandamiento. “Maldicion” si tenemos en
poco una salvacion tan grande y unas
instrucciones, leyes y preceptos tan sabios.

Recibamos con agrado las Buenas Nuevas
de gran gozo y no endurezcamos nuestro
corazon. Escuchemos la voz del Eterno
mientras se anuncia en nuestros dias y
mientras El nos invita a acercarnos al trono de
la gracia. Procuremos mas y mas afianzarnos
en la eleccién correcta, en la vocacién dada
por el Eterno Padre para Su gloria y para
nuestra dicha.

12:2-3 “Ustedes deben destruir todos los
lugares donde las naciones que van a
desposeer servian a sus deidades, sea en
montes elevados o en colinas o bajo
cualquier arbol hermoso. Derriben sus
altares, demuelan sus columnas,
préndanles fuego a sus postes sagrados y
talen las imagenes de sus deidades,
eliminando sus nombres de esos lugares”
— El texto que habla de destruir los lugares de
culto pagano y borrar los nombres de los
dioses falsos. Esta probado en Devarim
(Deuteronomio) 12:4 “No actuen con



YAHWEH su Elohim de esa manera” (VIN).
No se puede servir al Eterno como lo hacen
los id6latras con sus idolos, ni levantar altares
al Eterno en cualquier lugar. Solo es posible
hacerlo en el lugar escogido por El. También
se ha interpretado este texto diciendo que
esta prohibido destruir cosas y lugares que
han sido utilizados en el culto al Eterno. Lo
cierto es que no tenemos derecho a destruir
la idolatria en lugares que no nos pertenecen,
solo en el nuestro. El mandamiento es para la
tierra de Israel, que fue entregada a los hijos
de Israel. Tenemos autoridad para destruir la
idolatria en los territorios que nos han sido
dados, no sobre otros.

12:4 “No procederéis asi...” — Afirma el Dr.
Ketriel Blad: “Si se compara con el verso tres
gue dice: “Borraréis su nombre” nos puede
llevar a la conclusion de que no podemos
borrar el Nombre del Eterno de ningun lugar.
De aqui viene el mandamiento que prohibe la
destruccion de cosas que llevan el Nombre
del Eterno (Ver lista de mandamientos al final
de esta Parasha No. 453)". Esto traza una
linea que Iimpide que sobresalga el
sincretismo, que lucha por ser reconocido
como del agrado del Eterno; porque no se
trata de hacerlo bajo nuestras condiciones
sino bajo las establecidas para proceder con
respecto a la direccion establecida en Su
palabra. Si el mundo va en un sentido o en
otro, al hombre y a la mujer de Torah solo le
debe interesar seguir el sendero trazado por
el mandamiento.

12:5 “Sino miren solamente al lugar que
Yahweh su Elohim escoja entre todas sus
tribus como Su habitacion, para
establecer alli Su nombre. Alla han de ir
ustedes.” — La instruccién concerniente al
uso del Altar dada en Shemot (Exodo) 20:24-
26, que presupone diversos santuarios en
Israel pero que deja clara la centralizacion del
culto, nos anuncia desde los comienzos un
santuario unico en el que YHVH debia y debe
ser adorado. La seleccion de lerushaldim
como el lugar donde el santuario central iba a
ser edificado sucedié6 por causa de la
asociacion de la ciudad con David y por causa
del Pacto que YHVH habia hecho con él
[Shmuel Bet (2 Samuel) 7 “Pacto de Elohim

EMC SHALOM INTERNACIONAL

con David”]. El Templo en el Monte Tsion o
Shalem, como fue conocido a partir de Malki-
Tsedek, fue el lugar especifico que el Eterno
selecciond para manifestar Su Nombre y
establecer Su residencia en Israel.

Por esta razon, el Templo de YHVH en
lerushalaim fue declarado el lugar donde el
verdadero culto al Todopoderoso debia
ocurrir segun el testimonio del salmista en
Tehilim (Salmo) 76:2 “en Shalem esta su
Cabafia, su Morada estd en Tsiyon.” (VIN).
No olvidemos que el Mashiaj Yeshua tiene el
ministerio eterno de Malki-Tsedek, tanto de
Rey como de Sacerdote en la misma ciudad;
escrito asi en Tehilim (Salmo) 110:4
“Yahweh ha jurado y no se retractara: tu eres
sacerdote para siempre segun el orden de
Malki-Tsedek” (VIN). Al mismo tiempo
recordemos que David fue el instrumento que
el Eterno escogio para finalmente fijar el lugar
de culto escogido por El y para El, como esta
escrito en el Tehilim (Salmo) 132:13-14
“Porque YHWH ha escogido a Tsion; la quiso
para su habitacion. Este es milugar de reposo
para siempre; aqui habitaré, porque la he
deseado” (VIN). EI monte Tsion fue escogido
para siempre, para ser el lugar donde se
fijaria el Nombre del Eterno. En lerushalaim
hay una marca de la letra hebrea “shin” (w),
en el relieve en las montafias. Esta es la
primera letra del nombre Shaddai (*1¥), que
significa “Todosuficiente” y “Todopoderoso”.
Asi YHVH puso también en ese lugar, de
forma fisica, uno de sus poderosos Nombres.

12:7 “Junto con sus familias, festejaran
all4 delante de Yahweh su Elohim, felices
por todas sus empresas en las que
Yahweh su Elohim los ha bendecido”. —
Con esta declaracion Mosheh establecia
como cierto un hecho que formaba parte del
futuro y que sin duda alguna estaba fuera del
control humano; que no era posible
determinar por el desempefo y el esfuerzo
del hombre. Era otra declaracion profética
gue se expresa al conceptualizar el verbo en
futuro Da-Schén o Deé-Schen (comeran):
Prosperidad, bienestar, fertilidad y
abundancia. En este sentido, Mosheh estaba
condicionando estos beneficios futuros al
determinar que era en la presencia del



Eterno: donde debiamos estar, la que
debiamos procurary por la que nos debiamos
esforzar; hasta el punto de lograr erigir en
torno a la mesa de nuestro hogar; un altar
compuesto por cada miembro de nuestra
familia que al unisono procure siempre
encontrarse con el Todopoderoso.

12:9 “Porque todavia no han llegado al
refugio asignado que Yahweh su Elohim
les esta dando.” — Muchos consideran que
el lugar de reposo se refiere a Shiléh y la
heredad se refiere a lerushalaim. Lo que si es
cierto es que el v.9 coloca una pausa de
aforanza en el discurso de Mosheh, quien
avizora un estado de beneplacito para el
pueblo que nunca habia experimentado,
haciendo que los eventos de liberacién y
cuidado fueran opacados por la gloria
venidera. Esto nos ensefa que, al contrario
de la didactica mundana que inyecta
admiracion y deseo por el pasado, la Torah
impulsa a desear lo por venir, el Mesias
Yeshua: Hitgalut (Apocalipsis) 22:20 El que
da testimonio de estas cosas dice: “Si, Yo
vengo pronto!” “{Amen! jVen, Adon Yeshua!”
(BKIM).

12:10-11a “Cuando crucen el Yardén y se
establezcan en la tierra que Yahweh su
Elohim les esta repartiendo y les conceda
seguridad de todos sus enemigos
alrededor de ustedes y vivan en seguridad,
entonces deben traer todo lo que les
ordene al lugar donde Yahweh su Elohim
escoja establecer Su nombre”. — En estos
versos se declara, de manera profética, el
momento en el que seria establecido el lugar
permanente para el Nombre del Eterno. Nos
damos cuenta en esta porcion de que esto se
produciria, no solamente después de la
conquista liderada bajo la direccion de
lahoshua (Josué) durante 14 afos, sino
después de que Israel obtuviera la paz. Esto
no sucedié hasta el tiempo del rey David
quien, conquistd y subyugd a todos los
pueblos enemigos alrededor de Israel, como
nos ensefia Divré Hayamin Alef (1
Crénicas) 18-20 “David amplia sus dominios”.

Sin embargo, dice la escritura acerca de la
actitud del Rey David en Shmuel Bet (2

EMC SHALOM INTERNACIONAL

Samuel) 7:1-2 “Después que el rey habia
estado viviendo en su palacio por un tiempo y
YAHWEH le habia dado descanso de todos
los enemigos que lo rodeaban, el rey dijo a
Natan el profeta: Mira, yo estoy viviendo en
un palacio de madera de cedro, pero el Arca
de YAHWEH Elohim esta en una tienda”
(BKIM). Posteriormente en Divré Hayamin
Alef (1 Cronicas) 21y 22, la escritura habla
de la compra del campo en el que el Templo
iba a ser edificado, al norte de la ciudad de
David. Sin embargo, aunque el rey David
tenia el gran deseo en su corazon de construir
el Templo, no pudo hacerlo, por haber
matado a muchos hombres en las batallas
gue habia peleado. Por eso su hijo Shelomoh
seria el escogido para llevar a cabo esa
magnifica obra, como esta escrito en Divré
Alef (1 Cronicas 22:8-10) “Pero vino a mi la
palabra de Yahweh, diciendo: Tu has
derramado mucha sangre y has combatido en
grandes batallas; ti no edificaras una casa
para mi nombre porque has derramado a mi
vista mucha sangre en la tierra. Pero tendras
un hijo que sera un hombre reposado, y yo le
daré reposo de todos sus enemigos de
alrededor; se llamara Shelomoh pacifico y en
sus dias yo le concederé paz y tranquilidad a
Yisrael. El edificara una Casa para mi
nombre; sera un hijo para mi, y yo un padre
para él, y afirmaré el trono de su reino sobre
Yisrael para siempre.” (VIN). Desde entonces
lerushaldim es el lugar en el que el Nombre
del Eterno es fijado para siempre y es alli en
el que el “Ben David” (Hijo de David), Yeshta
el Mesias, muy pronto se sentard sobre el
trono de David para gobernar sobre las doce
tribus de Israel y el resto del mundo: Lucas
1:32-33 “El sera grande, seréa llamado el Hijo
de Ha Elyén. YAHWEH Elohim le dara el
trono de su padre David; y reinara sobre la
casa de Ya'akov para siempre; Su Reino no
tendra fin” (BKIM).

Segunda aliya, 12:11 - 12:28

12:12 “Y ustedes se alegraran delante de
Yahweh su Elohim con sus hijos e hijas y
con sus siervos y siervas, junto con el
lewita en sus asentamientos, porque €l no



tiene parte territorial entre ustedes.” — En
la presencia del Eterno siempre hay alegria.
Si no se esta experimentando alegria, por
ejemplo, en la oracién o en el momento de
reunién en la congregacion, algo esta fallando
y la cercania con el Eterno esta siendo
afectada. Es posible que se deba a que se
esté poniendo la atencién mas en lo exterior
gue en lo espiritual. Si no tenemos esa alegria
es sintoma de que nuestro espiritu no esta
conectado con El. Refleja la dura realidad de
gue aun no somos parte de su reino, “pues el
Reino de YAHWEH no es comida ni bebida,
sino justicia, Shalom y alegria en el Ruaj
HaKodesh.” (BKIM), como ensefia Rab Shaul
en su carta a los Romiyim (Romanos) 14:17.
Esto ocurri6 luego de declararle a los de
Galacia en Galatiyim (Galatas) 5:22 “Pero el
fruto del Espiritu es: amor, gozo, paz,
paciencia, benignidad, bondad, fe” (VIN). Por
todo lo anterior querido hermano, desecha lo
gue te produce amargura, estrés y depresion;
busca la presencia del Eterno con mas
empefio y voluntad.

12:15 “Pero siempre que lo desees,
puedes inmolar y comer carne en
cualquiera de tus asentamientos, segln la
bendicion que te haya concedido Yahweh
tu Elohim. La personainmunday la limpia
por igual pueden participar de él, como de
la gacela y el venado”. — En este versiculo
se hace una distincion importante. En los
versos anteriores se habla de la importancia
de ofrecer sacrificio en el lugar establecido
por el Eterno. Sin embargo, aqui se habla de
una cena comun y corriente en la que no
intervienen las reglas de pureza ritual,
contrario a las creencias de algunos que
dicen que no se debe comer estos alimentos
porque no esta en pie el Templo de
lerushalaim y entonces se pueda interpretar
errbneamente como un sacrificio.

12:16,23 “Pero ustedes no deben
participar de la sangre; deben derramarla
en el suelo como el agua ... Pero asegurate
de que no participes de la sangre, porque
la sangre es la vida, y no deben consumir
la vida con la carne”. — “Ustedes no deben
participar de la sangre” (No coman sangre).
En diez ocasiones se menciona esta

EMC SHALOM INTERNACIONAL

prohibicién en las Escrituras para el pueblo
del Eterno: Vaikra (Levitico)3:17; 7:26;
17:10-12,14; 19:26; y en Devarim
(Deuteronomio) 12:16; 12:23-25; 15:23. En
estos versiculos se prohibe terminantemente
“Comer con la Sangre” en hebreo va-yojal al
ha-dam (oTa~"?2v 72N11). La razén para la ley
mencionada en los v.15-16 es explicada
detalladamente en los v.20-28. El problema
que estos versiculos procura resolver,
después de la conquista de Kenaan vy
después del establecimiento del Santuario
Central, es el de sacrificar animales para
comer. ¢Era posible para un israelita que
vivia lejos del Santuario Central sacrificar un
animal para comer? La prescripcion declara
que el pueblo podia sacrificar animales puros
y comer su carne como parte de su dieta,
todas las veces que deseara, pero cada
persona tenia que reconocer la santidad de la
vida de los animales y disponer de su sangre
en la forma determinada por el Eterno. Esto
significa obediencia a la Torah y confianza en
el que conoce lo que es mejor para nosotros.
La autodeterminacion y la prepotencia nos
hacen mal. YHVH es el Unico Verdadero; por
consiguiente, toda conciencia del hombre sin
el Ruaj del Eterno es mentirosa.

En la porcibn “Pero asegurate de que no
participes de la sangre”; “no debes consumir
la vida con la carne”, que parece recurrente,
hay un detalle muy importante que fija una
norma para la preparacion y cocciéon de las
carnes: “no_ comer la sangre con la carne”.
La Torah prohibe el comer un miembro de un
animal vivo. Esto nos excluye de ser
comensales de recetas asiaticas que
presentan estos estilos ‘Semi-crudos’. En
otras palabras, no se puede comer la carne
de un animal mientras que su (sangre) alma,
en hebreo “nefesh” (¥93) esté en él.

12:17-18 “No debes participar en tus
asentamientos de los diezmos de tu grano
nuevo ni de tu vino o tu aceite, ni de las
primicias de tu manada y tu rebafio, ni de
ninguna de las ofrendas votivas que
prometes, ni de tus ofrendas voluntarias,
ni de tus contribuciones. Estas las debes
consumir delante de Yahweh tu Elohim en
el lugar que escoja Yahweh tu Elohim, tay



tus hijos e hijas, tus siervos y siervas y el
lewita en tus asentamientos, felices
delante de Yahweh tu Elohim en todas tus
empresas”. — Estos versos sefialan que el
pueblo Santo del Eterno podia participar de
todas las bendiciones de la tierra, pero no
podian: comer del diezmo de la cosecha, del
primogénito de los animales, de las ofrendas
votivas, ni de los holocaustos ofrecidos a
YHVH. Debemos recordar que, el diezmo de
la tierra y el diezmo del ganado pertenecian
al Eterno y debian ser consagrados para el
uso de los levitas [Vaikra (Levitico). 27:30-
32]. Los sacrificios prometidos pertenecian al
Todopoderoso y tenian que ser dedicados a
El. Solamente en el acto cultual y en las
fiestas establecidas por El, podian los
israelitas comer de los sacrificios ofrecidos en
accion de gracias. Sin embargo, ellos tenian
gue hacerlo con su familia y con la
Comunidad del Pacto. De ahi la insistencia
por parte de la Torah en que se potencie el
concepto de Comunidad.

12:19 “Asegurate de no descuidar al lewita
mientras vivas en tu tierra”. — Observen el
énfasis del versiculo en el cuidado por los
levitas (en la dispersion se refiere al que
ensefia Torah). Es tan importante que, si no
se tiene nada que ofrecer del “Primer Diezmo”
al levita, se puede dar del “Diezmo para el
Pobre”. De la misma manera, si no queda
nada del “Diezmo para el Pobre”, es
requerido darle de los “Sacrificios de Paz”. El
mandamiento dice que el levita no tiene
heredad. Por esta razdén es cuanto mas
hemos de esforzarnos por sostener a los que
nos ensefian la Tordh, cumpliendo asi la
responsabilidad levitica en la dispersion,
teniendo presente que ellos velan por
nuestras almas, como nos ensefia Ivrim
(Hebreos) 13:17 “Obedezcan a sus
dirigentes y sujétense a ellos, porque ellos
velan por ustedes como quienes han de dar
cuenta; para que lo hagan con alegria y sin
guejarse, pues esto no seria provechoso para
ustedes.” (VIN); retribuyendo con nuestra
obediencia al mandamiento a los que, como
Rab Shaul se desgastan con gusto por amor
de nuestras almas, aun sin retribucion:
Qorintiyim Bet (2 Corintios) 12:15. “Sin

EMC SHALOM INTERNACIONAL

embargo, de muy buena gana gastaré yo de
lo mio, y me desgastaré a mi mismo por la
vida de ustedes, aunque mientras mas los
ame, menos me amen ustedes.” (VIN)

12:20 “Cuando agrande Yahweh tu
territorio, como te ha prometido, y digas:
“Voy a comer un poco de carne”, porque
tienes la urgencia de comer carne, puedes
comer dondequiera que desees”. — Esto
nos ensefia que solo se debe comer carne
cuando hay prosperidad y amplitud
econdmica, no cuando hay escasez. Ademas,
es valido recordar que la expresion ‘toda la
que quieran” no incluye la que procede de
animales inmundos, pues esta no clasifica
como alimento para los que somos Pueblo del
Eterno. Recordemos el llamado a la santidad
hecho por Rab Shaul a los Corintios en
Qorintiyim Bet (2 Corintios) 6:17 “Por lo
tanto, YAHWEH dice: "Salgan de en medio de
ellos; apartense a si mismos; ni siquiera
toquen lo que es inmundo. Entonces Yo
mismo los recibiré” (BKIM).

12:24 “No debes participar de ella (No la
coman), debes derramarla en suelo como
agua”. — Nuevamente, se refiere a la sangre.
El Mandamiento afiade una nota de urgencia
y cuidado en el proceso de ejecuciéon del
animal, a tal grado que nos advierte sobre el
momento de coagulacion de la sangre. La
misma debe ser derramada como lo indica el
mandamiento. Si, aun habiéndola derramado
no tenemos la seguridad de que ha salido por
completo del animal, es necesario sumergirla
durante media hora en un recipiente de agua
con sal, para que todo coagulo sea disuelto y
asi pueda ser drenada.

12:25 “No debes participar de ella, para
gue te vaya bien ati y a tus descendientes
por venir, porque estaras haciendo lo que
es correcto a la vista de Yahweh”. — La
prohibicién en este versiculo va seguida de
una promesa: ‘Para que te vaya bien”. La
misma frase aparece en relacién con los
siguientes mandamientos: honrar a los
padres en Devarim (Deuteronomio) 5:16; la
ejecucion de un asesino: Devarim
(Deuteronomio) 19:13; y el de no tomar de
los péajaros la madre con los huevos o hijos:



Devarim (Deuteronomio) 22:6-7. Se reitera
el hecho de que la férmula para el éxito esta
en el hacer lo que YHVH establecio en sus
instrucciones como lo correcto.

Tercera aliyg, 12:29 - 13:19 (18 V.
Castellanas)

12:29-30 “Cuando Yahweh tu Elohim haya
cortado delante de ti a las naciones a las
cuales vas a entrar para desposeer y las
hayas desposeido y te hayas establecido
en su tierra, jcuidate de ser seducido por
sus costumbres después que hayan sido
eliminadas delante de ti! No preguntes por
sus deidades, diciendo: “¢Cémo servian
esas naciones a sus deidades? Yo
también voy a seguir esas practicas.” —
Los versiculos en cuestion se suman a la
gama de advertencias proferidas por Mosheh
al pueblo de Israel, las cuales procuraban
funcionar como sefiales previas a la entrada
a la Tierra Prometida y mostrarles a lo que se
iban a enfrentar. Averiguar sobre la forma de
adoracion idolatrica de los pueblos que alli
vivian se convertiria en una trampa, la cual
encanta y retiene o sujeta a la persona y por
ello confunde al atraido hacia su seduccion.
No debemos subestimar su poder atrayente.
Debemos asumir una actitud muy radical
contra la seduccion idolatrica, incluso en
nuestras propias vidas. La gente hoy en dia
busca experiencias espirituales, milagros,
sefales y profecias. No les importa tanto si
las fuentes de estas manifestaciones son
afines con la Instruccion Divina o no. Les
importa mas la emociobn que estas
experiencias producen en sus almas y en sus
cuerpos, que la revelacion pura de la Palabra
del Eterno. Yeshta habl6 de estos
movimientos para los ultimos tiempos. Dijo
gue habria grandes sefales y prodigios
producidos por los falsos profetas, como esta
escrito en Matityah (Mateo) 24:4-5,11,24
Yeshua, les respondio: “Mirad que nadie os
engafie. Porque vendran muchos usurpando
mi nombre y diciendo: Yo soy el Mesias’, y
engaflaran a muchos” “Surgirdn muchos
falsos profetas, que engafiaran a muchos”;
“Porque surgiran falsos Mesias y falsos

EMC SHALOM INTERNACIONAL

profetas, que hardn grandes sefiales y
prodigios, capaces de engafar si fuera
posible a los mismos escogidos” (BUDJ). La
Torah de Mosheh nos habla de cémo
podemos saber y probar si los profetas son
verdaderos o falsos. Si dicen que la Ley de
Mosheh pasé a la historia, o que fue abolida
por medio de “Jesucristo”; por muchos
milagros que hagan, son falsos profetas.

Laregla que se tiene para medir a los profetas
no se basa en si tienen o no poder. La medida
se aplica segun su mensaje, por su estilo de
vida personal, si estan de acuerdo con la
Tordh de Mosheh, y con las ensefanzas de
nuestro Maestro Yeshua Ha’Mashiaj. “El que,
habiéndolo conocido, ensefia que Yeshua no
es el Mesias de lIsrael, es un falso profeta”,
porque se ha apartado de la Torah de Mosheh
que escribe de El en todas las paginas. La
caricatura lamentable, que ha sido extendida
por todo el mundo que presenta a “Jesus
como el fundador de una nueva religion”, no
tiene mucho en comdn con el verdadero
Yeshua Ha’Mashiaj.

La Tordh de Mosheh, los Profetas, y los
Escritos, que incluyen los Escritos
Apostdlicos, ensefian que:

1. Yeshua nunca ensefio a sus discipulos a
apartarse de Mosheh o de las costumbres
de Israel.

2. Yeshua nunca fundo6 una nueva religién ni
instruy6 a sus seguidores que lo hicieran.

3. Yeshta nunca mezcl6é sus ensefianzas o
practicas con elementos paganos.

Por lo tanto, el cristianismo, que ha hecho
todas estas cosas, no es un producto del
Mesias de Israel ni de sus seguidores, sino el
resultado de una gran apostasia, mencionada
por los talmidim (discipulos) de Yeshua en los
Escritos Apostolicos: Kefa Bet (2 Pedro 2);
Yahudah (Judas); Maaseh (Hechos 20:29-
30). Si Yeshua hubiera hecho alguna o varias
de estas tres cosas, no seria el Mesias
prometido a Israel, segun las Escrituras
Inspiradas. Es tiempo de denunciar la mentira
que se ha divulgado acerca de nuestro



Mesias Justo y Santo, para que el mundo
iahudita y cristiano vea que El es
verdaderamente el que las Escrituras dicen
que Es. Es tiempo de dejar de dibujar
caricaturas del verdadero Mesias y mostrar
su cara iahudita y su apego a la Torah. Antes
de ser entregado a la muerte, todos
coincidian en que no habia ningun delito en
El. No encontraron testigos que pudieran
decir nada en contra de El. Era imposible
encontrar desobediencia a los Mandamientos
en este hombre porque, no rompié con el
Shabat, ni con ninguna instruccion, estatuto o
precepto de la Torah de YHVH escrita por
Mosheh.

13:4-5 “No sigas a nadie que no sea
Yahweh tu Elohim y no reverencies a nadie
sino a El; observa sus mandamientos
solamente y haz caso solamente a sus
6rdenes; no sirvas a nadie que no sea El y
aférrate a El. En cuanto a ese profeta o
intérprete de suefios, se le dard muerte;
porque fomentd deslealtad a Yahweh tu
Elohim, el que te libr6 de la tierra de
Mitsrdyim y que te redimié de la casa de
esclavitud, para hacerte desviar de la
senda que Yahweh tu Elohim te mandé
seguir. Asi eliminaras el mal de tu medio”.
— El rechazo de YHVH por el culto celebrado
a los falsos dioses, se manifiesta en la orden
de destruir completamente cualquier ciudad
israelita culpable de tal practica. Segun Su
mandato, debian ser destruidos los falsos
profetas como lo ensefia el v.5, los propios
familiares segin vemos en el v.9, o los
habitantes de las ciudades que incurrian en
este pecado que intentaran arrastrar a los
israelitas hacia la idolatria, como vemos en el
v.12.

13:11 “Asi todo Yisrael oira y temera y
tales maldades no se volveran a hacer en
tu medio”. — La ejecucion de la persona que
hubiere cometido pecado de muerte, sirve
entre otras cosas, para que el pueblo tema
ante el pecado y se mantenga alejado de la
idolatria. Segun el Talmud: “Hay dos de los
613 mandamientos que nunca se han
aplicado en la historia: El mandamiento -No.
443 que habla de incendiar a la ciudad de
descarriados a la idolatria y eliminar a sus

EMC SHALOM INTERNACIONAL

ciudadanos y el mandamiento No. 474 que
habla de no construir la ciudad de los
descarriados”, cf. Devarim (Deuteronomio)
13:17 (V.16 Version Castellana) ¢ Sera que
se cumpliran estos dos mandamientos con la
Segunda Venida del Mashiaj? Esta escrito en
Matityah (Mateo) 5:18 “En verdad les digo
gue mientras no pasen el cielo y la tierra, ni
siquiera una yod ni una tilde pasara de la Tora
hasta que todo se haya cumplido” (VIN).
Estos Mandamientos también tendran que
cumplirse antes de la destruccion del cielo y
la tierra.

Cuarta aliya, 14:1-21

14:1-2 “Ustedes son hijos de Yahweh su
Elohim. No deben herirse ni afeitarse el
frente de su cabeza por los muertos.
Porque tu eres un pueblo consagrado a
Yahweh tu Elohim: YHWH tu Elohim te
eligio de entre todos los pueblos de la
tierra para ser su pueblo atesorado”. —
Mosheh reitera en su discurso la razén por la
cual cada individuo que camina en Torah
debe observar una serie de caracteristicas
particulares, con la intensién de distinguirse
del resto del mundo. La afirmacion “Ustedes
son el pueblo de YAHVEH” es producida con
toda autoridad y fuerza derivada de su
identidad como gestor del pueblo Santo.
Luego inserta la prohibicién de no proceder,
ni siquiera en los momentos de mayor dolor
como el periodo de luto, de forma similar a la
de los que no son pueblo de YHVH. La
declaracion “No os sajaréis (no se heriran y
rasuraran a si mismos) por muerto”, se refiere
a una practica pagana que el pueblo
encontraria entre los idblatras de Kenaan
tanto en ocasiones ceremoniales de su culto
como en los velorios y entierros, cf. Melakhim
Alef (1 Reyes) 18:28. El profeta Irmeyah
(Jeremias) hace alusion a esta practica en los
siguientes pasajes: Yirmeyah (Jeremias)
16:6 y 41:5. Esta practica consistia en
hacerse incisiones espantosas en sus caras y
otras partes de su cuerpo con las ufias o con
instrumentos punzocortantes. El acto de
raparse entre las cejas era otra costumbre
pagana en honor a los muertos, cf. Vaikra



(Levitico) 19:27-28 y Vaikra (Levitico) 21:5.
Tales usanzas indecorosas y degradantes,
denotan desconocimiento y falta de fe en el
poder del Eterno, como bien declara Rab
Shadl en  Tesalonigim  Alef (1
Tesalonicenses) 4:13-14 “Ahora, hermanos,
gueremos que sepan la verdad sobre los que
han muerto, de otra forma se pueden
entristecer igual que la gente que no tiene
nada en que poner su esperanza. Porque
como nosotros creemos que Yeshua murid y
resucito, también creemos que, de la misma
forma, YAHWEH, por medio de Yeshua, se
llevara con El a aquellos que han muerto”
(BKIM). Estas actitudes habian de ser
evitadas cuidadosamente por los israelitas,
pues se consideraban detractoras del
caracter que imprime la Torah e
incompatibles con la posicién de los que son
el pueblo de YHVH.

14:8 “También el cerdo, porque aunque
tiene verdaderas pezufias, no rumia, es
impuro para ustedes. No deben comer de
su carne ni tocar sus cadaveres”. —
Siguiendo el caracter retrospectivo en el
discurso de Mosheh que conforma el Libro de
Devarim (Deuteronomio), ahora hace
énfasis en un punto distintivo que se refiere,
en especifico, a no caer en ninguna
circunstancia, en la consideracion de lo
impuro (el cerdo) como una alternativa de
consumo. Este es estimado como impuro por
la ley de Mosheh segun Vaikra (Levitico)
11:7 y Devarim (Deuteronomio) 14:8. Es
clasificado por su comportamiento como un
animal omnivoro, que consume basura y
estiércol. Por lo que debemos saber que en
los climas calidos se afirma que la carne de
cerdo es causante de enfermedades
cutaneas, triquinosis, entre muchas otras, de
las cuales el Eterno nos quiere proteger por
medio de esta prohibicion. “No comeras la
carne de estos ni tocaras su cadaver”. Por
esta clausula el pueblo del Eterno debe
considerar que la carne de cerdo es
abominacion a YHVH. Este animal simboliza
la impureza y la villania segun leemos en
Mishle (Proverbio) 11:22; Matityah (Mateo)
7:6; Kefa Bet (2 Pedro) 2:22.

EMC SHALOM INTERNACIONAL

14:10 “Pero no deben comer nada que no
tenga aletas y escamas: es impuro para
ustedes”. — Los animales maritimos o de rio
gue no tienen aletas ni escamas son impuros
para los hijos del Eterno y no para los demas.
Esta escritura nos ensefia que solo para los
hijos del Todopoderoso, para el pueblo de
Israel, es prohibido el consumo de estos
animales. Ahora, si una persona, de origen
gentil, que se ha convertido al Poderoso de
Israel por medio de Yeshla Ha Mashiaj, ya
no esta fuera de Israel, como dicen las
Escrituras en Romiyim (Romanos) 11:17,
24; Efesiyim (Efesios) 2:11-19; Efesiyim
(Efesios) 3:1-7; entonces estos
Mandamientos le aplican, porque ha sido
apartado de los demas pueblos para ser
diferente. Esa diferencia se notara aun en su
manera de comer. Estos mandamientos son
para los que somos Pueblo Santo: Kefa Alef
(1 Pedro) 2:9. Todos los que somos hijos de
YHVH tenemos la obligacién de seguir estas
reglas de santidad. Sin embargo, a los que no
son pueblo, no se les puede obligar a cumplir
estos mandamientos.

14:21 “No deben comer nada que haya
muerto de muerte natural; déaselo al
extranjero que haya en tu comunidad para
que coma, o puedes vendérselo a un
forastero. Porque tu eres un pueblo
consagrado a Yahweh tu Elohim. No debes
hervir un cabrito en la leche de su madre”.
— Como podemos apreciar en este pasaje se
reitera el hecho de que esta prohibido el
consumo de lo mortecino, es decir, el animal
muerto naturalmente. La razon esta dada por
el hecho de que no ha sido desangrado, como
fue establecido. Aun asi, se permite venderlo
o darlo a comer al extranjero. Se establece
una excepcion en el caso de un extranjero
gentil que reside en Israel y que ha aceptado
no hacer idolatria. Este puede comer
animales puros no degollados segun la Halaja.
En el caso de los convertidos a la fe en
Yeshua Ha’Mashiaj no ocurre asi, ya no son
extranjeros ni advenedizos, como lo declar6
Rab Shaul en su carta a los Efesiyim
(Efesios) 2:19, “Por lo tanto, ustedes ya no
son extranjeros ni forasteros, sino
conciudadanos de los consagrados vy



miembros de la familia de Yahweh.” (VIN).
Las normas de santidad de la Toradh también
aplican sobre ellos en su totalidad.

Quinta aliya, 14:22-29

14:22 “Debes apartar cada aino una décima
parte de todo el producto de tu siembra
gue se trae del campo”. — Esto se refiere al
Primer Diezmo, en hebreo “Maaser Rishon”,
gue se entrega a los levitas que lo pueden
comer en cualquier lugar, como vimos en
Bemidbar (NUmeros) 18:26.

14:23 “Debes consumir los diezmos de tu
grano nuevo y de tu vino y tu aceite, y de
las primicias de tus manadas y rebafos,
en presencia de Yahweh tu Elohim, en el
lugar donde EI escoja establecer Su
Nombre, para que aprendas a reverenciar
a Yahweh tu Elohim siempre”. — Aqui se
habla del Segundo Diezmo, en hebreo
“Maaser Sheni”, que se come en
lerushaldim durante los afios primero,
segundo, cuarto y quinto del ciclo de siete
anos.

14:26 “Y gasta el dinero en todo lo que
desees, ganado, ovejas, vino, u otra
bebida embriagante, o cualquier cosa que
desees. Y debes festejar all4, en presencia
de Yahweh tu Elohim y regocijarte con tu
familia”. — La Torah no prohibe tomar
bebidas alcohdlicas. Este texto menciona dos
tipos de bebidas alcohdlicas. Primero el vino,
en hebreo “yayin” (") del Strong #3196, que
viene de una raiz que significa “fermentar”;
por lo tanto, no puede referirse al jugo de uva
sin alcohol que en hebreo se llama “tirosh”
(¥inm) del Strong #8492 que significa vino,
mosto, necesario, jugo de uva fresca, vino
fermentado. Luego esta la palabra traducida
en RVR60 y LBLA como “sidra”, que es la
palabra hebrea “shejar” (1)) del Strong
#7941 que significa: “bebida embriagante”,
“licor”. Estas bebidas estan permitidas ingerir
en la ciudad mas santa delante del Eterno
juntamente con la comida, con el fin de
alegrarse delante de YHVH. Sin embargo, las
Escrituras prohiben embriagarse. Una buena
regla para una persona adulta es no tomar

10

EMC SHALOM INTERNACIONAL

mas de un vaso de vino de 12 grados de
alcohol o dos vasos de 6 grados. Pero si
alguien es afectado con menos cantidad,
debe ser méas cuidadoso. Al hacer un estudio
minucioso del tema, se puede identificar que
el limite de las Escrituras no es la total
abstencion del alcohol, sino el abuso de este.
Esto lo aprendemos de los siguientes textos:
Vaikra (Levitico) 10:9; Devarim
(Deuteronomio) 14:26; 21:20; Tehilim
(Salmo) 104:15; Mishle (Proverbio) 20:1;
21:17; 23:20, 29:35; 31:4,6; Yeshayah
(Isaias) 5:11; 28:7; Yirmeyah (Jeremias)
35; Daniyel (Daniel) 5:21; Hoshea (Oseas)
4:11; Yohandn (Juan) 2:10; Efesiyim
(Efesios) 5:18; 1 Timoteo 3:3,8; 5:23; Tito
1:7; 2:3.

14:28-29 “Cada tercer ano debes sacar
todo el diezmo de tu producto de ese afio,
pero déjalo dentro de tus asentamientos.
Entonces el lewita, que no tiene porcion
hereditaria como tienes tu, y el extranjero,
el huérfano y la viuda en tus
asentamientos vendran y comeran hasta
saciarse, para que Yahweh tu Elohim te
bendiga en todas las empresas que
inicies”. — En esta porcion se recuerda que,
a través del relato de la Torah, los intereses
de los pobres y necesitados estan vinculados
a los intereses del Eterno. La razén para
cuidar de los menos privilegiados era que el
Todopoderoso impartiria Su bendicion al que
cumple con el mandamiento de dar tsedakah
(ofrenda), como nos enseifia Tehilim (Salmo)
112:9 “‘Reparte libremente a los pobres; su
benevolencia dura para siempre; levantara su
frente con honor.” (VIN). Lo que nos lleva a
asumir la verdad escritural que cuando una
persona da tsedakah (ofrenda) en este
mundo, invierte en un lugar para si en el
Mundo por Venir (Ha-olam ha-ba). El texto
alude a la ordenanza de separar el Maaser
Rishon, el cual es entregado al levita; con lo
gue el levita separaba la parte llamada
Terumah Maaser y se la entregaba al kohen
(como aprendimos en Bemidbar (NiUmeros)
18:26.) Luego de esto, se separaba el Maaser
Sheni y es llevado a lerushalaim para ser
ingerido alli; esto se realizaba el primero,
segundo y cuarto y quinto afios del ciclo



agricola de siete afos, segun Devarim
(Deuteronomio) 14:22-26. En el tercero y
sexto afos, en lugar del Maaser Sheni se
separa el Maaser Ani, el cual es entregado a
los pobres como nos muestra esta porcion:
Devarim (Deuteronomio) 14:28-29. En los
tiempos que corren, en la dispersion y bajo el
sacerdocio segun el orden de Malki-Tsédek,
el mandamiento de diezmar y ofrendar se
mantienen vigentes con respaldo del Eterno,
solo en los ministerios que guardan Toréah.
lvrim (Hebreos) 7:21 Pero Yeshua se
convirti6 en Kohen Gadol por el juramento
gue YAHWEH juré cuando le dijo: "YAHWEH
ha jurado y no cambiaré de parecer: TuU eres
kohen para siempre” (BKIM).

Sexta aliyéd, 15:1-18

15:1 “Cada séptimo ano debes practicar el
perdén de deudas.” — Este es el afio de la
remision. Es decir, donde se perdonaban las
deudas y se liberaba a los esclavos que
estaban en esa condicion debido a deudas
propias o de su familia que los obligaba a
trabajar para pagarlas. Esto nos ensefia que
YHVH siempre nos da un nuevo comienzo,
una nueva oportunidad.

15:4-5 “No debe haber necesitado entre
ustedes, ya que Yahweh tu Elohim te
bendecira en la tierra que Yahweh tu
Elohim te estd dando como porcién
hereditaria, si le haces caso a Yahweh tu
Elohim y te ocupas de guardar toda esta
Torah que te mando hoy”. — El secreto de la
prosperidad estd intimamente ligado a la
obediencia. Dicho de otra manera: la
prosperidad es el resultado directo de la
obediencia a YHVH vy su Torah.

15:7-8 “Sin embargo, si hay una persona
necesitada entre ustedes, uno de tus
parientes en cualquiera de tus
asentamientos en la tierra que Yahweh tu
Elohim te esta dando, no endurezcas tu
corazébn ni cierres tu mano contra tu
pariente necesitado. Mas bien, debes abrir
tu mano y prestarle lo suficiente para
cualquier necesidad”. — Aqui se refiere a
personas que no le es posible auto

11

EMC SHALOM INTERNACIONAL

sustentarse. Es decir, las viudas, los
huérfanos, personas con discapacidad. Esto
concuerda con lo dicho por Yaaqov
(Santiago) 1:27 “La religion pura y sin
mancha delante del Elohim y Padre es ésta:
Velar por los huérfanos y las viudas en su
afliccion, y guardarse sin mancha del mundo”
(VIN).

Séptima aliyd, 15:19 - 16:17

15:19-23 “Consagraras a Yahweh tu
Elohim todo primogénito macho en tu
manada y en tu rebafio: no debes poner a
trabajar al primogénito de tu toro ni
trasquilar al primogénito de tus ovejas. Tu
y tu familia deben comerlo cada afio
delante de Yahweh tu Elohim en el lugar
gue Yahweh escoja. Pero si tiene un
defecto serio, no debes sacrificarlo para
Yahweh tu Elohim. Comelo en tus
asentamientos; la persona impura lo
mismo que la pura [pueden comer de él],
como de la gacela y el ciervo. Solamente
no debes participar de su sangre; debes
derramarla en el suelo como agua”. — Los
primogénitos de los rebafios y de los ganados
no pueden ser aprovechados para otra cosa
que, comida para la familia de un kohen en el
templo, o en las ciudades en el caso de que
tuvieran algun defecto, segun lo escrito en
Bemidbar (Numeros) 18:8-19 “Deberes y
derechos leviticos”. La Unica condicion era
gue la persona que sacrificaba el animal para
comer en su casa tenia que observar la ley
acerca de la sangre (como lo estudiamos en
Devarim (Deuteronomio) 12:16. Este
sacrificio hacia posible que las personas
ceremonialmente impuras, podian comer de
la carne del animal. El propdsito de esta ley
estaba dirigido a ensefar continuamente al
pueblo de Israel a reconocer la necesidad de
dedicar los primogénitos al Eterno, como
confesibn permanente de que todas las
criaturas pertenecen a El y solo a El: Tehilim
(Salmo) 24:1 “Canto de David en el primer
dia de la semana: “La tierra es de YAHWEH,
con todo lo que hay en ella, el mundo y los
que en él habitan” (BKIM).



Nota curiosa: Hoy en dia en Israel, dado que
no hay Templo, los primogénitos de estos
animales son marcados y dejados junto con
el resto de los rebafios y ganados hasta su
muerte natural, y por lo que no se extrae
ningun beneficio de ellos, con el fin de cumplir
con lo declarado en los versiculos en cuestion.

16:1 “Observa el novilunio de Aviv y haz el
Pésaj para Yahweh tu Elohim, porque fue
en el mes de Aviv, de noche, que Yahweh
tu Elohim te liberté de Mitsrayim”. — En tres
ocasiones la Tordh menciona las Fiestas
Sagradas del Eterno: En Vaikra (Levitico) 23,
para citarlas en el orden correcto del anuario;
en Bemidbar (NUmeros) 28, para ensefar
los sacrificios que hay que ofrecer y en
Devarim (Deuteronomio) 16, para resaltar el
deber de Israel para hacer peregrinajes a
lerushalaim. “Los sacO de la tierra de
Mitsrayim en la noche”, esta afirmacion
aparentemente esta en desacuerdo con la
prohibicion presentada en Shemot (Exodo)
12:22, como también con el hecho
comprobado de que su partida se hizo en la
mafiana, como muestra Shemot (Exodo)
13:3 y Bemidbar (Numeros) 33:3; pero
facilmente pueden conciliarse estas dos
cosas. El permiso del Paroh, fue el primer
paso en la emancipacion y conseguido en la
noche, y a este hecho se refiere esta
expresion, “se comenzaron los preparativos
para la partida y se tuvo la reunion en
Ramesés", y la marcha se emprendi6 en la
mafiana.

16:2 “Debes inmolar el Pésaj para Yahweh
tu Elohim del rebafio y de la manada, en el
lugar donde Yahweh escoja establecer Su
Nombre”. — Esta ordenanza se establece en
esta porcion aludiendo a que era para
llevarse a cabo en el Templo. Sin embargo,
antes de que hubiera Templo se celebrd
Pésaj: Shemot (Exodo) 13:3 y Bemidbar
(Numeros) 33:3. Ahora no hay Templo, pero
guardar Pésaj es una ordenanza perpetua.
Algunos quieren justificar su desobediencia
argumentando que no se debe cumplir
porqgue no hay Templo. Estos, sin lugar a
duda, aprecian mas el obedecer a las
instituciones, concilios y denominaciones que
a los Mandamientos del Eterno.

12

EMC SHALOM INTERNACIONAL

16:7 “Lo coceras y lo comeras en el lugar
gue Yahweh tu Elohim escoja; y por la
mafiana puedes emprender tu viaje de
regreso a casa”. — Ensefia Rashi: “La frase,
‘en la mafana’ se refiere a la mafiana del
segundo dia de la fiesta, es decir la mafiana
del 16 de Nisan. Durante el Shabat de la fiesta,
el 15 de Nisan, esta prohibido salir fuera de
los limites de la ciudad. Ademds, los varones
tenian que estar presentes en el Templo
durante la ofrenda de ascension de la Fiesta
en la mafana del 15 de Nisan’.

16:9 “Contaras siete semanas cuando
comience la cosecha del grano”. — La
celebracion de Shavuot o Fiesta de las
Semanas, se encuentra estrechamente
vinculada con la de Pésaj, la cual es
considerada como la conclusion de Pésdj. La
celebracion de Pésdj y la de los Panes sin
Levadura se hace en recuerdo de la libertad
de la muerte de los primogénitos y de la
esclavitud vivida en Mitsrayim. Esa libertad no
es perfeccionada hasta que la Toradh es
entregada en Sinai, lo cual se celebra en
Shavuot. La libertad no es completa sin la
Torah que fue dada siete semanas mas tarde.
Esto nos ensefa que la libertad, que muchos
creyentes en el Mesias de Israel dicen tener,
no es completa, tampoco se llega a disfrutar
a plenitud, ni se traduce en santidad, si no se
obedece la Tordh que el mismo Yeshla
cumplié y estipulé que fuese cumplida por
todos sus seguidores. Rab Shadl lo ensefia a
los de Tesal6nica en Tesalonigim Alef (1
Tesalonicenses) 2:14a “Pues, hermanos,
ustedes vinieron a ser imitadores de las
Asambleas de YAHWEH que estan en
Yahudadh y estan unidas con el Mashiaj
Yeshua” (BKIM); Ivrim (Hebreos) 6:12 “que
Nno sean perezosos, sino imitadores de los
que por la fe y la paciencia heredan las
promesas.” (VIN)

16:11 “Te gozaras delante de Yahweh tu
Elohim con tu hijo y tu hija, tu esclavo y tu
esclava, el lewita que haya en tus
comunidades y el extranjero, el huérfano y
la viuda que estén en tu medio, en el lugar
donde Yahweh tu Elohim elija establecer
Su Nombre”. — Tenga presente que no existe
mandamiento alguno que ordene el estar



gozoso durante Pésaj. Esto se establece para
Shavuot y para Sukot. Este hecho nos
muestra, que la alegria por la libertad no es
cumplida hasta que hayamos recibido las
normas declaradas por YHVH, por medio de
las cuales el hombre es verdaderamente libre
para saber lo que esté permitido y lo que esta
prohibido. Esos limites producen libertad
porque asi sabemos en qué area nos
podemos mover sin peligro, como esta escrito
en Yaaqov (Santiago) 1:25 “Pero la persona
gue mira atentamente la Tordh perfecta, la
que da libertad, y continta volviéndose, no en
un oidor olvidadizo, sino en un hacedor de las
obras requeridas por ella, entonces sera
bendito en lo que hace” (BKIM). Yaaqov
(Santiago) 2:12 “Permanezcan hablando y
actuando como personas que seran juzgadas
por una Torah que da libertad” (BKIM).

16:14 “Te gozaras en tu festividad, con tu
hijo y tu hija, tu siervo y tu sierva, el lewita,
el extranjero, el huérfano y la viuda que
estén en tus comunidades”. — Pésaj es para
los que por el cumplimiento pleno de la Torah,
actian como el Israel de YHVH. Sukot es
para todo el mundo, también para las
naciones fuera de Israel. Por eso, durante el
reinado mesianico, todas las naciones de la
tierra estaran obligadas a subir a lerushalaim
para celebrar Sukot una vez al afio, como
esta escrito por el profeta Zekharyah
(Zacarias) 14:16-19 “Finalmente, todos los
gue queden de todas las naciones que
vinieron a atacar a Yerushalayim subiran
todos los afos a adorar al Rey, YAHWEH-
Elohim Tzevaot, y a guardar la Festividad de
Sukot, si alguna de las familias de la tierra no
sube a Yerushalayim a adorar al Rey,
YAHWEH-Elohim Ha Elyon, aun éstas, seran
afiadidas a las otras. Sila familia de Mitsrayim
no sube, si rehdsan venir, sobre ellos sera el
derribamiento con el que YAHWEH golpeara
a las naciones; cualquiera de ellas que no
suba a guardar la Festividad de Sukot. Este
sera el pecado de Mitsrayim y el pecado de
todas las naciones que no suban a guardar la
Festividad de Sukot” (BKIM). También dice en
Hitgalut (Apocalipsis) 15:4 “YAHWEH,
équién no temera y glorificara Tu Nombre?
Porque solo Tu eres Kadosh. Todas las

13

EMC SHALOM INTERNACIONAL

naciones vendran y adoraran delante de ti,
porque tus obras justas han sido reveladas”
(BKIM).

16:15 “Haras una fiesta para YHWH tu
Elohim por siete dias, en el lugar que
escoja YHWH; porque YHWH tu Elohim
bendecira todas tus cosechas y todas tus
empresas Yy estaras completamente
alegre”. — Debemos tener presente el empleo
gue en este pasaje se le da a la palabra
hebrea fiesta “jag” (an), que se deriva de una
raiz que significa “moverse en circulo”. Esto
habla de las danzas alegres que se hacen en
las fiestas hebreas.

En la celebracién de Sukot hay muchisima
alegria 'y el motivo es, segun este texto, por la
bendicion material que el Eterno ha dado
durante las cosechas del verano. Esto
también nos ensefia acerca de la gran alegria
que habra durante la celebracion milenaria de
Sukot por todas aquellas personas que se
habran cosechado para el Reino de los cielos
de todas las naciones de la tierra, lo que sera
motivo de exaltacion al Eterno con corazon
ardiente y elevado grito de jubilo. Es curioso
observar que, segun la tradicion, no se
permitia que se celebraran casamientos
durante estas grandes fiestas, para que no se
mezclasen los regocijos personales o
privados con las demostraciones de alegria
expresada hacia el Eterno. De esta forma
nada competiria con la alegria de sus
bondades.

16:17 “Sino que cada cual traera una
dadiva, segun la bendicién que le haya
otorgado YHWH tu Elohim”. — Todo varén
estaba obligado a llevar sacrificios al Templo
el primer dia de cada fiesta. Lo que se traduce
hoy en que nadie puede presentarse a
participar en alguna festividad del Eterno con
las manos vacias. La alegria no puede ser
completa sin una ofrenda que materializa este
sentimiento, como estd escrito en Maaseh
(Hechos) 20:35b “Mas dichoso es dar que
recibir’ (VIN).



Mashiaj en esta parasha

11:28 “Y la maldicion, si no escuchan alos
mitzvot de YAHWEH su Elohim, sino que
se vuelven aun lado del camino que yo les
ordeno hoy y siguen otros dioses que
ustedes no han conocido”. — Yeshua dijo:
“Yo soy el camino”, en Yohanan (Juan) 14:6.
Asi que, el camino del cual Mosheh esta
hablando no es solamente la obediencia a los
mandamientos, sino tener el caracter, la vida
y la conducta del Mesias Yeshua.

12:23 “Sd6lo tengan cuidado de no comer la
sangre, porque la sangre es la vida, y
ustedes no comeran la sangre con la
carne”. — Estéa prohibido comer la sangre de
los animales, porque la vida esta en la sangre.
Sin embargo, tendra la Vida Eterna todo
aquel que recibe la sangre del Mesias
Yeshua, que es su vida, lo cual tiene que ver
con el resultado de Su sacrificio en el madero,
y también con la vida espiritual de la Torah,
porque Yeshua es la Torah Viviente.

15:2 “Asi es como la shemita ser&a hecha:
Todo acreedor desistira de lo que ha
prestado a su hermano miembro de la
congregacion, él no forzara a su préjimo o
a su pariente que lo pague, porque el
tiempo de remisién de YAHWEH ha sido
proclamado”. — En el séptimo afio el pobre
es liberado de toda deuda e incluso de toda
esclavitud. De la misma manera cuando
vuelva el Mesias Yeshua para el séptimo
milenio desde Adam, todos los que hemos
puesto la esperanza en El, experimentaremos
la plena libertad de las deudas causadas por
todos nuestros pecados y la libertad eterna de
la esclavitud del pecado y de la muerte.

15:19,21 “Todo primogénito...
consagraras al Eterno... lo comeras”. —
Yeshua fue el primogénito hijo de Miriam, su
madre, y por eso fue consagrado al Eterno.
Fue destinado para ser “comido” por todos
sus seguidores para que su vida fuera parte
de todos nosotros. De esto hablé Shaul en
Qorintiyim Alef (1 Corintios) 11:24 “Y
después de dar gracias, lo partio y dijo: “Esto
representa mi cuerpo en favor de ustedes.
Hagan esto en memoria mia” (VIN).

14

EMC SHALOM INTERNACIONAL

16:2 “Ustedes sacrificaran la ofrenda de
Pésaj del rebafo y la manada a YAHWEH
su Elohim en el lugar que El escoja para
gue Su Nombre habite”. — Yeshua es el
Cordero de Elohim, segun ensefia el Talmid
Yohanan (Juan) 1:29, 36 “Al dia siguiente
Yojanén vio a Yeshua viniendo hacia él, y dijo:
"iMiren, el cordero de Elohim! jEl que esta
quitando el pecado del mundo!”; “Cuando vio
a Yeshoa pasar por alli dijo: “jMiren, el
Cordero de YAHWEH!” (BKIM). Por eso tuvo
que ser sacrificado en lerushalaim, el lugar
escogido por el Eterno.

16:4 “Ninguna levadura serd vista con
ustedes en ningun sitio de su territorio por
siete dias. Nada de la carne de su sacrificio
del anochecer del primer dia quedara toda
la noche hasta la mafnana”. — Al momento
de la llegada de la noche ya estaba muerto el
Cordero y los hijos de Israel se reunian para
comerlo en Pésdj. No podian dejar nada para
la mafana siguiente. Yeshua tuvo que morir
a la misma hora que el Sacrificio del Cordero
Pascual. Esto nos ensefia que tenemos que
apropiarnos de toda lo que nos da la muerte
de Yeshua y saciarnos de sus consecuencias,
como esta escrito en Yohanan (Juan) 6:54-
57,63 “El que come mi carne y bebe mi
sangre, tiene vida eterna, y yo lo resucitaré en
el dia final. Porque mi carne es verdadera
comida, y mi sangre es verdadera bebida. El
que come mi carne y bebe mi sangre,
permanece en mi y yo en él. Como el Padre
que vive me envio, y yo vivo por el Padre,
asimismo el que me come, él también vivira
por mi”, “El espiritu es el que da vida, la carne
no se aprovecha para nada. Las palabras que
Yo les he hablado son espiritu y son vida”
(VIN).

16:9 “Contaran siete semanas;
comenzaran a contar desde el primer
momento que pongan la hoz al grano en
pie”. — Lleg6é el dia de la Resurreccion,
simbolizado por la primera cosecha de
cebada que se presentaba en el Templo, el
dia después del Shabat después de Pésaj. Y
asi hay nueva vida para el hombre. Todos los
gue somos del Mesias Yeshua ya hemos sido
participes de los beneficios de Su sacrificio en
el madero cuando murié y resucitd. Sin



embargo, en su Segunda Venida vamos a
poder apropiarnos plenamente de los
resultados extraordinarios de esta obra
maravillosa de redencion.

16:9 “Siete semanas”. Hubo siete
semanas desde la salida de Mitsrayim hasta
la entrega de la Torah en el Sinai. De la
misma manera, entre la salida del Huerto del
Edén, de los primeros hombres, hasta el
retorno a los cielos nuevos y la tierra nueva,
habra ‘siete mil afios’, mil afios por semana.
Ahora han pasado casi 6000 afios desde
Adam y Javah. Luego habrd 1000 afios de
Shabat antes de que pasen los cielos y la
tierra, segun Hitgalut (Revelacion) 20-21 “E/
reinado de mil anios” y “La ciudad que baja de
los shamayim”

iBaruj Ha"Shem!

Esta Parasha presenta los mandamientos
436 — 490 de los 613:

436. Precepto de destruir un idolo y a aquel
gue lo sirva, Devarim (Deuteronomio) 12:2

437. Precepto de traer una ofrenda obligatoria
0 una voluntaria en la primera festividad que
se le presente a la persona, Devarim
(Deuteronomio) 12:5-6

438. Precepto de ofrecer todas las ofrendas
en el Santuario y no fuera de él, Devarim
(Deuteronomio) 12:14

439. Precepto de redimir animales
consagrados que han sufrido algun defecto,
Devarim (Deuteronomio) 12:15

440. Precepto de degollar a los animales,
Devarim (Deuteronomio) 12:21

441. Precepto de llevar las ofrendas al
Templo desde fuera de la Tierra de Israel,
Devarim (Deuteronomio) 12:26

442. Precepto de examinar exhaustivamente
a los testigos, Devarim (Deuteronomio) 13:15

443. Precepto de quemar una ciudad que
hace idolatria, Devarim (Deuteronomio) 13:17

EMC SHALOM INTERNACIONAL

444, Precepto de examinar un ave para que
pueda ser ingerida, Devarim (Deuteronomio)
14:11

445. Precepto de dar el segundo diezmo
(Maaser Sheni), Devarim (Deuteronomio)
14:22

446. Precepto de dar el diezmo al pobre en
lugar del segundo diezmo en el tercer afo,
Devarim (Deuteronomio) 14:28

447. Precepto de presionar a un gentil para
que pague su deuda, Devarim
(Deuteronomio) 15:3

448. Precepto de perdonar una deuda cuando
llega el séptimo afio (Shemita), Devarim
(Deuteronomio) 15:3

449. Precepto de dar caridad (tsedakah),
Devarim (Deuteronomio) 15:8

450. Precepto de dar una gratificacion a un
esclavo judio cuando se lo deja libre, Devarim
(Deuteronomio) 15:14

451. Precepto de alegrarse en las
festividades, Devarim (Deuteronomio) 16:14

452. Precepto de presentarse en el Santuario
en las festividades, Devarim (Deuteronomio)
16:16

453. Prohibicion de borrar libros sagrados o el
Nombre de Elohim, asi como de destruir
recintos sagrados, Devarim (Deuteronomio)
12:4

454. Prohibiciéon de ofrecer ofrendas fuera del
Santuario, Devarim (Deuteronomio) 12:13

455. Prohibicion de comer del segundo
diezmo (Maaser Sheni) de grano fuera de
Yerushalayim, Devarim  (Deuteronomio)
12:17

456. Prohibicion de beber del segundo
diezmo de vino fuera de Yerushalayim,
Devarim (Deuteronomio) 12:17

457. Prohibicion de consumir del segundo
diezmo de aceite fuera de Yerushalayim,
Devarim (Deuteronomio) 12:17

458. Prohibicibon de comer un animal
primerizo, que no tiene defecto, fuera de la



ciudad de Yerushalayim, Devarim

(Deuteronomio) 12:17

459. Prohibicion de comer una ofrenda de
pecado (jatat) o una ofrenda de culpa
(asham) fuera del Templo, Devarim
(Deuteronomio) 12:17

460. Prohibicién de comer la carne de una
ofrenda de ascensiébn (oldh), Devarim
(Deuteronomio) 12:17

461. Prohibicion de comer de la carne de una
ofrenda de menor grado de santidad
(Kodashim Kalim) antes de que su sangre sea
rociada, Devarim (Deuteronomio) 12:17

462. Prohibicion para los kohanim de comer
de las primicias (Bikurim) antes de colocarlas
en el Atrio del Santuario (azara), Devarim
(Deuteronomio) 12:17

463. Prohibicién de abandonar a los leviim al
no darles ofrendas, Devarim (Deuteronomio)
12:19

464. Prohibicion de comer un miembro de un
animal vivo, Devarim (Deuteronomio) 12:23

465. Prohibicién de afiadir a los preceptos de

la Torah, Devarim (Deuteronomio) 12:32 (heb.

13:1)

466. Prohibicion de reducir de los preceptos
de la Torah, Devarim (Deuteronomio) 13:1

467. Prohibicion de escuchar a alguien que
profetiza en nombre de la idolatria, Devarim
(Deuteronomio) 13:4

468. Prohibicion de amar a una persona que
incite a la idolatria, Devarim (Deuteronomio)
13:9

469. Prohibicion de no odiar a una persona
gue incite a la idolatria, Devarim
(Deuteronomio) 13:9

470. Prohibicion de rescatar a una persona
gue incite a la idolatria, Devarim
(Deuteronomio) 13:9

471. Prohibicién para una persona incitada a
la idolatria de hablar en favor de una persona
gue incita a la idolatria, Devarim
(Deuteronomio) 13:9

16

EMC SHALOM INTERNACIONAL

472. Prohibicidén para una persona incitada a
la idolatria de no hablar en contra de una
persona que incita a la idolatria, Devarim
(Deuteronomio) 13:9

473. Prohibicion de incitar a alguien a la
idolatria, Devarim (Deuteronomio) 13:12

474. Prohibicion de reconstruir una ciudad
que ha hecho idolatria, Devarim
(Deuteronomio) 13:17

475. Prohibicion de beneficiarse de la riqueza
de una ciudad que ha hecho idolatria,
Devarim (Deuteronomio) 13:18

476. Prohibicion de hacerse cortes como lo
hace un idolatra, Devarim (Deuteronomio)
14:1

477. Prohibiciéon de arrancarse los cabellos
en sefial de duelo, Devarim (Deuteronomio)
14:1

478. Prohibicién de comer de las ofrendas de
animales descalificados, Devarim
(Deuteronomio) 14:3

479. Prohibicion de comer saltamontes no
kasher o cualquier insecto alado, Devarim
(Deuteronomio) 14:19

480. Prohibicion de comer de cualquier
animal que murié por si mismo, Devarim
(Deuteronomio) 14:21

481. Prohibicibn de pedir el pago de un
préstamo cuando llegd el séptimo afio
(shemitd) , Devarim (Deuteronomio) 15:3

482. Prohibicion de abstenerse de dar a un
pobre lo que necesita, Devarim
(Deuteronomio) 15:7

483. Prohibicion de abstenerse de prestar
dinero debido al séptimo afio (Shemita),
Devarim (Deuteronomio) 15:9

484. Prohibicion de dejar libre a un siervo
judio con las manos vacias, Devarim
(Deuteronomio) 15:14

485. Prohibicién de hacer trabajar a animales
consagrados, Devarim (Deuteronomio) 15:19

486. Prohibicion de trasquilar animales
consagrados, Devarim (Deuteronomio) 15:19



487. Prohibicibn de comer sustancias
leudadas (jamets) después del mediodia de la
vispera de Pésaj, Devarim (Deuteronomio)
16:3

488. Prohibiciébn de dejar sobrantes de la
ofrenda festiva (jaguiga) de Pésaj hasta el
tercer dia, Devarim (Deuteronomio) 16:4

489. Prohibicion de ofrecer la ofrenda de
Pésaj en un altar propio, Devarim
(Deuteronomio) 16:5

490. Prohibicion de ir a Yerushalayim en una
festividad sin llevar una ofrenda animal,
Devarim (Deuteronomio) 16:16

Fin de |la Parasha.

Nuestros comentarios obedecen a la doctrina
establecida en EMC SHALOM
INTERNACIONAL como Ministerio de
Raices Hebreas y son pilares que
defendemos y exponemos en la predicacion
del Unico Evangelio que los primeros
emisarios (shlijim-apdstoles) pregonaron
con un solo proposito: Restaurar el Reino de
Israel. Maaseh (Hechos) 1:6 y dirigido a los
destinatarios  establecidos en laakov
(Santiago) 1:1y Kefa Alef (1 Pedro) 1:1 “LA
CASA PERDIDA DE ISRAEL”.

El mismo Rab Shaul (Shaliaj Pablo) emisario
por excelencia para todos los gentiles, sabia
de antemano que su foco de alcance era
solamente las doce tribus dispersas
llamadas “Ovejas perdidas de la casa de
Israel” [Melo Ha Goyim]: Los justos de las
naciones”, Maaseh (Hechos) 26:7. Es el
cumplimiento de esta misma promesa que
nuestras doce tribus esperan obtener,
resueltamente haciendo sus actos de
adoracion noche y dia; a pesar de esto, jes
en relacién con esta esperanza, su Majestad,
gue hoy soy acusado por los judios!

Este documento es comentado
semanalmente en vivo y en directo en

EMC SHALOM INTERNACIONAL

nuestras clases por internet, cada Shabat de
9:00 a.m. a 12:30 p.m. (Horario Este de EU)
a través de www.zoom.com y el ID para
ingresar al canal de EMC SHALOM
INTERNACIONAL es: ID 4637031177

Nuestro Unico deseo a traves de este material
es que tu y los tuyos sean mas que
bendecidos por un entendimiento superior de
las Escrituras; moviéndonos del mensaje
subjetivo de hoy y casi mistico, a lo objetivo
del mensaje, con una mayor certeza
idiomatica y envuelto en su ambiente cultural
respectivo, dandonos asi la mayor solidez
interpretativa de los textos.

Todos los creyentes en el Elohim de la Biblia
tienen un comun denominador y un solo
deseo, el ~cual es establecer un
“avivamiento” tan poderoso que traiga la
presencia de El Rey de reyes y establezca su
Reino de una vez y para siempre; pero lo
Unico que traera esto a la congregacion de los
santos de Israel es “LA HISTORIA BIiBLICA”,
el volver al fundamento y a la forma inicial de
la FE HEBREA.

Este documento, asi como la clase de Torah
de cada Shabat, estan orientadas hacia el
conocimiento de la historia espiritual de un
pueblo: “ISRAEL”; asi como a vivir con el
entendimiento de que somos la continuacion
y conclusion de esta hermosa historia de
amor.

Estamos muy agradecidos por sus aportes a
nuestro ministerio. Nos esta permitiendo ir
con mayor excelencia.
https://www.PayPal.me/emcshalom

i SHALOM LEKULAM!

Ingresa a nuestro canal de
Telegram (escanea el cédigo
QR)



http://www.gotomeeting.com/
http://www.zoom.com/
http://www.gotomeeting.com/
https://www.paypal.me/emcshalom

