
1 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
PARASHÁH 13 - SHEMOT | ÉXODO 1:1 – 6:1 

Prohibida toda reproducción lucrativa - Utilizar bajo permiso. 

 

www.emcshalom.com - YouTube EMC Shalom Internacional 
Contáctanos: +1 (786) 499 8073 -  emcshalomint@gmail.com 

 
Aliot a la Torah: 
 
1. 1:1-17 
2. 1:18 – 2:10 
3. 2:11-25 
4. 3:1-17 
5. 3:18 – 4:17 
6. 4:18-31 
7. 5:1 – 6:1 
8. Maftir: 5:22 – 6:1 
 
Haftaráh: Yermeiahu (Jeremías) 1:1 – 2:3 
 
Brit HaJadashah: Hillel (Lucas) 1:1-2:20 
 

Lecturas adicionales del Brit HaJadashah: 
Matitiahu (Mateo) 12:26; Hillel (Lucas) 20:37; 
Yojanan (Juan) 8:58; Maaseh (Hechos) 7:17-
35; Ivrim (Hebreos) 11:23-27 

SHEMOT Significa “Nombres” 

 

Primera aliáh, 1:1-17 

1:1-7 Estos son los nombres de los hijos 
de Israel que fueron a Mitzraim (Egipto) 
junto con Yaakov su padre; cada hombre 
con su familia: Reuven, Shimeon, Levi, 
Yehudah, Issajar, Zevulun, Biniamin, Dan, 
Naftalí, Gad, y Asher. Todos contados, 
había setenta almas nacidas de Yaakov; 
Yosef ya estaba en Mitzraim. Yosef murió, 
como todos sus hermanos y toda esa 
generación. Los hijos de Israel fueron 
fructíferos, aumentaron abundantemente, 
se multiplicaron y crecieron 
poderosamente; la tierra se llenó con ellos. 
Pero los hijos de Israel fueron fecundos y 
aumentaron mucho, y se multiplicaron y 
llegaron a ser poderosos en gran manera, 
y la tierra se llenó de ellos.” – Tal como 
YHVH había prometido por medio de Yaakov 
y Yosef, el pueblo se había multiplicado hasta 
el punto de llenar la tierra de Egipto. A nivel 
de Remez podemos entender que esta es una 

representación profética de lo que pasaría 
más adelante cuando los hijos de Israel se 
dispersarían y llenarían la tierra. Egipto es 
tipología del “mundo” y efectivamente esto 
marca que los hijos de Israel llenarían 
asombrosamente toda la tierra. La palabra 
“poderoso”, en hebreo “atzam” (עצם) Strong 

#6105 quiere decir: Fuerte, poderoso, mayor, 
valiente; está acompañada de la palabra 
“meod” ( דעמ ) del Strong #3966 que quiere 

decir: en gran manera, gran, grande, 
grandemente, hasta no poderse contar, 
mayor, mucha, muchísimo, mucho, mucho 
más, muy numeroso, sobremanera, 
sumamente, entre otras. Lo curioso aquí es 
que esta palabra aparece repetida dos veces 
en la misma idea. Es decir, que se repite dos 
veces seguidas de manera redundante dando 
la idea de algo extremo. Pudiéramos concluir 
que duplicarían en número a los egipcios. 
Otro punto de entendimiento para esta 
palabra “meod”, en el pueblo hebreo, es que 
era también extremadamente fuerte. 

1:9 “y dijo a su pueblo: He aquí, el pueblo 
de los hijos de Israel es más numeroso y 
más fuerte que nosotros.” – En vista de la 
multiplicación excesiva de los israelitas y con 
la entrada al poder de un nuevo Faraón que 
no conocía a Yosef, cf. Shemot (Éxodo) 1:8, 
comenzó cierto temor a una posible alianza 
con el enemigo que pusiera en peligro la 
estabilidad del reino, lo cual llevó a pensar en 
el exterminio. Notamos también la 
aseveración que se hace aquí con las 
palabras “más numeroso” y “más fuerte” 
confirmando el comentario anterior de la 
doble palabra “meod” en el V.7. Esta historia 
se ha repetido muchas veces a través de los 
tiempos. Siempre ha existido un espíritu 
antisemita que ha llevado a cometer las más 
grandes atrocidades contra el pueblo 
escogido de YHVH. Lo triste es que ha sido 
expuesto a un nivel excesivo en el 
cristianismo. Podemos citar las grandes 
cruzadas, la obra de Martin Lutero: “Sobre los 

Ingresa a nuestro canal 
de Telegram (escanea el 

código QR) 

  

http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com


EMC SHALOM INTERNACIONAL 

2 

judíos y sus mentiras”, especialmente el 
capítulo 11. Uno de los argumentos es que los 
judíos mataron a “Cristo” y por eso les 
sobrevenían tantos males. La pregunta es: 
¿A qué “Cristo” negaron en Egipto o en el 
reino de Susa en la época de Ester y 
Mardoqueo? 
 
1:12 “Pero cuanto más los oprimían, más 
se multiplicaban y más abrían brecha, de 
manera que llegaron a temer a los hijos de 
Israel.” – Aunque las circunstancias sean 
difíciles y adversas, YHVH siempre cumple su 
palabra. Además, esto muestra que mientras 
más el enemigo quiera exterminarnos, más 
nos multiplicaremos. Nunca podrán eliminar 
la simiente de Avraham de la faz de la tierra. 
Mishlei (Proverbios) 19:21 “Hay muchos 
pensamientos en el corazón del hombre, pero 
el consejo de YHVH es para siempre”. (VIN) 
 
1:17 “Pero las parteras temían a Elohim, y 
no hicieron como el rey de Egipto les había 
mandado, sino que dejaron con vida a los 
niños.” – Una de las maneras de controlar el 
crecimiento de una población es controlando 
la tasa de natalidad. Eso fue lo que quiso 
implementar Faraón. Pero las parteras de 
Israel sabían que eso era contra la Torah de 
YHVH y que el mandamiento era multiplicarse 
y llenar la tierra. Muchas veces nos veremos 
en encrucijadas como esta. Debemos decidir 
si obedecemos a los hombres o a YHVH. Si 
obedecemos a los hombres, recibiremos 
recompensa de hombres porque el hombre 
pasa y pronto se olvida Tehilim (Salmo) 
103:15-16 “Sí, los días del ser humano son 
como hierba, él brota como flor en el campo, 
pero el viento pasa y perece y su propio lugar 
no lo conoce más”. Matitiahu (Mateo) 10:41 
“Cualquiera que recibe a un profeta porque es 
profeta, recibirá la misma recompensa que el 
profeta; y el que recibe a un tzadik porque es 
un tzadik, recibirá la misma recompensa que 
el tzadik”. Pero si obedecemos a YHVH, 
recompensa de YHVH recibiremos, esta no 
pasa, ni se olvida. Devarim (Deuteronomio) 
28:1-2 “Si escuchas atentamente a lo que 
YHVH tu Elohim dice, observando y 
obedeciendo todos sus mitzvot que yo te 
estoy dando hoy, YHVH tu Elohim te 

levantará por sobre todas las naciones de la 
tierra; y todas las siguientes bendiciones 
serán tuyas en abundancia – si tú haces lo 
que YHVH tu Elohim dice”.  

¿Y tú, a quién obedecerás? 

 

Segunda aliáh, 1:18 – 2:10 

1:20-21 “Y Elohim favoreció a las parteras; 
y el pueblo se multiplicó y llegó a ser muy 
poderoso. Y sucedió que por haber las 
parteras temido a Elohim, Él prosperó sus 
familias.” – YHVH siempre recompensa a 
sus siervos obedientes. Ninguna ganancia de 
este mundo es comparable con las ganancias 
que obtendremos en el siglo venidero cuando 
se manifieste Yeshua. ¡Nunca desobedezcas 
a YHVH por nada que te puedan ofrecer en 
este mundo! Mordejai (Marcos) 10:29-30 
“Yeshua dijo: "¡Sí, les digo que no hay nadie 
que haya dejado casa, hermanos, hermanas, 
madre, padre, hijos o campos por amor a mí 
y por amor a las Buenas Noticias, que no 
recibirá cien veces más, ahora en el olam 
hazeh, casas, hermanos, hermanas, madres, 
hijos y tierras con persecuciones! - y en el 
olam habah la vida eterna”. 

1:22 “Entonces Faraón dio esta orden a su 
pueblo: "Todo niño que nazca, échenlo al 
río, pero dejen que las niñas vivan." – Ya 
que no pudieron hacer que las comadronas 
cumplieran la orden, los egipcios decidieron 
tomar cartas en el asunto. Esta nueva 
estrategia consistía en hacer desaparecer a 
los varones, puesto que estos serían en el 
futuro los que habrían de ser los guerreros del 
pueblo. Desde la antigüedad vemos como la 
estrategia de destrucción de los pueblos ha 
sido a través de los niños. Hoy en día 
continua igual, pero ahora se da a nivel 
intrafamiliar, dejando que los niños crezcan 
lejos del conocimiento del Eterno. Hoshea 
(Oseas) 4:6a “Mi pueblo es destruido por falta 
de conocimiento”. 

2:2 “Y la mujer concibió y dio a luz un hijo; 
y viendo que era hermoso, lo escondió por 
tres meses.” – Esta mujer, de la tribu de Leví, 
decidió hacer algo por su hijo, por lo que lo 
escondió. Ella buscaba que su hijo no corriera 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

3 

con la misma suerte que los demás. Hoy 
entendemos que fue YHVH quien puso ese 
sentimiento en esta mujer puesto que tenía 
planes con este niño, entendiendo la sintaxis 
del verso que infiere algo muy especial que 
había en la criatura. Un cuadro similar vemos 
en la vida de Yeshua. Sus padres tuvieron 
que esconderlo porque Herodes quería 
matarlo. De la misma manera, este mandó a 
matar a todos los niños de esa región. Este 
pasaje da comienzo a un nuevo panorama 
profético; en el que Mosheh es el protagonista 
como “MESIAS DE ISRAEL Y COMO 
PROFETA DE YHVH”. En el transcurrir de la 
vida de este profeta, debemos entender 
pautas que nunca habíamos tenido en cuenta 
a la hora de concebir; no solo, el ministerio de 
Mosheh, sino la visión profética que él da para 
todos nosotros: 

1. Es el único profeta que es comparado con 
Yeshua. Devarim (Deuteronomio) 18:18 
“Yo levantaré para ellos un profeta como 
tú de entre sus hermanos. Yo pondré mis 
palabras en su boca, y él les dirá todo lo 
que Yo les ordene”. 

2. Es destinado a muerte desde su 
nacimiento igual que Yeshua. 

3. Crece para ser Rey. Yeshua es Rey. 

4. Libera de la esclavitud. Como Yeshua lo 
hace con nosotros de la dispersión entre 
las naciones. Nuestro Egipto. 

5. Es enviado por El Padre Eterno. Yeshua 
es igualmente enviado. 

6. Muere antes de ingresar a la tierra de la 
promesa. Yeshua muere para 
ingresarnos, a la Tierra Prometida, a la 
descendencia de Abraham, 
acontecimiento que aun esperamos. 

2:3 “Pero no pudiendo ocultarlo por más 
tiempo, tomó una cestilla de juncos y la 
calafateó con asfalto y brea. Entonces 
puso al niño en ella, y la colocó entre los 
juncos a la orilla del río.” – Aunque la 
situación empeoraba, esta mujer no se dio por 
vencida, sino que siguió luchando por la vida 
de su hijo. Un punto interesante en este verso 

es la palabra “Brea”, compuesto derivado de 
la destilación de alquitranes y materiales 
orgánicos como carbón y maderas. Este 
compuesto es citado en Bereshit (Génesis) 
6:14 como el impermeabilizante usado para 
el arca de Noaj, “Kófer” (כֹּפֶר) tiene el Strong 

#3724 que significa cubrir, expiar, o condonar 
con raíz y “Kafár” (פַר  del Strong #3722 que (כָּ

significa expiación, limpio, perdonar, propicio, 
purificar. Resulta amado hermano que estas 
palabras están directamente ligadas con la 
palabra “propiciatorio” ( כַפֹּרֶת) del Strong 

#3727, pues posee relativamente la misma 
raíz “KAPÓRET”: Cubierta del Arca Sagrada, 
lugar de expiación de los pecados en el 
tabernáculo. ¿Porque tanto énfasis en estos 
detalles idiomáticos? La respuesta es simple. 
En el caminar como casa de Israel, 
corresponde a la necesidad que tenemos de 
conectar cada detalle de La Torah, con los 
acontecimientos del Mashiaj Yeshua y su 
plan redentor para las doce tribus de Israel. 
Así como el Arca de Noaj fue establecida para 
salvar la simiente incorruptible después de 
juicio conocido como “EL DILUVIO”, este niño 
Mosheh (Moisés), que sería salvado de las 
aguas, lo logró en una barca cubierta de 
KÁFAR (brea: expiación, redención). Esto 
hace sentido con la misión que Mosheh 
tendría al liberar a los esclavos israelitas de 
Egipto y ser el caudillo para su “redención”. 
Dibujo vivo y humano, al que la escritura 
llama “sombra profética de las cosas por 
venir”. Sigamos cruzando información 
profética, con el único propósito de llenar 
nuestras mentes del conocimiento pleno de la 
sabiduría de YHVH, dada a los que, con 
corazón de reyes, descubren todos los 
secretos de ella. Mishlei (Proverbios) 25:2 
“Gloria de Dios es encubrir un asunto, pero 
honra del rey es escudriñarlo” (BTX3). Al 
interrelacionar esta información con la vida 
ministerial de Mosheh, vemos paralelismos 
sorprendentes de cómo las palabras en 
hebreo fueron las fichas que mantuvieron el 
rompecabezas armado hasta la llegada de la 
redención final, Yeshua HaMashiaj. EMC 
SHALOM INTERNACIONAL como ministerio 
de la Casa de Israel, les invita a analizar las 
explicaciones de tan excelente documento 
como es La Torah de YHVH y someter a su 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

4 

criterio y entendimiento, detalles como la 
relación de Mosheh y su hermano Aarón, 
“primer sumo sacerdote de Israel” (Aaron, 

ןואהר  Aharón). Vemos en la forma hebrea la 

palabra aron: Arca, caja; que pronunciamos 
“aron” (רוֹן  del Strong #727, lo que nos lleva (אָּ

a concluir que Mosheh es hermano del arca. 
Esto nos debe llenar de mayor inquietud al 
entender que el arca, era la caja de madera 
de acacia cubierta en oro, donde se 
depositarían las dos tablas de piedra, el Omer 
del maná y la vara de Aharon reverdecida 
símbolo inequívoco del Evangelio completo: 
Las dos tablas con los mandamientos 
representan la Torah, el Omer de maná 
representa el pan que descendió del cielo 
Yeshua haMashiaj y la combinación de estos 
dos traen el espíritu de resurrección que está 
representada en la vara de Aharon que 
reverdeció (la vara que resucitó) este es el 
concepto que manejamos en Emc al decir que 
predicamos un evangelio completo. Sabemos 
que Mosheh fue quien recibió la alianza de 
parte del Eterno YHVH TZVAOT, 
convirtiéndose en un recipiente (arca o caja) 
de todo el conocimiento de La Torah, pues 
aparte de las dos tablas, se le mostraron 
absolutamente todos los diseños celestiales. 
Tal como está escrito. Ivrim (Hebreos) 8:5 
“Pero a lo que ellos están sirviendo es sólo 
una copia y una sombra de las cosas 
originales del cielo; pues cuando Mosheh 
estaba listo para erigir el Tabernáculo, YHVH 
le advirtió: "Mira que hagas todo conforme 
al modelo que te fue mostrado en el 
monte." Este mismo Mosheh, personaje 
alegórico al Mashiaj Yeshua, seria aquel 
portador de “Las Palabras” junto con la 
profecía que en ÉL se le daría vida. 
“YESHUA ES LA PALABRA VIVA”. 
Yojanán (Juan) 1:1 “En el principio era la 
Palabra, y la Palabra era con YHVH. Y la 
Palabra era YHVH”. Yojanán (Juan) 1:14a 
“La Palabra se hizo carne y habitó entre 
nosotros, y nosotros vimos su Kavod”. Sin 
embargo, no olvidemos el propósito de este 
comentario de ver, cómo la palabra KAFÁR 
(brea=expiación, redención), está reflejada 
en Mashiaj. Consideremos que la raíz de esta 
palabra es la misma de KAPÓRET = 
PROPICIATORIO. Vaikra (Levítico) 16:2 

“YHVH dijo a Mosheh "Dile a tu hermano 
Aharón que no venga en cualquier momento 
al Lugar Santísimo (Makon Kadosh) más allá 
de la cortina, delante de la cubierta del Arca 
la cual está sobre el Arca, para que él no 
muera; porque Yo aparezco (Shejinah) en la 
nube por encima de la cubierta del Arca”. 
Ivrim (Hebreos) 9:5 “y sobre ella, estaban los 
Keruvim representando la Shejinah, que 
cubrían el Arca con su sombra; pero ahora no 
es el momento de hablar de esto en detalle”. 
Romanos 3:25a “YHVH dio a Yeshua como 
Kapparah por los pecados por medio de la 
llenura de fe con respecto al sacrificio de Su 
muerte sangrienta. Esto reaseguró la justicia 
de YHVH”. Yojanán Alef (1 Juan) 2:2 
“También Él es el Kapparah por nuestros 
pecados; y no solamente por nuestros 
pecados, sino también por los de todo el 
mundo”. Yojanán Alef (1 Juan) 4:10 “Esto es 
lo que el amor significa: No es que nosotros 
amemos a YHVH, sino que Él nos amó a 
nosotros, y envió a su Hijo para ser Kapparah 
por nuestros pecados”. Tal vez halla notado 
que hemos estado utilizando la palabra 
Kaparah como reconciliación para dar un 
mayor entendimiento de la obra redentora del 
Mashiaj Yeshua. Lo anterior dado que la 
palabra Kafar (כַפר), también la podemos leer 

Kiper ( ריכ ִּ פֵּ ) que traduce descubrir o 
reconciliar, raíz de la cual viene la palabra 
kipur o kipurim, haciendo referencia a la fiesta 
de Yom haKipurim. ¡Si ese es el día del 
perdón, también es el día de la reconciliación! 

 

Tercera aliáh, 2:11-25 

2:11 “Algún tiempo después de eso, 
cuando Mosheh estaba ya crecido, salió a 
ver a sus hermanos y se dio cuenta de sus 
trabajos. Vio a un egipcio golpear a un 
hebreo, a uno de sus hermanos” – Vemos 
que en este pasaje se repite dos veces las 
palabras “sus hermanos” hablando de los 
hebreos. Esto nos muestra dos posibles 
interpretaciones: 

1. Que Mosheh siempre supo sus orígenes y 
por eso se sentía como parte de ellos. 

2. Que Mosheh no sabía sus orígenes, pero 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

5 

sentía un fuego en su ser por esa gente y 
no sabía cómo explicarlo. 

De la misma manera nos sucedió a muchos 
de nosotros. Aun cuando no entendíamos el 
porqué de esa afinidad con la nación de Israel 
o porqué hacíamos nuestros sus conflictos, 
en el fondo algo establecía que eran nuestros 
hermanos. 

2:14 “Él replicó: “¿Quién te hizo jefe y 
gobernante sobre nosotros? ¿Quieres 
matarme como mataste al egipcio?” 
Mosheh se asustó, y pensó: ¡Así que el 
asunto se sabe!” – En este versículo hay dos 
asuntos importantes: 

1. El pecado nos resta autoridad. Cuando 
Mosheh decide enfrentar y corregir el mal 
causado a su hermano, este le toma en 
poco debido a su anterior pecado. Y esto 
a su vez genera temor. 

2. Mosheh no es reconocido por quien 
realmente es. Básicamente la primera 
pregunta que le hacen es, en otras 
palabras, ¿Qué autoridad tienes sobre 
nosotros? Ya que las palabras príncipe y 
juez aluden a cargos con autoridad. 

  

De la misma manera, en su primera venida, 
Yeshua no es reconocido entre los principales 
líderes religiosos de su tiempo por quien 
realmente es. Al igual que con Mosheh, en 
cierta ocasión le preguntaron con qué 
autoridad hacía lo que hacía, Hillel (Lucas) 
20:2 “y le cuestionaron: “Dinos, ¿con qué 
autoridad haces estas cosas? ¿O quién fue el 
que te dio esta autoridad?” (VIN). 

 

Cuarta aliáh, 3:1-17 

3:2 “Un mensajero de YHVH se le apareció 
en un fuego llameante que salía de un 
arbusto. Él miró y vio que había un arbusto 
en llamas, sin embargo, el arbusto no se 
consumía” – La frase “El Malaj de YHVH” 
hace referencia a una de las manifestaciones 
visibles de YHVH. Como se vio anteriormente 
en la bendición que Yaakov hace sobre sus 
nietos, él llama a YHVH como “el Ángel que 

me ha rescatado” Bereshit (Génesis) 48:16 
“El ángel que me liberta de todo mal, bendiga 
a estos jóvenes. Sea perpetuado en ellos mi 
nombre, Y el nombre de mis padres Abraham 
Isaac, Y aumenten hasta ser una multitud en 
medio de la tierra.” (BTX3). Una palabra que 
queremos exponer de forma más clara, en 
cuanto a su alegoría es: “la Zarza”. Su 
principal característica es que es un ramaje 
espinoso. Estas espinas están direccionadas 
levemente hacia adentro; es decir que, si 
introdujéramos una mano por entre las ramas, 
no habría peligro, pues la mano viajaría en su 
dirección de crecimiento. El problema se 
encuentra en el momento que se detiene el 
avance y se decide regresar. Seríamos 
heridos, cortados y punzados gran cantidad 
de veces, pues estaríamos saliendo en contra 
de la dirección de los espinos. Esto hace 
alusión a la manera en la que aquellas 
setenta almas de Israel fueron llevadas a lo 
mejor de Egipto en tiempo de gran hambruna. 
¿Quién rechazaría tan soberana propuesta 
de bienestar? Pero esa fue la suave forma de 
ingresar en la zarza llamada Egipto. El gran 
problema se manifestó por su acelerado 
crecimiento y fueron frenados a través de una 
dura esclavitud y en medio de la servidumbre. 
Los lineamientos de libertad que YHVH 
estableció por boca de Mosheh trajeron el 
problema de aumentar su producción y su 
trabajo antes de abandonar la dura esclavitud 
en Egipto. 

3:5 “Entonces Él dijo: No te acerques aquí; 
quítate el calzado de los pies, porque el 
lugar donde estás parado es tierra santa.” 
– Acá vemos un dato curioso, puesto que en 
ninguna parte de Las Escrituras se dan 
instrucciones específicas de quitarse el 
calzado de los pies, a menos de que se esté 
en un lugar santo. Solo hay otro momento en 
Yehoshúa (Josué) 5:15 “El comandante del 
ejército de YHVH respondió a Yehoshúa: 
"Quita tus sandalias de tus pies, porque el 
lugar donde estás parado es apartado." Y 
Yehoshúa lo hizo” (BKIM). Este pasaje crea 
una relación directa entre el que habló en la 
zarza y este comandante del ejército de 
YHVH. No es un ángel, pues todos ellos, los 
ángeles, no permiten que un hombre se 
postre ante ellos. Y la escritura en hebreo 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

6 

valida esta información, ya que en castellano 
es imposible ver esta conexión pues Josué es 
el cumplimiento inmediato de la promesa 
dada a Mosheh expresada de levantar un 
profeta en medio de ti Israel, entre tus 
hermanos, Devarim (Deuteronomio) 18:18 
“Profeta les despertaré de en medio de sus 
hermanos, como tú; y pondré mis palabras en 
su boca, y él les hablará todo lo que yo le 
mandare” (BJUB). Vemos que Josué, así 
como Mosheh dividieron el agua en dos. A 
ellos dos también se les presentó el Malaj de 
Adonai con la instrucción de quitarse el 
calzado. Mosheh tuvo la labor de dar 
instrucción al pueblo, pasándolo por un 
tevilah de reconciliación y dejándolo en la 
puerta de entrada. Pero fue Yehoshua, el hijo 
de Nun quien los hizo entrar a la tierra 
prometida. Este Yehoshua es una 
prefiguración de nuestro Mesías Yeshua. El 
nombre de Yeshua se escribe en hebreo con 
las letras yud, shin, vav, ain - ( ַיֵשׁוּע), y el 

nombre de Josué en hebreo lo encontramos 
también con estas mismas cuatro letras. Esto 
se registra en el libro de Nejemiah 
(Nehemías) 8:17c “Josué hijo de Nun” 
(RV60), (ן־נוּן ב   .Yeshua Ben Nun (יֵּשׁוּעִַּ
Mosheh, que representa la Torah, fue 
suficiente para llegar a la tierra prometida, 
pero el que los introduce a la tierra prometida, 
es Josué que representa a Yeshua. Ahora, 
¿quién era este Comandante del Ejército de 
YHVH? Yehoshúa (Josué) 5:14 “"No," él 
respondió, "sino que soy el comandante del 
ejército de YHVH; yo he venido justo ahora." 
Yehoshúa cayó con su rostro en tierra y le 
adoró, entonces preguntó: "¿Qué tiene que 
decir mi Amo a su siervo?"”. Una de las 
aclaraciones más significativas las da el 
mismo contexto de charla de Ieoshua y este 
Comandante de los Ejércitos de YHVH. 
Yehoshúa (Josué) 6:2 “YHVH dijo a 
Yehoshúa: "Yo te he entregado a Yerijo, 
incluyendo su rey y sus guerreros”. Esto se 
define poderosa y gloriosamente en Hitgalut 
(Apocalipsis) 19:10-16 “Yo me postré a sus 
pies para adorarle, pero él dijo: "¡No hagas 
eso! Yo soy sólo un consiervo contigo y de tus 
hermanos que tienen el testimonio de Yeshua. 
¡Adoren a YHVH! Porque el testimonio de 
Yeshua es el Ruaj de profecía. Después vi el 

cielo abierto; y allí delante de mí, un caballo 
blanco. Sentado en él, estaba el Único 
llamado Lleno de Fidelidad y Verdadero, y es 
en justicia que Él dicta juicio y va a la batalla. 
Sus ojos eran como llama ardiente de fuego, 
y en su cabeza había muchas coronas reales. 
Y tenía un Nombre escrito que nadie conocía, 
sino El mismo. Estaba usando una túnica que 
había sido empapada en sangre, y El Nombre 
por el cual es llamado es: "LA PALABRA DE 
YHVH." Los ejércitos del cielo, vestidos de 
lino finísimo, blanco y puro, le seguían en 
caballos blancos. Y de su boca sale una 
espada afilada, para herir con ella a las 
naciones; "El las regirá con cetro de 
hierro."  Él es quien pisa el lagar de donde 
fluye el vino de la ira furiosa de YHVH, Elohim 
de los ejércitos del cielo. Y en su túnica y en 
su muslo tiene un Nombre escrito: REY DE 
REYES Y AMO DE SEÑORES.” ¡Amén! 
¡Haleluyah!” 

3:6 “Y agregó: “Yo soy el Elohim de tu 
padre, el Elohim de Avraham, el Elohim de 
Itzjak, y el Elohim de Yaakov”. Y Mosheh 
se tapó la cara, porque tenía miedo de 
mirar a ha’Elohim” – Fue tanto el resplandor 
de la gloria de YHVH que Mosheh tuvo temor 
de mirarla. El Eterno se presenta como el 
Elohim de sus ancestros, por lo que se puede 
inferir de aquí que Mosheh conocía de YHVH. 
Quizá su conocimiento no era muy profundo, 
pero sin duda, al menos había escuchado de 
Él. Nosotros estamos en el mismo proceso 
educativo que un día llegó a Mosheh por el 
llamamiento que se le otorgó. Y es imperioso 
que aprendamos cada día más y más, para 
que al igual que Mosheh tuvo el privilegio de 
tenerlo cara a cara, igual nosotros estemos 
preparados para decir: Iyov (Job) 42:5 “Sólo 
de oídas sabía de ti, pero ahora mis ojos te 
ven.” 

3:12 Y Él dijo: “Yo estaré contigo; esa será 
la señal de que fui YO (ANOJI) quien te 
envió. Y cuando hayas libertado al pueblo 
de Egipto, adorarán a haElohim en este 
monte” –El Midrash ve aquí una referencia al 
Mesías. ¿Qué significan estas palabras? Los 
sabios de la antigüedad dicen que es 
simbólico de la primera liberación, porque con 
un “anoji” Israel entró en Egipto, como se 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

7 

dice: Yo “anoji” iré contigo a Egipto, y con un 
“anoji” los guiaré de nuevo desde allí, 
Bereshit (Génesis) 46:4 “Yo mismo bajaré 
contigo a Mitsraim, y yo mismo también te 
traeré de regreso; y la mano de Yosef cerrará 
tus ojos”. (VIN). También es simbólico de la 
postrera redención como se dice: Yo “anoji” 
los sanaré y los salvaré. (En la era del 
Mesías). Ciertamente el Nombre del Mesías 
es EMANUEL en Yeshayahu (Isaías) 7:14 
“Ciertamente, el mismo YHVH les dará una 
señal de su propia elección: Miren, la virgen 
ha concebido y va a dar a luz un hijo. Que le 
ponga el nombre de Imanuel.” (VIN), que 
significa: Immanuél (Emmanuel) “con 
nosotros es Dios". Y ÉL hablará en nombre de 
Elohim y como Elohim. Ciertamente es 
correcto que Yeshua obraba con la autoridad 
de Dios, predicando que: “Nadie ha visto al 
padre, sino el que es de Dios, solo Él ha visto 
al padre; El que me ve a mí, ve al que me 
envió… Yo y el padre; uno somos…Venid a 
mi…Aprended de mi…Yo soy el camino la 
verdad y la vida. Filipenses 2:11 “Y toda 
lengua confiese que Yeshua HaMashiaj es el 
Señor, para gloria de Dios Padre” (BTX3), 
Colosenses 1:16-17 “Porque en ÉL fueron 
creadas todas las cosas; las que hay en los 
cielos; y las que hay en la tierra, visibles e 
invisibles; sean tronos; sean dominios, sean 
principados, sean potestades; todo fue 
creado por medio de ÉL y para ÉL. Y ÉL es 
antes de todas las cosas, y todas las cosas 
en ÉL subsisten.” (BTX3), 1 Timoteo 6:16 “Al 
único que tiene inmortalidad, que habita en 
luz inaccesible; a quien ninguno de los 
hombres ha visto ni puede ver, al cual sea la 
honra y el Imperio Sempiterno. Amen.” 
(BTX3), Ivrim (Hebreos) 1:3 “El cual, siendo 
el resplandor de su gloria, y la imagen misma 
de su sustancia, y quien sustenta todas las 
cosas con la palabra de su poder, habiendo 
efectuado la purificación de nuestros pecados 
por medio de sí mismo, se sentó a la diestra 
de la Majestad en las alturas” (VIN). 

Los “YO SOY” del Mesías Yeshua 

- “Yeshua le dijo: Yo soy, el que habla 
contigo” (Yojanan (Juan) 4:26) 

- “Yo Soy el pan de vida. El que a mi viene, 

no tendrá hambre, y el que en mi cree, no 
tendrá sed jamás.” (Yojanan (Juan) 6:35) 

- “Pero él les dijo: Ustedes son de abajo, Yo 
Soy de arriba. Ustedes pertenecen a este 
mundo, yo no pertenezco a este mundo.” 
(Yojanan (Juan) 8:23) 

- “Yeshua  (Jesús)  les  contestó:  De cierto, 
de cierto les digo: Antes de que Abraham 
existiera, Yo Soy.” (Yojanan (Juan) 8:58) 

- “Mientras Yo esté en el mundo, Soy la luz 
del mundo” (Yojanan (Juan) 9:5) 

- “Yeshua les dijo de nuevo: De cierto, de 
cierto les digo: Yo Soy la puerta de las 
ovejas.” (Yojanan (Juan) 10:7) 

- “A quien santificó el Padre y envió al 
mundo, ustedes le dicen: “Blasfemas”, 
porque les he dicho “Yo Soy el hijo de 
Dios” (Yojanan (Juan) 10:36) 

- “Yeshua le dijo: Yo Soy la resurrección y 
la vida. El que cree en mí, aunque muera, 
vivirá.” (Yojanan (Juan) 11:25) 

- “Yeshua les dijo: YO SOY el camino, la 
verdad y la vida. Nadie viene al Padre, 
sino solo por medio de mí.” (Yojanan 
(Juan) 14:6) 

- “YO SOY la vid verdadera, y mi Padre es 
el labrador.” (Yojanan (Juan) 15:1) 

- “Al verlo, caí a sus pies como muerto. 
Entonces Él puso su diestra sobre mí, y 
dijo: No temas, YO SOY el primero y el 
último.” (Hitgalut (Apocalipsis) 1:17) 

 
3:14-15 “Y Elohim le dijo a Mosheh: “Ehieh 
ashér Ehieh” yo soy el que soy”. Y 
continuó: “Así les dirás a los Israelitas: 
‘Ehieh Yo Soy me envió a ustedes’”. Y 
Elohim le dijo además a Mosheh: “Así les 
hablarás a los Israelitas: יהוה YHVH el 
Elohim de sus padres, el Elohim de 
Avraham, el Elohim de Itzjak, y el Elohim 
de Yaakov, me ha enviado a ustedes’, Este 
será mi nombre para siempre, este es Mi 
Memorial por toda la eternidad” – Aquí el 
Eterno se presenta por su nombre. No por 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

8 

apelativos, no por títulos basados en su 
actuar o algún área de su obrar, sino por su 
Nombre propio: YHVH. De este pasaje 
podemos inferir que Mosheh no tenía 
restricciones al pronunciar el Nombre del 
Altísimo, ya que lo utilizó delante de su pueblo 
para que supieran que realmente YHVH lo 
había enviado. Esto muestra que la tradición 
de no mencionar este Santísimo Nombre no 
proviene de la Torah, sino que fue 
desarrollada posteriormente dentro del 
judaísmo. En Emc Shalom Internacional 
enseñamos que: Ehieh asher Ehieh 
realmente no es una palabra, es una 
expresión, y es la expresión más bonita que 
Elohim ha usado para que podamos 
entenderlo. Cuando su Majestad llama a 
Mosheh, en medio de su discurso Mosheh le 
pregunta a Elohim: ¿Cuál es su nombre?, 
pero en cambio del Eterno usar YHVH, 
Adonai, o algún otro de sus nombres, lo que 
usa es la expresión: Shemot (Éxodo) 3:14 “Y 
respondió Elohim a Mosheh: YO SOY EL 
QUE SOY. Y dijo: Así dirás a los hijos de 
Israel: Yo Soy me ha enviado a vosotros.” 
(BTX3). Pero, ¿qué significa Yo Soy el que 
Soy? En hebreo esto es Ehieh asher ehieh, 
pero no traduce yo soy el que soy. Esa 
expresión es mucho más sublime. La palabra 
ehieh (אהיה) es la forma futura del verbo ser o 

estar, que en su estado verbal en infinitivo se 
conoce como lihiot ( לִהְיוֹת), y traduce: ser, 

estar, tener, haber, haberse, ocurrir, tener 
lugar, existir, convertirse (en algo), volverse. 
La palabra Asher (שֵׁר  viene del binian piel ,(אָּ

(estructuras morfológicas en el hebreo, que 
indican cómo se conjuga un verbo y cuál es 
su significado), en hebreo leAsher (לְאַשֵר) y 

traduce, confirmar, aprobar, autorizar, dar el 
conforme, dar la conformidad, dar el visto 
bueno. Ehieh asher ehieh es una expresión 
de la magnificencia gloriosa del rey del 
universo. Podemos juntar cada significado de 
la palabra ehieh y cada significado de la 
palabra asher para poder ampliar nuestro 
panorama de esa expresión ehieh asher 
ehieh, Elohim existe con forme a su existencia, 
Elohim se convierte en algo según la 
conformidad de lo convertido. En otras 
palabras, Él se puede hacer como ÉL quiera 
hacerse. Es esa la razón por la cual no le dio 

un solo nombre a Mosheh, porque Él quería 
que Mosheh y el pueblo hebreo entendiera 
que la magnificencia de su ser no está 
limitada a una sola cualidad, sino una 
pluralidad de cualidades en un Elohim ejad. 
Algo maravilloso sucede al decir: Él es el que 
fue, el que es y el que será. Aquí se usan las 
palabras en hebreo: ויהיה והוה   haiah - היה 

vehoveh veihieh, las cuales también 
descienden de la expresión dicha a Mosheh 
ehieh asher ehieh. De esta manera, Él no solo 
“fue, es y será”, sino que “se convirtió, se 
convierte y se convertirá” en lo que Él desee 
para cumplir con el propósito que tiene con su 
pueblo. Para desarrollar con mayor 
profundidad este tema, recomendamos ver: 
“Las curiosidades de la Haftarah: Itro” en el 
canal de YouTube de EMC Shalom 
Internacional. Estamos viendo claramente 
que todos los otros nombres divinos son 
derivados y que fueron nombrados a raíz de 
algún acto o hecho portentoso de parte de 
Dios; entre los nombres y títulos de Dios en el 
Tanaj y en el Brit HaJadashah; es decir en 
referencia a Yeshua; existen alrededor de 
setenta nombres de Dios; todos estos 
nombres derivados; excepto el 
‘TETRAGRAMATON”, el cual no expresa 
ningún atributo; sino simplemente: 
“Existencia” y nada más; la existencia 
absoluta de ÉL; que implica que: “ÉL existirá 
siempre.” Recordemos lo que Dios le dice a 
Moisés en Éxodo capítulo 6 versos 2 y 3: 
“Habló todavía Dios a Moisés, y le dijo: Yo 
soy YHVH. Y aparecí a Abraham, a Isaac y 
a Jacob como EL SHADAI, más en mi 
nombre YHVH no me di a conocer a ellos.” 
Se podría decir entonces que el 
Tetragrámaton y: “Yo soy el que soy (ehieh 
asher ehieh)” son absolutos, únicos, 
inefables y ocultos como lo veremos más 
adelante. Hay que destacar que la traducción 
“Yo soy el que soy (ehieh asher ehieh)” son 
absolutos, únicos, inefables y ocultos como lo 
veremos más adelante. Hay que destacar que 
la traducción “Yo soy el que soy” no es en sí 
la traducción correcta, sino una aproximación 
a la misma; por eso observamos que en las 
traducciones hebreas no la transliteran al 
español, sino que simplemente lo escriben en 
su fonética: EHIEH ASHER EHIEH. Es el 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

9 

mismo Moisés el que quiere conocer su 
Nombre; el que señala la esencia peculiar de 
Dios. Ya que hasta ahora Dios le había 
hablado del Dios de los patriarcas; y por ello 
Moisés quiso penetrar en la idea de la 
profundidad de Dios preguntando cuál es su 
Nombre, la esencia de ese Nombre y por el 
significado de este. Si vamos a la historia nos 
encontraremos que la forma latinizada 
Jehová; se comenzó a usar de este modo a 
partir del siglo XIII después de Mashiaj por un 
monje llamado Raimundo Martini; de la orden 
de los Dominicos. La utilizó en su libro “Pugeu 
Fidei” del año 1270. La forma más adecuada 
de pronunciarlo en hebreo es pronunciando 
las cuatro letras YUD, HE, VAV, HE. Si 
tenemos en cuenta el texto de Hechos 2:21 
donde dice: “Y todo aquel que invocare el 
nombre del Señor, será salvo”. Si miramos 
atentamente en su forma hebraica; el profeta 
Joel 2:32, no dice: “Señor”; sino YHVH, en 
dos palabras el Tetragrama o Nombre 
Sagrado. También en Romanos 10:9 “Que, 
si confesares con tu boca que Yeshua es el 
Señor, y creyeres en tu corazón que Dios le 
levanto de los muertos, serás salvo”. En vez 
de decir: “Yeshua es el Señor”; debe de decir: 
“Yeshua es YHVH”. Matityah (Mateo) 3:3 
dice: “Pues este es aquel de quien hablo el 
profeta Isaías, cuando dijo: Voz que clama en 
el desierto: Preparad el camino del Señor, y 
enderezad sus sendas” En vez de decir: 
Preparad el camino del SEÑOR: Dice: 
Preparad el camino de YHVH (Isaías 40:3). 
Hebreos 1:8 “Más del hijo dice: “Tu trono, oh, 
Dios, por el siglo del siglo; Cetro de equidad 
es el cetro de tu reino” Este texto pertenece al 
Salmo 45:6 que dice: Tu trono, ELOHIM, es 
para siempre y eterno; cetro de equidad es el 
cetro de tu reino”. De igual manera debemos 
tener en cuenta la expresión “GLORIA” 
(Kavod); a veces se designa como “luz 
creada”, que Dios hace descender sobre un 
lugar para magnificarlo milagrosamente; “La 
Gloria de YHVH estaba sobre el monte 
Sinaí” (Shemot (Éxodo) 24:16.). “Y la 
Gloria de YHVH llenaba el habitáculo 
(tabernáculo)” (Shemot (Éxodo) 40:34). 
Otras anuncian su esencia; o su auténtica 
realidad: “Muéstrame tu Gloria” (Shemot 
(Éxodo)33:18); La respuesta fue: “No puede 
el hombre ver mi faz y seguir viviendo (20)”. 

Indicando así que dicha Gloria es su esencia; 
y se dice su “Gloria” para ensalzarla. En 
ocasiones “KAVOD” designa la glorificación 
de Dios de parte de todos los hombres; o más 
bien que todo lo que está fuera de ÉL le rinde 
homenaje, y le glorifica: Tehilim (Salmo) 
150:6 “Todo lo que respira alabe a YHVH”. 
Porque la verdadera glorificación es aprender, 
a entender su grandeza; por lo cual, 
cualquiera que percibe su grandeza y su 
perfección, ya le glorifica en la medida de su 
comprensión. “El hombre particularmente, 
le ensalza con palabras, para hacer 
ostensible lo que ha alcanzado en su 
intelecto y difundirlo a los demás y a 
quienes no le conocen”. Los seres 
inanimados le glorifican también en cierto 
modo; como indicando con su naturaleza el 
poder y la sabiduría de quien les dio el ser y 
que esto les induzca a dar la Gloria a ÉL, sea 
de palabra o en silencio, si se trata de seres 
carentes del habla. Tenemos, por ejemplo: 
“Todos mis huesos dirán: ¿Quién hay 
semejante a ti OH YHVH? (Salmo 35:10) 
“¿Cuándo alababan todas las estrellas del 
alba, Y cuando se regocijaban todos los 
hijos de Dios? (Job 38:7). Como también se 
dijo: “Toda la tierra está llena de su Gloria” 
(Isaías 6:3); “Y la tierra se llena de su 
Gloria” (Habacuc 3:3). Porque la alabanza 
se denomina “KAVOD” conforme a lo dicho: 
“Dad gloria a YHVH nuestro Dios” 
(Jeremías 13:16). La palabra en hebreo 
“LEOLAM” (לְעֹּלָּם), que está escrita sin la letra 

“vav”, puede ser vocalizada en forma distinta 
y leerse “LEALEM” que quiere decir: “PARA 
OCULTAR” (Oculto). Este Midrash 
(comentario) refleja la esencia misma de la 
tradición de Israel, en cuanto a la 
pronunciación del Nombre inefable de DIOS y 
por lo tanto superior a toda comprensión y 
expresión humana. Ahora, si miramos en el 
Brit HaJadashah, veremos a Yeshua, 
confirmando su identidad en los diferentes 
escenarios de su ministerio, como también su 
Divinidad, y le vemos reafirmando lo que 
realmente ÉL es: “Yo Soy el alef y la tav, 
principio y fin, dice el Señor, el que es, y 
que era que ha de venir, el Todopoderoso.” 
(Apocalipsis 1:8). En este texto tenemos 
siete expresiones que denotan Plenitud, 
Existencia, Absoluto, Esencia, Eternidad y 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

10 

Gloria. Sería como la repetición de “YO SOY 
EL QUE SOY” del Tanaj en Éxodo 3:14; 
Isaías 41:4; 44:24; 45:21; 46:9-12, Amós 3:14 
y Proverbios 30:4. A través de los Evangelios 
nos encontramos a Yeshua expresando esta 
misma palabra en situaciones especiales, los 
cueles acabamos de repasar. 
 
Sabemos que Dios tiene sus secretos, como 
lo dice en Devarim (Deuteronomio) 29:29 
“Las cosas secretas pertenecen a YHVH 
nuestro Dios, pero las reveladas son para 
nosotros, y para nuestros hijos para 
siempre, para que pongamos por obra 
todas las palabras de esta ley”, y también 
que Él en su misericordia y gracia, quiere 
mostrarnos algunas de ellas para nuestra 
mejor comprensión y guía en nuestra vida de 
fe. Por eso vemos la gran relación que hay 
entre el Tetragrámaton, “Yo Soy el que Soy, y 
las expresiones de Yeshua en los YO SOY, 
que están registrados en los evangelios 
donde se enuncia claramente lo “Absoluto” 
de Dios, sin mostrar ningún atributo; solo su 
“Esencia”. 
 
3:16 “Ve y congrega a los ancianos de 
Israel y diles: YHVH, el Elohim de sus 
padres, el Elohim de Avraham, el Elohim 
de Itzjak, y el Elohim de Yaakov, se me ha 
aparecido y ha dicho: ‘He tomado nota de 
ustedes y de lo que les han estado 
haciendo en Mitzraim” – Mosheh traía a los 
ancianos de Israel un mensaje de esperanza. 
Este mensaje básicamente les comunicaba 
que su Elohim, el Elohim de sus antepasados 
estaba pendiente de ellos y, sobre todo, que 
sabía por lo que ellos estaban pasando. La 
palabra usada para visitado es “pacád” (קַד  (פָּ

del Strong #6485 que significa: visitar, 
supervisar, etc. Pero lo maravilloso es que 
esta palabra se repite dos veces de manera 
redundante. Por lo que da la idea de que no 
solo sabía por saber, sino para actuar. El 
mensaje le anunciaba al pueblo que YHVH 
haría que pronto terminara esa opresión y los 
llevaría a la libertad. 

 

 

Quinta aliáh, 3:18 – 4:17 

4:12 “Ahora ve, y yo estaré contigo cuando 
hables y te indicaré qué decir” – Aquí 
YHVH le está diciendo a Mosheh dos cosas:  

1. Que no se preocupara por no tener 
facilidad de palabras, por cuanto Él se 
ocuparía de las palabras que tendría que 
decir. 

2. Que tanto Mosheh como los líderes de 
Israel supieran que el mensaje era de 
YHVH y no solo palabras motivadoras de 
Mosheh. 

 
4:16 “y él le hablará por ti al pueblo. Así él 
te servirá de vocero y tú desempeñarás el 
papel de Elohim para él.” – YHVH delimita 
bien las funciones o responsabilidades de 
Mosheh y de Aharón. Ellos tenían oficios 
diferentes, niveles de alcance diferentes, 
ministerios diferentes. Pero eran hermanos, 
el uno dependía del otro. Eso nos enseña que, 
aunque tengamos diferentes ministerios o 
funciones en el Reino, somos hermanos y nos 
necesitamos los unos a los otros, Romanos 
12:4-12 “Porque como en un solo cuerpo 
tenemos muchos miembros, pero todos los 
miembros no tienen la misma función; 5así 
nosotros, siendo muchos, formamos un solo 
cuerpo en el Mashíaj, y como miembros, 
todos nos pertenecemos unos a otros. 6De 
manera que tenemos dones que varían según 
el favor que se nos ha concedido: Si es de 
profecía, úsese conforme a la medida de la fe; 
7si es de servicio, en servir; el que enseña, 
úselo en la enseñanza; 8el que exhorta, en la 
exhortación; el que comparte, con liberalidad; 
el que preside, con diligencia; y el que hace 
obras de caridad, con alegría.9 Que el amor 
sea sin fingimiento; aborrezcan lo malo y 
adhiéranse a lo bueno:10quiéranse como 
hermanos, con cariño mutuo; en cuanto a 
honra, que cada cual dé preferencia al otro. 
11No sean perezosos en lo que requiere 
diligencia; sean fervientes en espíritu al 
servicio de Yahweh. 12Regocíjense en la 
esperanza, sean constantes en la tribulación, 
perseverantes en la oración;” (VIN) 

 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

11 

Sexta aliáh, 4:18-31 

4:19 “YHVH le dijo a Mosheh en Midyán: 
“Vuelve a Mitsraim, que todos los que 
buscaban matarte están muertos”” – 
YHVH calma los miedos de Mosheh ya que él 
temía la sentencia de muerte que había en 
Egipto sobre sí mismo. De igual manera fue 
el mensaje que Yosef recibió sobre Yeshua 
para volver de Egipto. Matitiahu (Mateo) 
2:19-21 “Después de la muerte de Herodes, 
un malaj de YHVH se apareció en un sueño a 
Yosef en Egipto, y dijo: "Levántate, toma al 
niño y a su madre, y vete a la tierra de Israel, 
porque aquellos que querían matar al niño 
están muertos." Entonces se levantó, tomó al 
niño y a su madre, y regresó a Israel”. 

4:22 “Entonces le dirás al Paroh: Así dice 
YHVH: Israel es mi hijo primogénito” – La 
primogenitura es una posición de autoridad 
más que una condición de nacimiento. En 
otras palabras, primogénito es el que está por 
encima de los demás. Ejemplo: Esav y 
Yaakov. Esav nació primero, pero Yaakov fue 
el primogénito Bereshit (Génesis) 25:22-23 
Pero los niños combatían en su vientre, y ella 
dijo: “Si es así, ¿para qué existo?” Ella fue a 
inquirir de YHVH, y YHVH le contestó: “Dos 
naciones hay en tu vientre, dos pueblos 
separados saldrán de tu cuerpo; Un pueblo 
será más poderoso que el otro, y el mayor 
servirá al menor”. (VIN) 

4:25 “Así que Tziporah tomó una piedra 
filosa y le cortó el prepucio a su hijo, y le 
tocó las piernas con él, y dijo: “¡Tú me eres 
en verdad un esposo de sangre!”” – El 
hecho de que seas escogido no quiere decir 
que tienes licencia para pecar. Mosheh había 
incumplido con el Brit Milah (circuncisión) y 
por eso su vida peligró. Pero gracias a YHVH 
que levanta esposas que son ayuda idónea 
para el hombre. De no haber sido por 
Tziporah y su visión espiritual hubiese sido un 
final catastrófico para Mosheh. 

4:31 “y el pueblo se convenció. Cuando 
oyeron que YHVH había tomado nota de 
los Israelitas y que había visto sus 
aprietos, se postraron en homenaje.” – Un 
destello de esperanza brilló en el corazón de 
los Hijos de Israel cuando supieron que YHVH 
se había acordado de ellos. De la misma 

manera pasa cuando se les comunica a los 
Hijos de Israel que están esclavizados hoy en 
día a Roma, que su Elohim se acuerda de 
ellos y que Él no olvida su pacto y promesas 
para con su pueblo. 

 

Séptima aliáh, 5:1– 6:1 

5:1 “Más tarde Mosheh y Aharón fueron y 
le dijeron al Paroh: “Así dice YHVH, el 
Elohim de Israel: Deja ir a mi pueblo para 
que me celebren una festividad en el 
desierto”” – La petición de YHVH era directa. 
Él solicitaba la liberación de Israel con un 
propósito claro y definido: para que fueran a 
rendirle adoración. YHVH estaba librando a 
su pueblo para establecer un reino de 
sacerdotes y gente santa, Shemot (Éxodo) 
19:5-6 Ahora si ustedes prestan cuidadosa 
atención a lo que Yo digo y guardan mi Pacto, 
entonces ustedes serán mi propio tesoro de 
entre todos los pueblos, porque toda la tierra 
es mía; y ustedes serán un reino de kohanim 
para mí, una nación apartada. Estas son las 
palabras que tienen que hablar a los hijos de 
Israel." Hitgalut (Apocalipsis) 1:6 “por El 
somos un reino, esto es, kohanim para YHVH 
Su Padre, a Él sea la Gloria y el dominio por 
siempre y para siempre. Amén”. Queremos 
de igual forma dejarle una medida de 
entendimiento acerca de la vida de un 
creyente que verdaderamente ha sido 
liberado de la esclavitud de Roma. “ES UN 
CREYENTE QUE CELEBRA LAS FIESTAS 
DEL ETERNO YHVH” Sino es así amado 
hermano, continuas bajo esclavitud y el tirano 
sigue sobre ti. 

5:3 “Ellos respondieron: “El Elohim de los 
hebreos se nos ha manifestado. 
Permítenos ir una distancia de tres días en 
el desierto para sacrificarle a YHVH 
nuestro Elohim, no vaya a ser que nos 
hiera con pestilencia o espada”” – No 
existe nadie que haya estado contra Israel 
que no haya pagado serias consecuencias. 
Es por eso por lo que Mosheh y Aharón le 
advierten a Faraón las consecuencias que 
traería consigo impedir la salida de Israel de 
Egipto. 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

12 

5:20-21 “Cuando salieron de la presencia 
del Paroh, se encontraron con Mosheh y 
Aharón en el camino, y les dijeron: “Que 
YHVH los mire y los castigue por hacernos 
despreciables para el Paroh y sus 
cortesanos, poniendo una espada en sus 
manos para que nos destruyan”” – No hay 
victoria sin lucha. No hay bendición sin 
prueba. A veces YHVH permite que la 
situación se haga difícil para entonces 
mostrarnos su poder. En cierta ocasión 
Yeshua y sus discípulos se encontraron con 
un ciego, como está narrado en Yojanan 
(Juan) 9:1-3 “Mientras Yeshua pasaba, vio 
un hombre ciego de nacimiento. Sus talmidim 
le preguntaron: "Rabí, ¿quién pecó, este 
hombre o sus padres, para que naciera 
ciego?" Yeshua respondió: "Su ceguera no es 
causada por sus pecados, ni por los de sus 
padres, sucedió para que el poder de YHVH 
pueda ser visto actuando en él”. 

_______________ 

Fin de la Parashah. 

 
 

Glosario 

- Aliáh: Subida, subir. 

- Brit Hadashá: Pacto Renovado, Nuevo 

Pacto.  

- Drash: Tercer nivel de interpretación 

PaRDéS, lo aplicable y subjetivo del 

mensaje. 

- Haftará: Comentario de los profetas.  

- Jumash: Nombre de una Torah que 

contiene comentarios rabínicos. 

- Kadosh: Santo. 

- Parashá: Porción de la Torah semanal.  

- Parashot: Plural de Parashá. 

- Peshat: Lo literal del texto.  

- Remez: Comentario alegórico 

- Tanaj: Antiguo Pacto. 

- Torah: Instrucciones, Pentateuco, Ley. 

 

Nota de edición: Cabe destacar en este 
momento y esperando que todos los 
hermanos que inician sus estudios de 
Parashah, puedan tener la claridad en cuanto 

al recurso utilizado por nosotros llamado: EL 
MIDRASH, el cual es el Comentario de los 
Rabinos más destacados en la historia 
literaria de Israel y quienes por ocupar lugares 
de eminencia en cuanto a su capacidad y 
entendimiento literario de LA TORAH, nos 
permiten tener perspectivas más amplias de 
lo implícito y subjetivo del mensaje profético 
de Las Sagradas Escrituras Hebreas. Sin 
embargo, el lector y estudiante de TORAH no 
necesariamente tiene la obligación de estar 
de acuerdo con dichas referencias. El 
material y recurso bíblico utilizado en este 
documento es por lo general de la Biblia VIN 
Versión Israelita Nazarena, que es usada en 
primera instancia al citar cada texto bíblico 
en negrilla, y es el versículo por comentar. Y 
en esta parasha, iniciamos con el recurso 
de los comentarios de La Versión Kadosh 
y BTX3 de E-Sword. [Los identificas por estar 
encerrados en estos corchetes y en letra más 
pequeña]. 

Nuestros comentarios obedecen a la doctrina 
establecida en EMC SHALOM 
INTERNACIONAL como Ministerio de la 
Casa de Israel y son pilares que defendemos 
y exponemos en la predicación del Único 
Evangelio que los primeros emisarios 
(shlijim-apóstoles) pregonaron con un solo 
propósito: Restaurar el Reino de Israel. 
Maaseh (Hechos) 1:6 y dirigido a los 
destinatarios establecidos en Iaakov 
(Santiago) 1:1 y Kefá Álef (1 Pedro) 1:1 “LA 
CASA PERDIDA DE ISRAEL”. 

El mismo Rab Shaúl (Shaliaj Pablo) emisario 
por excelencia para todos los gentiles, sabía 
de antemano que su foco de alcance era 
solamente las doce tribus dispersas 
llamadas “Ovejas perdidas de la casa de 
Israel” [Melo HaGoim]: Plenitud de los 
gentiles, Maaseh (Hechos) 26:7 Es el 
cumplimiento de esta misma promesa que 
nuestras doce tribus esperan obtener, 
resueltamente haciendo sus actos de 
adoración noche y día; a pesar de esto, ¡es 
en relación con esta esperanza, su Majestad, 
que hoy soy acusado por los judíos! 

Este documento es comentado 
semanalmente en vivo y en directo en 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

13 

nuestras clases por internet, cada Shabat de 
9:00 a.m. a 12:30 p.m. (horario del Este de 
E.U.) a través de www.zoom.com y el ID 
para ingresar al canal de EMC SHALOM 
INTERNACIONAL es: ID 4637031177. La 
clave se cambia regularmente y se publica en 
el chat de Telegram. Si usted aún no está 
registrado, por favor escríbanos al email 
emcshalomint@gmail.com. 

Nuestro único deseo a través de este material 
es que tú y los tuyos sean más que 
bendecidos por un entendimiento superior de 
las Escrituras; moviéndonos del mensaje 
subjetivo de hoy y casi místico, a lo objetivo 
del mensaje, con una mayor certeza 
idiomática y envuelto en su ambiente cultural 
respectivo, dándonos así la mayor solidez 
interpretativa de los textos.  

Todos los creyentes en el Elohim de la Biblia 
tienen un común denominador y un solo 
deseo, el cual corresponde a establecer un 
“avivamiento” tan poderoso que traiga la 
presencia de El Rey de reyes y establezca su 
Reino de una vez y para siempre; pero lo 
único que traerá esto a la congregación de los 
santos de Israel es “LA HISTORIA BÍBLICA”, 
el volver al fundamento y a la forma inicial de 
la FE HEBREA. 

Este documento, así como la clase de Torah 
de cada Shabat, corresponde a eso: a 
conocer la historia espiritual de un pueblo, 
“ISRAEL”, y a vivir con el convencimiento de 
que somos la continuación y conclusión de 
esta hermosa historia de amor. Como se 
puede vincular o relacionar  

 

 

 

 

 

 

 

 

Estamos muy agradecidos por tus aportes a 
nuestro ministerio. Nos está permitiendo ir a 
mayor excelencia. 

https://www.PayPal.me/emcshalom  

 

 

SHALOM LEKULAM 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Ingresa a nuestro canal 

de WhatsApp (escanea el 

código QR) 

 

http://www.gotomeeting.com/
http://www.zoom.com/
http://www.gotomeeting.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com
https://www.paypal.me/emcshalom


EMC SHALOM INTERNACIONAL 

14 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


