
EMC SHALOM INTERNACIONAL 
PARASHAH 06 TOLDOT | GÊNESIS 25:19 - 28:9 

Proibida toda reprodução lucrativa – utilizar sobre permissão 

Para mais informações pode nos localizar por meio de nossa página web www.emcshalom.com 
Também através de nosso canal no Youtube EMC Shalom Internacional e nos escrever no nosso correio: 

emcshalomint@gmail.com 
 

Aliot da Torah:   

1. 25:19 - 26:5 
2. 26:6-12 
3. 26:13-22 
4. 26:23-30 
5. 26:30 - 27:27 
6. 27:28 - 28:4 
7. 28:5-9 
8. Maftir: 28:7-9 

 
Haftarah: Malaji (Malaquias) 1:1 - 2:7 

Brit HaJadashah: Mordejai (Marcos) 9:14 - 
10:31; Matitiahu (Mateus) 10:21-38 

Leituras adicionais do Brit HaJadashah: 
Romanos 9:6–16; Ivrim (Hebreus) 11:20; 
12:14–17 

TODOT, plural de "Toldah" que significa: 

"História, geração, descendentes, memória, 

crônica." 

 

Primeira aliah, 25:19 - 26:5 

25:19-21 "E estas são as gerações de Itzjak, 

filho de Avraham; Avraham gerou Itzjak; E 

era Itzjak da idade de quarenta anos, 

quando tomou por mulher a Rivkah, filha 

de Betuel, arameu de Padán-Aram, irmã de 

Labão, arameu. Itzjak orou a YHVH em 

favor de sua mulher, pois ela não podia ter 

filhos. YHVH atendeu as orações de Itzjak, 

e sua mulher Rivkah ficou grávida." –  O Dr. 

Ketriel Blad observa a respeito desta 

passagem: "Muitas mulheres hebreias eram 

estéreis, como Sarah, Rivkah, Rajel e Jana, a 

mãe do profeta Shmuel. Avraham e Sarah 

tiveram que esperar mais de 70 anos para ver 

a resposta de suas orações. Itzjak e Rivkah 

tiveram que esperar 20 anos antes de ter 

filhos. Rajel teve que esperar 14 anos antes 

de ter filhos e Jana foi estéril por 19 anos, de 

acordo com o Midrash. Está escrito, que Itzjak 

tinha 60 anos quando sua esposa deu à luz a 

Esav e a Yaakov. Bereshit (Gênesis) 25:26, 

“E depois saiu o seu irmão, agarrada sua mão 

ao calcanhar de Esav; por isso se chamou o 

seu nome Yaakov. E era Itzjak da idade de 

sessenta anos quando os gerou.” Isso 

significa que Itzjak teve que orar por vinte 

longos anos. Foram vinte anos de espera 

para ver o cumprimento da promessa e para 

os descendentes de Avraham começarem a 

se multiplicar. O caminho com o Eterno não é 

fácil. É um caminho de fé (emunah) que é 

cheio de circunstâncias e razões que tentam 

nos fazer desistir. Nessa jornada aprendemos, 

entre muitas coisas: 

1. A confiar no Eterno para superar todas 

essas situações e circunstâncias 

adversas, para que possamos ver 

mudanças radicais em nossas vidas. 

2. Que essa confiança cresça tanto quanto a 

de Avraham e Itzjak, para que possamos 

compreender que a solução para cada 

problema ou situação era humanamente 

impossível.  

É interessante observar as palavras do 

Eterno a Mosheh em Shemot (Êxodo) 6:3 “E 

eu apareci a Avraham, Itzjak, e a Yaakov, 

como o El Shaddai, mas pelo meu nome, 

Yud-Heh-Vav-Heh (YHVH), não lhes fui 

perfeitamente conhecido.” (Versão Kadosh) 

Aqui, Ele nos dá uma clara impressão da Sua 

“Multiforme Graça de YHVH” ao fazer esses 

tipos de referências e ao revelar aspectos de 

Seu caráter por trás de um Nome, EL Shaddai 

( אל שדי ) O TODO SUFICIENTE ou O TODO 

PODEROSO. Somente compreendendo e 

Entra no canal de 
Telegram (escaneia o 

código QR) 

  

http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com


2 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

internalizando essa verdade em nós mesmos, 

podemos entrar nos níveis espirituais onde a 

provisão para todas as nossas necessidades 

está ao nosso alcance. Não é coincidência 

que nas Escrituras as grandes mulheres eram 

estéreis. Sabe-se que YHVH é o único que 

pode dar a vida, e todas as criaturas que vêm 

a este mundo (bebês) vêm unicamente pela 

vontade divina. Os filhos são uma dádiva de 

YHVH: Tehilim (Salmos) 127:3-5. “Eis que 

os filhos são herança de YHVH, e o fruto do 

ventre o seu galardão. Como flechas na mão 

de um homem poderoso, assim são os filhos 

da mocidade. Bem-aventurado o homem que 

enche deles a sua aljava; não serão 

confundidos, mas falarão com os seus 

inimigos à porta.” O caso da esterilidade 

chamou nossa atenção porque é encontrado 

entre mulheres de posição espiritual mais 

elevada nas Escrituras, devido ao valor 

transcendente que possuíam no 

desenvolvimento do plano bíblico. As 

palavras estéril e esterilidade compartilham a 

mesma raiz que a palavra esterilizado. 

Podemos discernir algo muito especial nisso, 

entendendo que há úteros que o próprio 

YHVH estrategicamente preservou na 

esterilidade, para incubar a nova vida que Ele 

nos dá, com o objetivo de nos capacitar a 

transformar uma geração: Iyov (Job) 1:21 

“Nu saí do ventre da minha mãe e nu tornarei 

para lá; YHVH o deu, e YHVH o tomou; 

bendito seja o nome de YHVH.  

25:22 “E os filhos lutavam dentro dela; 

então disse: Se é assim, por que sou 

assim? E foi perguntar a YHVH.” - A palavra 

hebraica que foi traduzida como “lutavam” é 

“ratzátz” (רָצַץ) do Strong #7533, que significa: 

ferir, rachar, desmaiar, frágil, lutar, machucar, 

opressão, oprimir, quebrar, estilhaçar, 

despedaçar. Esta palavra tem uma raiz 

comum com a palavra “ratzá” (רָצָא) do Strong 

#7519, que significa: correr, também ter 

prazer em correr. Os sábios interpretam isso 

como as crianças lutando dentro do útero da 

mãe para fugir. O Midrash diz: quando Rivak, 

passava por um lugar onde a Torah era 

estudada, Yaakov “corria” para dentro, 

inquieto para sair. Mas quando ela passava 

por uma casa de idolatria, Esav “se agitava” 

para sair. O Dr. Ketriel Blad conclui: “Suas 

dores eram tão intensas que ela se 

perguntava por que havia orado para ter um 

filho. Se tivesse sabido que a gravidez seria 

tão difícil, não teria orado. Por que ela era a 

única mulher que sentia estas coisas durante 

a gravidez? No fim, ela decidiu perguntar ao 

Eterno. Para onde ela foi? De acordo com o 

Midrash, incluindo o livro de Yashar, ela foi na 

terra de Morá e consultou a casa de Shem e 

Ever. Eles lhe deram uma resposta divina. O 

Midrash relata que Rivak estava destinada a 

dar à luz as doze tribos de Israel, mas, devido 

às suas constantes murmurações durante a 

gravidez, ela perdeu esse privilégio, que foi 

dado às quatro esposas de Yaakov.  

25:23 “E YHVH lhe disse: Duas nações há 

no teu ventre, e dois povos se dividirão 

das tuas entranhas, e um povo será mais 

forte do que o outro povo, e o maior 

servirá ao menor.” – Essa luta teve origem 

no fato de que essas duas nações 

desempenhariam um papel muito importante 

na história. Yaakov é o pai de Israel e Esav é 

o pai de Edom e do Império Romano. A 

rivalidade entre essas duas nações surgiu 

porque elas possuíam ideologias diferentes a 

ponto de serem irreconciliáveis. Devemos 

compreender que, desde o ventre materno, o 

Eterno já havia determinado caminhos 

diferentes para eles. Como podemos 

reconciliar o que o próprio YHVH estabeleceu 

como diferente? Só podemos, ao 

conhecermos todo o plano bíblico, identificar 

os poderosos propósitos do Eterno por trás 

de cada uma de Suas decisões. 

25:25 “E saiu o primeiro ruivo e todo como 



3 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

um vestido de pelo; por isso chamaram o 

se nome Esav”. – No Jumash, comenta o 

Rashí: O primeiro saiu rubro, sua tez era 

avermelhada, e ele era tão peludo quanto 

uma roupa de lã. A vermelhidão de sua pele 

prenunciava sua natureza sanguinária. 

(Comentário tomado do Livro de Bereshit 

(Génesis) 25:25; Jumash, p.134). 

25:26 “E depois saiu seu irmão, agarrado 

sua mão ao calcanhar de Esav; por isso se 

chamou Yaakov. E era Itzjak da idade de 

sessenta anos quando os gerou.” – Rashí 

afirma: “O Midrash cita que Yaakov estava 

justificado em tentar ser o primogênito, 

porque ele havia sido concebido antes de 

Esav, então Yaakov legitimamente também 

deveria ter nascido primeiro.” (Comentário 

tomado do Livro de Bereshit (Gênesis) 25:26; 

Jumash, p.135). 

25:27 “E cresceram os meninos, e Esav, 

foi homem perito em caça, homem do 

campo; Yaakov era homem simples, 

habitando em tendas.” - Havia uma 

diferença muito marcante entre esses dois 

irmãos. Um era um caçador habilidoso, 

enquanto o outro era um homem manso. A 

palavra usada para “caçador” nesta 

passagem, é “tzaid” (צַיִד) do Strong #6718, 

que significa: caçada, também caça 

(capturada desta maneira) (gen), lanche, 

provisões (especialmente para uma viagem), 

corrida, caça, caçador, comida, provisão.  

Esta palavra, por sua vez, vem de “tzud” (צוּד) 

do Strong #6679 que significa: deitar-se ao 

lado, esperar, ficar à espreita. O texto acima 

sugere que Esav era alguém que estava à 

espreita, esperando o momento oportuno 

para atacar. Yaakov, por outro lado, era 

manso, o oposto de seu irmão. A palavra 

usada para “manso” é “tam” (תָם) do Strong 

#8535, que significa: completo, geralmente 

(mor) piedoso, especialmente gentil, amado, 

íntegro, perfeito, quieto, reto. Esta, por sua 

vez, vem da raiz “tamám” (תָמַם) do Strong 

#8552, que significa: completar, em um bom 

ou mau sentido, literalmente e figurado, trans. 

ou intr. (como segue); terminar, ir até o fim, 

concluir, consumir, cumprir, destruir, 

exterminar, faltar, perecer, terminar, gastar, 

íntegro. O que podemos entender é que 

Yaakov era completamente íntegro ou 

virtuoso em todas as áreas de sua vida. O 

comentário do Jumash diz: “Até se tornarem 

adultos, isto é, até atingirem a idade do bar 

mitzvah, eles eram relativamente 

semelhantes um ao outro, e as travessuras 

de Esav podiam ser atribuídas à sua 

imaturidade. Mas, a partir dos treze anos, as 

diferenças essenciais entre eles começaram 

a se manifestar, quando Esav se voltou para 

a idolatria e Yaakov escolheu ir para as salas 

de estudos. Esav tornou-se caçador, não 

apenas no sentido literal, mas também se 

tornou hábil em enganar seu pai, fazendo-lhe 

perguntas que o faziam parecer 

extremamente santo. Por exemplo, ele 

frequentemente lhe perguntava como dizimar 

o sal e a palha [embora soubesse 

perfeitamente que o mandamento do dízimo 

não se aplicava a tais itens].” Além disso, ele 

conquistou o amor de seu pai servindo-o 

conscienciosamente; por exemplo, caçando 

animais para alimentar seu pai, para que 

Itzjak pudesse comer carne fresca e saborosa. 

Por sua vez, Yaakov era uma pessoa de 

grande integridade moral, que falava o que 

pensava e nunca agia traiçoeiramente, e 

passava todo o seu tempo nas tendas de 

estudo de Shem e Éber”: (Comentário 

extraído do Livro de Bereshit (Gênesis) 

25:27-28; Jumash, p. 135). A definição de 

“arteiramente” (advérbio modal), relacionado 

a “maneira arteira” (maneira arteriosa), 

significa: com cautela, astúcia, artifício, 

artimanha, estratagema, sagacidade, engano, 

maquiavélico, malícia, habilidade, hipocrisia, 

dissimulação, malandragem, falsidade, 

perfídia e refinamento. A Dra. Ketriel Blad 



4 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

acrescenta: “Outra opção seria interpretar 

esta palavra em relação a Gênesis 4:20, onde 

se refere à criação de gado. O Livro de 

Yashar diz que Yaakov vivia em tendas, 

criando gado e aprendendo as instruções do 

Eterno e os mandamentos de seu pai e de 

sua mãe.” 

25:29 “E Yaakov cozera um guisado; e veio 

Esav do campo, e estava faminto.” – A 

palavra usada para “fome” é “aiéf” (עָיֵף) do 

Strong #5888, que significa: cansar, 

desfalecer, desmaiar. Portanto, podemos 

entender que Esav estava a ponto de 

desmaiar devido à fome e à exaustão. O Dr. 

Ketrial Blad explica que: “Segundo o Talmud, 

era o dia da morte Avraham e, Yaakov com 

15 anos de idade, estava preparando uma 

sopa de lentilhas para consolar à seu pai. 

Lentilhas são tradicionalmente dadas às 

pessoas que estão de luto. Segundo o 

Midrash, Esav voltou do campo esgotado 

depois de haver matado à Ninrode e dois dos 

seus homens”. 

25:31 “Então disse Yaakov: Vende-me 

hoje a tua primogenitura.” – O título de 

primogênito significava que quem o detivesse 

recebia tratamento especial. Ou seja, o 

primogênito teria mais direitos e benefícios do 

que os outros. O mais velho tinha o direito de 

representar a família e servir como sacerdote 

nos sacrifícios. O comentário de Jumash 

afirma: “...Como antes do tempo do Mishkan 

(Tabernáculo), os primogênitos eram os que 

realizavam o serviço dos sacrifícios, Yaakov 

disse a si mesmo: ‘Será que este homem 

perverso se apresentará para oferecer os 

sacrifícios?’ Essa foi a razão pela qual ele fez 

tudo o que pôde para obter o direito de 

primogenitura” (Comentário extraído do Livro 

de Bereshit (Gênesis) 25:29-34; Jumash, p. 

135). 

25:32-34 “E disse Esav: Eis que estou a 

ponto de morrer, para que me servirá a 

primogenitura? Então disse Yaakov: Jura-

me hoje. E jurou-lhe e vendeu a sua 

primogenitura a Yaakov. E Yaakov deu pão 

a Esav e o guisado de lentilhas; e ele 

comeu, e bebeu, e levantou-se, e saiu. 

Assim desprezou Esav a sua 

primogenitura.” – Quando as coisas vão 

bem, somos todos fiéis a YHVH e à Sua 

palavra. Contudo, em tempos difíceis, vemos 

do que uma pessoa é verdadeiramente feita. 

É precisamente nesses momentos que o 

verdadeiro caráter de uma pessoa se revela. 

Para Yaakov, o mais importante era o 

espiritual, pois seu foco estava na 

primogenitura e em tudo o que ela implicava. 

Em contraste, Esav só pensava em coisas 

materiais, em viver o momento, a ponto de 

desprezar sua primogenitura por um pouco 

de comida. A palavra usada para 

menosprezar é "bazah" (בָזָה) do Strong #959, 

que significa: desconsiderar, ter em baixa 

estima, desprezar, rejeitar, escárnio, 

menosprezar, menosprezar, menosprezar, 

menosprezar, menosprezar, menosprezar, 

menosprezar, menosprezar. Ou seja, Esav 

via sua primogenitura como algo desprezível, 

vil e descartável. 

26:2 “E apareceu-lhe YHVH, e disse: Não 

desças ao Egito; habita na terra que eu te 

disser” – Por causa da fome, Itzjak decidiu 

descer ao Egito, assim como seu pai havia 

feito. Porém, YHVH o impediu. A palavra 

usada para “descer” é “yarad” ( יָרַד) do Strong 

#3381, que significa: cair, descer. Ou seja, 

não se tratava apenas de ir fisicamente para 

o Egito (Mitzraim), mas sim de um ato de 

descida espiritual, já que o Egito é uma 

alegoria para o mundo. O comentário do 

Jumash diz: “Quando Itzjak foi amarrado ao 

altar… ele passou a ser comparado a uma 

oferta elevada, um holocausto que é 

completamente consumido no altar. Assim 

como essa oferta não pode ser retirada do 

pátio do Templo, Isaac também não podia 



5 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

deixar o solo sagrado da Terra Santa”: 

(Comentário retirado do Livro de Bereshit 

(Gênesis) 26:2; Jumash, p. 137). Além disso, 

o Dr. Ketriel Blad cita: “O Midrash diz que para 

isso e o motivo pelo qual ele foi consagrado 

de uma maneira especial. E não poder descer 

ao Egito foi uma prova de fé para Itzjak. O 

Egito representa o sistema deste mundo. 

Quando estamos em crise, onde buscamos 

ajuda? No mundo ou no Eterno, confiando em 

Suas promessas? Itzjak precisou confiar na 

promessa do Eterno para continuar vivendo 

em uma terra que não produzia.” 

26:3 “peregrina nesta terra, e serei contigo 

e te abençoarei; porque a ti e a tua 

semente darei todas estas terras e 

confirmarei o juramento que tenho jurado 

a Avraham, teu pai.” – Esta é a promessa à 

qual Itzjak teve que se apegar, de que não 

importava o que acontecesse, YHVH proveria. 

Temer as circunstâncias é desconfiar da 

palavra do Eterno. Portanto, é pecado. É por 

isso a Escritura nos diz em Romanos 14:23.” 

“Mas aquele que tem dúvidas, se come está 

condenado, porque não come por fé; e tudo o 

que não é de fé é pecado.” Estas terras 

pertencem a linhagem de Israel, e nós, como 

Efraim, sendo as ovelhas perdidas da casa de 

Israel, somos herdeiros. O comentário do 

Jumash diz: “Deus assegurou a Itzjak, que 

apesar da escassez, lhe daria Sua benção e 

pastagens suficientes”. (Comentário tomado 

do Livro de Bereshit (Génesis) 26:3; Jumash, 

p.137). 

26:4-5 “E multiplicarei a tua semente como 

as estrelas dos céus e darei à tua semente 

todas estas terras. E em tua semente 

serão benditas todas as nações da terra, 

porquanto Avraham obedeceu a minha 

voz e guardou o meu mandado, os meus 

preceitos, os meus estatutos e as minhas 

leis.” – Por um lado, havia a promessa de 

sustento, em meio a uma crise econômica 

que estava ocorrendo. E, por outro, a 

fidelidade de Avraham como garantia do 

cumprimento da promessa feita a Itzjak de ser 

um povo numeroso. Avraham era um homem 

de fé (emunah) devido a sua obediência. O Dr. 

S.K. Blad ressalta cinco palavras usadas 

nesta declaração: “1. Voz – Avraham 

obedeceu à minha voz – em hebraico “Shamá 

Avraham be-kolí”. Isso se relaciona á 

obediência à voz do Eterno em momentos de 

prova (Rashí). Também podemos destacar a 

sua obediência a voz do Espírito do Eterno 

em sua caminhada diária em relacionamento 

íntimo com Ele, como está escrito em 

Romanos 8:14. “Porque todos os que são 

guiados pelo Espírito de Elohim, esses são 

filhos de Elohim. 2. Guardar – E guardou 

minha ordenança. - Em hebraico “Va-yishmor 

mishmartí”, literalmente guardou-me em 

segurança. Segundo Rashí, tem que ver com 

decretos de prevenção relacionados com as 

proibições da Torah, incluindo as legislações 

rabínicas posteriores. Entretanto, não são 

todos os rabinos que compartilham desta 

mesma visão. Disto aprendemos que 

Avraham tinha uma atitude de vigilância e 

cuidado quanto às coisas do Eterno, que 

deviam ser guardadas. 3. Mandamentos – 

“Meus Mandamentos” - Aqui se encontra a 

palavra “Mitzvot”, que normalmente, inclui 

todos os Mandamentos do Eterno. Embora, 

Rashí, apresente aqui, um significado 

limitado, referindo-se as leis de caráter social, 

que são naturais para o ser humano, como 

não roubar e não derramar sangue. As leis de 

caráter social, normalmente são chamadas 

de “Mishpatim”, na Torah.  4. Estatutos – 

“Meus Estatutos” - Em hebraico “jukotai”. São 

aqueles mandamentos que não tem 

explicação lógica, contra os quais a 

inclinação para o mal se revela mais do que 

contra os outros mandamentos, por exemplo:  

não comer carne de porco e não usar misturar 

lã com linho.  5. Leis – E minhas leis- Em 

hebraico “vetorotai”, (da palavra “Torah”): 



6 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

instrução ou ensinamento. Segundo Rashí, 

isso se refere tanto a Torah que foi escrita 

posteriormente no Sinai bem como a Torah 

Oral que também foi dada no Sinai.  

• Estas cinco palavras correspondem aos 

cinco livros de Mosheh. 

• Em Bereshit a voz do Eterno fala com os 

homens muitas vezes.  

• Em Shemot encontram-se dois eventos 

muito importantes que devem ser 

observados, a Pesaj Shemot (Êxodo 12-

13) e o Shabat Shemot (Êxodo 31).  

• Em Vaikra, todos os mandamentos dados 

no Sinai são mencionados em Vaikra 

(Levíticos 27:34). 

•  Em “Bemidbar” se encontra o juk por 

excelência: a vaca vermelha. Bemidbar 

(Números 19).  

• E em Devarim existe uma repetição e 

ampliação da Torah, uma segunda Torah. 

Devarim (Deuteronômio) 29:1. “Estes são 

os termos da Aliança que YHVH ordenou 

a Mosheh que concluísse com os 

israelitas na terra de Moabe, além da 

Aliança que estava com eles em Jorev”. 

 

Segunda aliah, 26:6-12 

26:8 “E aconteceu que, como ele esteve ali 

muito tempo, Aviméleh, rei dos filisteus, 

olhou por uma janela e viu, e eis que Itzjak 

estava brincando com Rivkah, sua mulher.” 

– Itzjak tinha o mesmo medo que seu pai 

Avraham e o evitou da mesma maneira, 

dizendo que Rivkah era sua irmã para 

preservar sua vida. No entanto, à verdade 

sempre vem a luz. O comentário do Jumash 

diz: “Com o tempo, vendo que ninguém os 

incomodava, Itzjak, parou de tentar esconder 

seu verdadeiro parentesco com Rivkah, e 

eles começaram a se comportar como marido 

e mulher de tal forma que o indiscreto 

Avimeleh pôde observá-los” (Comentário 

extraído do Livro de Bereshit (Gênesis) 26:8; 

Jumash, p. 138). 

26:10 “E disse Aviméleh: Que é isto que 

nos fizeste? Facilmente se teria deitado 

alguém deste povo com a tua mulher, e tu 

terias trazido sobre nós um delito.” – O Dr. 

S. K. Blad explica: “Existem dois tipos de 

culpa: pessoal e coletiva. Quando um 

indivíduo peca, ele é responsável por seu 

próprio pecado diante do Eterno. Agora, se os 

pecados deste individuo também afetam a 

comunidade a que pertence: sua família, sua 

cidade, sua congregação, sua nação, etc. Se 

os líderes da comunidade não condenam o 

pecado do indivíduo, quando é revelado, virá 

o juízo sobre toda a comunidade por esse 

pecado individual. Há um exemplo disto, no 

caso de Ajan em Josué 6-7. Cf. 1 Coríntios 5. 

Portanto, a culpa coletiva é produzida pelos 

pecados pessoais não resolvidos de 

indivíduos dentro do coletivo, que não são 

julgados e condenados pela liderança do 

coletivo quando se manifestam. A culpa 

coletiva também é produzida pelos pecados 

cometidos por líderes, que são 

representantes do coletivo, ou por todo o 

coletivo.” O rei tinha certeza de que qualquer 

um que tomasse Rivkah traria julgamento 

sobre a nação. Ele sabia como YHVH havia 

ferido Faraó por causa da esposa de 

Avraham: Bereshit (Gênesis) 12:17,” feriu, 

porém, YHVH a Faraó e a sua casa, com 

grandes pragas, por causa de Sarah, mulher 

de Avraham.” E como seu pai foi avisado 

quando estava prestes a fazer o mesmo: 

Bereshit (Gênesis) 20:3-7. “Elohim, porém, 

veio a Abimeleque em sonhos de noite, e 

disse-lhe: Eis que morto serás por causa da 

mulher que tomaste; porque ela está casada 

com marido. Mas Abimeleque ainda não se 

tinha chegado a ela; por isso disse: YHVH, 



7 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

matarás também uma nação justa? Não me 

disse ele mesmo: É minha irmã? E ela 

também disse: É meu irmão. Em sinceridade 

do coração e em pureza das minhas mãos 

tenho feito isto. E disse-lhe YHVH em sonhos: 

Bem sei eu que na sinceridade do teu coração 

fizeste isto; e também eu te tenho impedido 

de pecar contra mim; por isso não te permiti 

tocá-la. Agora, pois, restitui a mulher ao seu 

marido, porque profeta é, e rogará por ti, para 

que vivas; porém se não lhe restituíres, sabe 

que certamente morrerás, tu e tudo o que é 

teu. “ 

26:12-14 "E semeou Itzjak naquela mesma 

terra, e colheu naquele mesmo ano cem 

medidas, porque YHVH o abençoava. E 

engrandeceu-se o homem, e ia 

enriquecendo-se, até que se tornou mui 

poderoso. E tinha possessão de ovelhas, 

e possessão de vacas, e muita gente de 

serviço, de maneira que os filisteus o 

invejavam." – A obediência sempre traz 

bênçãos. Itzjak obedeceu a YHVH ao não ir 

para o Egito e foi grandemente abençoado. 

Disso podemos extrair um princípio 

interessante: não importa quão extrema seja 

a situação, contanto que escolhamos fazer a 

vontade de YHVH, mesmo quando a lógica 

nos diz o contrário, seremos grandemente 

abençoados. O Altíssimo prometeu e Ele 

cumprirá. Os sábios dizem que Itzjak 

mantinha um cálculo rigoroso de tudo o que 

investia e esperava receber, a fim de garantir 

o valor correto do dízimo. Tão grande era sua 

prosperidade que os filisteus o invejavam. O 

comentário no Jumash afirma: Os filisteus se 

sentiram ameaçados pelo sucesso de Itzjak. 

Vale ressaltar que isso caracteriza a reação 

que as nações teriam ao sucesso que os 

judeus desfrutariam durante todos os exílios. 

As pessoas se orgulham da boa fortuna de 

seus compatriotas, mas se incomodam com o 

sucesso dos judeus” (Comentário extraído do 

Livro de Bereshit (Gênesis) 26:14; Jumash, p. 

139).  O Dr. Ketriel Blad comenta: “Itzjak 

obedeceu ao Eterno ao não ir ao Egito em 

busca de seu próprio bem-estar. Além disso, 

ele confiou na promessa de bênção e semeou 

naquele ano de seca. Essa atitude de 

sacrificar os prazeres mundanos e confiar na 

provisão divina liberou o poder da 

ressurreição do Eterno de uma maneira 

extraordinária, e o resultado foi cem vezes 

maior do que o esperado. Isso está em 

consonância com as palavras do nosso 

Mestre em Marcos 10:29-31, onde está 

escrito: “Disse Yeshua: Em verdade vos digo 

que ninguém há que tenha deixado casa, ou 

irmãos, ou irmãs, ou mãe, ou pai, ou filhos, ou 

campos por minha causa e pelo evangelho, 

que não receba cem vezes mais neste 

século: casas, e irmãos, e irmãs, e mães, e 

filhos, e campos, com perseguições; e no 

século vindouro, a vida eterna. Mas muitos 

que são primeiros serão últimos, e os últimos 

primeiros”. O Mestre disse que essa 

recompensa é recebida “juntamente com 

perseguições”. E foi exatamente isso que 

aconteceu com nosso pai Itzjak. 

 

Terceira aliah, 26: 13-22 

26:15-16 “E todos os poços, que os servos 

de seu pai tinham cavado nos dias de seu 

pai Avraham, os filisteus entulharam e 

encheram de terra. Disse também 

Aviméleh a Itzjak: Aparta-te de nós; 

porque muito mais poderoso te tens feito 

do que nós." – A inveja é um câncer 

espiritual que consome o ser humano, e o 

impulsiona a fazer qualquer coisa. Mishlé 

(Provérbios) 27:4 “O furor é cruel e a ira 

impetuosa, mas quem poderá enfrentar a 

inveja?” Esse sentimento fez os filisteus 

entulhar os poços que sustentavam Itzjak. 

Isso quebrou a aliança entre Avraham e 

Abimeleque. Note que esse ato tinha a 

intenção de alguma forma de levar Itzjak à 



8 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

falência, já que esses poços serviam como 

fonte de sustento para ele, seus servos, seu 

gado e suas colheitas. O que ele não sabia 

era que sua prosperidade não vinha de seus 

poços, mas de YHVH. A grandeza de nosso 

pai Avraham causou medo em Abimeleque. 

Na história, sempre que o povo de Israel 

prospera, outros, por medo, os oprimem para 

exterminá-los. Aconteceu no Egito, 

aconteceu nesta passagem, aconteceu 

muitas vezes e, ainda hoje, continua 

acontecendo. 

26:18 “E tornou Itzjak e cavou os poços de 

água que cavaram nos dias de Avraham, 

seu pai, e que os filisteus entulharam 

depois da morte de Avraham, e chamou-os 

pelos nomes que os chamara seu pai." – 

Para honrar seu pai Avraham, depois de abrir 

os poços, ele restaurou os nomes que seu pai 

lhes havia dado. Isso ilustra um princípio de 

bênção e grandeza no ato de reconhecer o 

trabalho e o legado de outros. O rabino Shaul 

disse: 1 Tessalonicenses 5:12 “Te rogamos 

irmãos, que reconheçam aos que entre vocês 

trabalham, os que trabalham como Mestres e 

que ensinam as instruções. Tenha-os em alta 

estima, com amor, a causa da sua obra”. E 

disse também: 1 Timoteo 5:12 “Que os 

anciões que dirigem bem, os tenha por dupla 

hora, especialmente os que trabalham 

arduamente na mensagem e no ensino.” 

26:20-22 "E os pastores de Gerar 

porfiaram com os pastores de Itzjak, 

dizendo: Esta água é nossa. Por isso 

chamou aquele poço Éseq, porque 

contenderam com ele. Então cavaram 

outro poço, e também porfiaram sobre ele; 

por isso chamou-o SitNajum. E partiu dali, 

e cavou outro poço, e não porfiaram sobre 

ele; por isso chamou-o Rehobot, e disse: 

Porque agora nos alargou YHVH, e 

crescemos nesta terra." – O Dr. Ketrial Blad 

compara: “Os três poços são comparados 

com os três templos. Nos dois primeiros 

templos, houve desavença e foram 

destruídos. Mas, o terceiro templo, 

permanecerá durante todo o reinado 

messiânico... Podemos também destacar o 

fato de que a Torah diz que o terceiro poço foi 

cavado por Itzjak, não por seus servos. Isso 

confirma o que os profetas ensinam: que o 

terceiro templo não será construído pelos 

servos do Messias, como os dois primeiros 

foram, mas por Ele mesmo. Deve-se 

esclarecer que este “terceiro templo” 

construído pelo Messias não será mais o 

edifício que todos temos em mente com seus 

pátios e o altar de bronze, mas sim este 

“terceiro templo” é toda a Casa de Israel 

restaurada, isto é, todos aqueles que, depois 

de nascerem de novo, como estabelecido em 

João 3, agora se tornam um templo do Ruaj 

HaKodesh como está escrito: Ou vocês não 

sabem que o corpo de vocês é templo do 

Espírito Santo, que habita em vocês, o qual 

vocês receberam de YHVH, e que vocês  são 

dele? (1 Coríntios 6:19). Este é o Templo 

construído pelo próprio Messias e que não 

será destruído. Aprendemos também sobre a 

importância do esforço individual. Se você 

deixar que outros cavem poços para você, 

terá problemas e desavenças em sua vida. 

Você mesmo precisa ir às profundezas e 

buscar o Eterno até encontrar água viva e, 

assim, ter a liberdade de prosperar. Não há 

escapatória. Por favor, não negligencie sua 

vida de oração e estudo da Torah. Outros não 

poderão fazer isso por você. Você mesmo 

deve se ajoelhar sozinho diante do Eterno e 

dedicar tempo ao estudo das Escrituras para 

ser uma pessoa livre e próspera. Para obter a 

bênção de seus pais, você precisa cavar 

fundo!  

 

Quarta aliah, 26:23-30 

26:23-30 "Depois subiu dali a Beer SIvrima. 



9 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

E apareceu-lhe o YHVH naquela mesma 

noite, e disse: Eu sou Elohim de Avraham 

teu pai; não temas, porque eu sou contigo, 

e abençoar-te-ei, e multiplicarei a tua 

descendência por amor de Avraham meu 

servo. Então edificou ali um altar, e 

invocou o nome do YHVH, e armou ali a 

sua tenda; e os servos de Itzjak cavaram 

ali um poço." – A presença de YHVH é mais 

do que suficiente para afastarmos todo 

vestígio de medo de nossas vidas. Sabemos 

pela Palavra e pela história que Ele é fiel. É 

por isso que Ele é identificado como o Elohim 

de nossos ancestrais. Esse fato nos desafia 

de duas maneiras diferentes: 

1. Isso nos dá confiança, pois a Sua 

fidelidade tem sido evidente e Ele é o 

mesmo ontem, hoje e para sempre. 

2. Porque para ter e sentir o Seu apoio, o 

apoio que os nossos antepassados 

sentiram, é necessário um nível de 

santidade e obediência semelhante ao 

deles. Ou seja, se queremos ser 

abençoados e apoiados como Avraham 

foi, devemos confiar como ele confiou. Um 

detalhe curioso é que Itzjak invocou YHVH 

pelo Seu Nome. Isto contraria a tradição 

de não mencionar o Nome do Eterno. Ele 

quer que O chamemos pelo Seu Nome e 

apenas exige que os lábios que O 

pronunciam estejam em harmonia com 

um coração santo e puro que procure 

agradá-Lo em tudo.  

 

Quinta aliah, 26:30- 27:27  

26:32-33 "E aconteceu, naquele mesmo 

dia, que vieram os servos de Itzjak, e 

anunciaram-lhe acerca do negócio do 

poço, que tinham cavado; e disseram-lhe: 

Temos achado água. E chamou-o Shibah 

Juramento; por isso é o nome daquela 

cidade Beer SIvrima até o dia de hoje." –  O 

Dr. Ketriel Blad ressalta: “Este foi o quinto 

poço que Itzjak cavou. Segundo o Midrash, 

cada poço corresponde a um livro do Jumash 

(Pentateuco). – Esek corresponde a Bereshit, 

onde se fala da criação do mundo- “esek”. 

Sitná corresponde a Shemot, porque ali se 

fala de como os egípcios odiaram e se 

opuseram aos filhos de Israel. Vaikrá está 

repleto de leis que correspondem as águas 

de “um poço”. (Gênesis 26:25), Shivá (sete) 

simboliza Bamidbar, que contém três livros 

diferentes da Torah (porque, segundo nossos 

sábios Números 10:35-36, constitui um livro 

em si mesmo). Totalizando sete livros da 

Torah. Rehovot corresponde a Devarim 

porque contém leis para o tempo em que os 

filhos de Israel estavam se espalhando por 

toda a terra prometida (Deuteronômio 19:8)”. 

Os comentaristas argumentam que, enquanto 

Abimeleque estava presente com toda a 

delegação filisteia, os servos de Itzjak 

chegaram com a notícia de que haviam 

encontrado água, para que estivessem 

cientes e, ao mesmo tempo, impressionados 

com a grandeza de YHVH, que providenciou 

água. Ou seja, para que não houvesse 

dúvidas e nem futuras disputas sobre a 

propriedade daquele poço, demonstrando 

assim que toda empreitada realizada por 

Itzjak seria bem-sucedida na terra de Israel. 

O comentário do Jumash afirma: “Chamaram 

o poço de Shiva, que significa sete e também 

juramento, para comemorar as sete ovelhas 

que Avraham havia dado a Abimeleque, bem 

como o juramento”: (Comentário extraído do 

Livro de Bereshit (Gênesis) 26:33; Jumash, p. 

142).  

26:35 "E estas foram para Itzjak e Rivkah 

uma amargura de espírito." – A palavra para 

amargura é “ruaj” ( ַרוּח) do Strong #7307 que 

significa: espírito, respiração, raiva, ira, 

coragem, portanto, podemos ver que esta 

amargura é entendida como uma aflição de 

espírito, ou seja, estava provocando raiva, ira 



10 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

e amargura em Itzjak e Rivkah. O Dr. Ketriel 

Blad cita: “Rashí diz que foi uma contradição 

ou rebelião de espírito para Itzjak e Rivkah. O 

Targum disse que eles se rebelaram contra 

Itzjak e Rivkah. “Itzjak e Rivkah” - O esposo é 

mencionado primeiro, por ser cabeça no 

matrimônio. Ao mencionar a esposa primeiro, 

como se faz em algumas culturas, o homem 

não recebe o devido lugar em relação a ela, e 

isso é uma falta de respeito pela ordem 

divinamente estabelecida.” 

27:1-2 "E aconteceu que, como Itzjak 

envelheceu, e os seus olhos se 

escureceram, de maneira que não podia 

ver, chamou a Esav, seu filho mais velho, 

e disse-lhe: Meu filho. E ele lhe disse: Eis-

me aqui. E ele disse: Eis que já agora 

estou velho, e não sei o dia da minha 

morte;" – A expressão “olhos débeis” é uma 

maneira de dizer que estava quase cego ou 

que estava perdendo a visão. O Dr. Ketriel 

Blad disse: “Itzjak tinha 123 anos. Ele ainda 

tinha 57 anos de vida até o dia de sua morte. 

Isto significa, que Esav e Yaakov tinham 63 

anos na época. Como sua mãe, Sarah, havia 

morrido de repente aos 127 anos, Itzjak, 

pensou que talvez tivesse a mesma idade e, 

por isso, tomou precauções”.  Rambán 

afirma: “Sua cegueira nada mais era do que 

uma manifestação natural de sua idade 

avançada, assim como a visão de Yaakov 

também, começou a debilitar-se nos seus 

últimos anos.” (Comentário tomado do Livro 

de Bereshit (Gênesis) 27:1; Jumash, p.143).   

27:3-4 “Agora, pois, toma as tuas armas, a 

tua aljava e o teu arco, e sai ao campo, e 

apanha para mim alguma caça. E faze-me 

um guisado saboroso, como eu gosto, e 

traze-o, para que eu coma; para que minha 

alma te abençoe, antes que morra.” – A 

mera ideia de que sua morte poderia chegar 

a qualquer momento levou Itzjak a parar de 

adiar a bênção de seu primogênito. Tudo 

parece indicar que Esav conseguiu enganar 

seu pai, apresentando-se como o mais fiel 

dos filhos. Esav mantinha seu pai feliz, como 

já vimos, trazendo-lhe carne para as 

refeições. Portanto, Itzjak pediu-lhe que 

preparasse um prato do jeito que ele gostava. 

Em outras palavras, ele estava pedindo que o 

honrasse com uma refeição. Alguns 

comentaristas sustentam que Itzjak estava 

tentando garantir que seu filho cumprisse a 

mitzvah de honrar seu pai. Outros sustentam 

que ele estava pedindo um sacrifício, já que a 

mesa era comparável a um altar onde a 

comida era preparada por meio de um abate 

ritual. Seja qual for a interpretação, o fato é 

que Isaac daria a seu filho a sua maior 

bênção. A palavra usada aqui para “bênção” 

é “baraj” (ְבָרַך) do Strong #1288, que entre 

outras coisas significa: abençoar 

abundantemente. Ou seja, a benção que ele 

daria a seu filho era a maior de todas as 

bençãos possíveis.  

27:9-10 "Vai agora ao rebanho, e traze-me 

de lá dois bons cabritos, e eu farei deles 

um guisado saboroso para teu pai, como 

ele gosta; E levá-lo-ás a teu pai, para que 

o coma; para que te abençoe antes da sua 

morte." – Rivkah conhecia o decreto de 

YHVH a respeito de seus filhos. Por isso, ela 

decidiu criar este plano para que Yaakov 

recebesse a benção. É possível concluir que 

Rivkah conhecia com profundidade os seus 

filhos e sabia o que havia em seus corações. 

Por isso, ela se certificou de que seu filho 

mais novo fosse abençoado porque, além do 

decreto do Altíssimo, ela sabia que somente 

Yaakov era digno da benção. O Dr. Ketriel 

Blad escreve: “Rashí cita o Rabi Eliézer 

dizendo que necessitava de dois cabritos, 

porque um serviria como Korban Pesaj 

(sacrifício da Pesaj) pois aquele dia era 14 de 

Nissan. Existe uma interpretação, que 

relaciona os dois cabritos, com Yom Kipur, 

quando se ofereciam duas cabras. E aqui 



11 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

está outra relação entre Pesaj e Yom Kipur, 

cf. João 1:29-34”. 

27:12 “Porventura me apalpará o meu pai, 

e serei aos seus olhos como enganador; 

assim trarei eu sobre mim maldição, e não 

benção.” – Yaakov temia ser descoberto por 

seu pai. Comentaristas dizem que Yaakov 

não tinha medo de que seu pai reconhecesse 

sua voz, pois eles tinham vozes semelhantes 

ou Yaakov podia imitar a voz de seu irmão. 

Ser descoberto poderia significar receber 

uma maldição em vez de uma bênção. O 

próprio texto destaca que a intenção original 

de Yaakov não era enganar seu pai. A partir 

desse texto, a teologia moderna atribui o 

rótulo de "enganador" a Yaakov; mas o 

verdadeiro significado do termo "Yaakov" é 

claramente "aquele que agarra pelo 

calcanhar", lembrando-nos novamente que 

não era sua intenção, plano ou interesse 

enganar, visto que as Escrituras dizem que 

Yaakov era um homem íntegro que vivia em 

tendas. Bereshit (Gênesis) 25:27 “E 

cresceram os meninos, e Esav foi homem 

perito na caça, homem do campo; mas 

Yaakov era homem simples, habitando em 

tendas.”  

27:15-16 "Depois tomou Rivkah os 

vestidos de gala de Esav, seu filho mais 

velho, que tinha consigo em casa, e vestiu 

a Yaakov, seu filho menor; E com as peles 

dos cabritos cobriu as suas mãos e a 

lisura do seu pescoço;" – Rivkah fez tudo o 

que era possível para que o engano fosse 

perfeito. O Dr. Ketriel Blad ressalta: “O 

Midrash relata que Esav guardava as 

melhores vestes na casa de sua mãe para 

usá-las quando visitasse seu pai. Esav era 

conhecido por seu respeito ao pai. Por isso, 

seus descendentes foram tão abençoados e 

se tornaram os ancestrais de um grande 

império que perdurou por milhares de anos. 

Se Rivkah não tivesse enganado seu marido, 

o Eterno teria arranjado a situação de forma 

melhor para que Sua promessa se cumprisse. 

Agora que ela tentou ajudar o Eterno 

ilicitamente e trouxe um sofrimento 

desnecessário para si e para sua família. 

Elohim não precisa de nossos planos para 

cumprir Suas promessas; Ele precisa de 

nossa fidelidade e honestidade. Mentiras e 

roubos não trazem prosperidade, mas sim 

maldição.” 

27:22 “Então, se achegou Yaakov a Itzjak 

seu pai, que o apalpou, e disse: A voz é a 

voz de Yaakov, porém as mãos são as 

mãos de Esav.” – Por mais que uma mentira 

seja disfarçada, no final, sempre é revelada a 

verdade. Itzjak reconheceu que a voz não 

pertencia a Esav. Isso nos leva a entender 

que as aparências externas não revelam 

muito sobre o que está no coração. Em 

contraste, o Rabino Shaul falou sobre o 

caráter dos homens nos últimos dias: 2 

Timóteo 3:5 “Acautelai-vos, porém, dos 

falsos profetas, que vêm até vós vestidos 

como ovelhas, mas, interiormente, são lobos 

devorador.” Tendo aparência de piedade, 

mas negando a eficácia dela. Destes afasta-

te.” O Jumash explica o comentário: “A 

afirmação de que a voz é a voz de Yaakov 

refere-se à maneira agradável com que ele 

falou, visto que Yaakov o fez com gentileza. 

Além disso, Yaakov invocou o Nome do Céu” 

(Comentário extraído do Livro de Gênesis 

27:22; Jumash, p. 147). O Dr. Ketriel Blad 

cita: “No Talmude, está escrito: ‘A voz de 

Yaakov: Este é o grito causado pelo 

Imperador Vespasiano, que na cidade de 

Betar matou quatrocentos mil miríades ou, 

como alguns dizem, quatro mil miríades. ‘As 

mãos são as mãos de Esav’: Este é o reinado 

de Roma que destruiu nossa Casa, queimou 

nosso Templo e nos expulsou de nossa terra. 

Outra explicação é: ‘A voz é a voz de Yaakov: 

nenhuma oração é eficaz se a descendência 

de Yaakov não estiver envolvida. ‘As mãos 



12 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

são as mãos de Esav: nenhuma guerra tem 

sucesso sem a participação da descendência 

de Esav.” 

27:27 “E chegou-se, e beijou-o; então 

sentindo o cheiro das vestes, abençoou-o 

e disse: Eis que o cheiro do meu filho é 

como cheiro do campo, que YHVH 

abençoou.”  – O Dr. Ketriel Blad comenta: “O 

aroma estimulou Itzjak, permitindo que o Ruaj 

HaKodesh (Espírito da Profecia) viesse sobre 

ele. Para profetizar, a alma precisa estar em 

estado de alegria. YHVH criou diversos meios 

para alegrar a alma e aromas agradáveis 

estão entre eles. Outros estímulos incluem os 

sons de instrumentos bem tocados, como no 

caso do profeta Elias (cf. 2 Reis 3:15). O 

poder do Espírito também pode ser liberado 

por uma saudação de alegria e amor, como 

no caso de Miriam quando saudou Isabel (cf. 

Lucas 1:41).” O comentário de Jumash 

acrescenta: “Itzjak percebeu que o filho à sua 

frente irradiava uma santidade tão intensa 

que até mesmo seus traidores eram pessoas 

exemplares. Isso trouxe tanta alegria a Itzjak 

que essa imensa felicidade permitiu que a 

Shekinah descesse sobre ele” (Comentário 

extraído do Livro de Bereshit (Gênesis) 27:27; 

Jumash, p. 147). 

 

Sexta aliah, 27:28 – 28:4 

27:28-29 "Assim, pois, te dê Elohim do 
orvalho dos céus, e das gorduras da terra, 
e abundância de trigo e de mosto. Sirvam-
te povos, e nações se encurvem a ti; sê 
senhor de teus irmãos, e os filhos da tua 
mãe se encurvem a ti; malditos sejam os 
que te amaldiçoarem, e benditos sejam os 
que te abençoarem." – Podemos ver essa 
benção em três áreas diferentes: 

1. Benção econômica. Expressa nas 
palavras: “orvalho do céu, abundância da 
terra, abundância de grãos, vinho novo.” 

2. Autoridade espiritual. Expressa nas 

palavras: “Que os povos te sirvam, que as 
nações se prostem diante de ti, senhor 
dos teus irmãos e que os filhos da tua mãe 
se prostem diante de ti.” 

3. Apoio de YHVH. Expressa nas palavras: 
“Malditos sejam aqueles que te 
amaldiçoarem e benditos sejam os que te 
bendigam.”.  

Vamos analisar estas bençãos de uma forma 
mais especifica: 

• Orvalho do Céu: refere-se à chuva. 
Quando a economia, seja pessoal, 
regional ou nacional, se baseia na 
agricultura e/ou na pecuária, a chuva é 
essencial para a sustentabilidade. O 
Altíssimo prometeu à Israel que, se 
fossem fiéis a sua Torah, Ele enviaria a 
chuva temporã e a chuva serôdia. 
Devarim (Deuteronômio) 28:12, “YHVH 
te abrirá o seu bom tesouro, o céu, para 
dar chuva à tua terra no seu tempo, e para 
abençoar toda a obra das tuas mãos; e 
emprestarás a muitas nações, porém tu 
não tomarás emprestado.  

• Abundância da terra: A palavra usada 
aqui para abundância é “shaman” (מַן  do (שָׁ
Strong #8080, que significa: brilhar, mas 
também fertilidade. Em outras palavras, 
podemos dizer que a benção residia 
especificamente no melhor da terra, no 
mais seleto. Fala não apenas da 
fertilidade, mas também se refere à 
riqueza mineral da terra. 

• Abundância de grãos e vinho novo. 
Aqui se fala de abundância. Sabemos que 
a totalidade da benção do Altíssimo não 
se resume à economia, mas temos a 
certeza de que isso constitui uma parte 
inegável da benção. Em outras palavras, 
a benção não é financeira, mas as 
finanças são parte da benção. O Rei Davi 
disse no Tehilim (Salmos) 23:5 “⁵ 
Preparas uma mesa perante mim na 
presença dos meus inimigos, unges a 
minha cabeça com óleo, o meu cálice 
transborda.” Dando entender, que se 
YHVH é teu pastor, nada te faltará. 

• Os povos te sirvam: Isso alude à 



13 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

liderança e à preeminência que teriam os 

descendentes de Yaakov sobre a 

humanidade. É uma reafirmação da 

benção dada ao nosso pai Avraham, para 

ser uma benção para todas as famílias da 

terra e que elas seriam abençoadas nele. 

• Que as nações se prostrem ante ti: Isso 

está relacionado ao anterior, mas se 

concentra mais no aspecto espiritual. A 

palavra usada aqui, para se “prostar-se” é 

“shajah” (ה חָׁ  do Strong #7812, que (שָׁ

significa: curvar-se, reverenciar. É uma 

referência baseada no amor e na 

convicção, não na obrigação. 

• Amo de teus irmãos: Esta foi a benção 

profética sobre seu irmão Esav e sua 

descendência. 

• Benção sobre os que o abençoam e 

maldição sobre os que te amaldiçoam. 

Esta é uma reafirmação de que em 

Yaakov se cumprirá a promessa feita a 

Avraham. 

O Dr. Ketriel Blad enfatiza: “Essas bênçãos 

são concedidas em relação ao atributo da 

justiça de Elohim. Somente quando os 

descendentes de Itzjak agirem com justiça, 

eles poderão receber todas essas bênçãos. 

Se eles praticarem a injustiça, serão 

amaldiçoados, como mostram levítico 26 e 

Deuteronômio 28. A bênção da prosperidade 

econômica depende de obras de justiça. 

Aquele que explora os pobres pagando-lhes 

salários-mínimos ou declarando valores 

falsos ao governo, ou sonegando impostos, 

não está agindo com justiça, e sua riqueza 

apodrecerá, cf. Tiago 5:1-6. A bênção de 

Itzjak depende de conduta justa… A maior 

causa do problema no Oriente Médio não 

é o ódio dos árabes muçulmanos contra 

os judeus, mas a desobediência do povo 

judeu aos mandamentos da Torah do 

Eterno, dada por meio de Mosheh.” O 

comentário do Jumash conclui: “... No sentido 

literal do texto, Itzjak pensou que estava 

abençoando Esav, que dificilmente poderia 

ser considerado virtuoso o suficiente para 

merecer bênçãos em termos de estrita justiça. 

Consequentemente, devemos afirmar que 

essas palavras foram colocadas na boca de 

Itzjak por inspiração divina” (Comentário 

extraído do Livro de Bereshit (Gênesis) 27:28; 

Jumash, p. 147). 

27:33 “Então estremeceu Itzjak de um 

estremecimento muito grande, e disse: 

Quem, pois, é aquele que apanhou a caça, 

e me trouxe? E comi tudo, antes que tu 

viesses, e abençoei-o, e ele será bendito.” 

– O comentário do Jumash afirma: “A 

presença de Guehinom, acompanhando a 

Esav, fez Itzjak perceber que Esav o havia 

enganado o tempo todo e que ele era 

verdadeiramente perverso. Isto fez Itzjak 

estremecer com a possibilidade de que a 

visão Guehinom significasse que ele, Itzjak, 

seria punido por ter se deixado enganar ao 

extremo.” (Comentário tomado do Livro de 

Bereshit (Gênesis) 27:33; Jumash, p.149). 

Um detalhe a observar neste versículo é o 

momento em que Itzjak diz: “Eu o abençoei; 

agora ele deve permanecer abençoado!” 

Devemos ter cuidado ao falar, seja para 

abençoar ou amaldiçoar. Uma vez que uma 

palavra é dita, ela não pode ser retirada. Uma 

vez que a bênção foi pronunciada sobre 

Yaakov, ela não pôde ser revogada. É por 

isso que Yeshua disse que teremos que 

prestar contas de cada palavra ociosa que 

sair de nossas bocas. Matitiahu (Mateus) 

12:36. “Mas eu vos digo que de toda a palavra 

ociosa que os homens disserem hão de dar 

conta no dia do juízo.” E o rabino Shaul nos 

exorta a abençoar e não a amaldiçoar. 

Romanos 12:14, “Abençoai aos que vos 

perseguem, abençoai, e não amaldiçoeis.” 

Cuidado como falas e com o que falas. 



14 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

27:39-40 “Então, respondeu Itzjak, seu pai, 

e disse-lhe: Eis que a tua habitação será 

nas gorduras da terra e no orvalho dos 

altos céus. E pela espada viveras, e ao teu 

irmão servirás. Acontecera, porém, que 

quando te assenhoreares, então, 

sacudirás o seu jugo do teu pescoço.” – O 

fato de ele viver pela sua espada denota que 

ele só pode viver de acordo com a sua própria 

força. O Dr. Ketriel Blad diz: “HaShem não é 

mencionado nesta bênção. Mesmo assim, foi 

uma bênção que tem poder para o futuro… A 

bênção pronunciada sobre Esav gerou o 

Império Romano e a Civilização Ocidental. 

Segundo Rashí, a fertilidade da terra se 

refere à região da Itália e da Grécia, onde um 

neto de Esav, Sofonias, tornou-se rei.” O 

comentário do Jumash afirma: “Se Israel 

alguma vez transgredir a Torah e, portanto, 

não tiver o mérito de exercer poder, você terá 

o direito de se sentir prejudicado pelo fato de 

ter tomado a bênção; então você poderá ser 

libertado do jugo que pesa sobre o seu 

pescoço. Isso concorda com a profecia que 

Rivkah recebeu quando estava grávida: seus 

dois filhos não poderiam coexistir quando um 

ascende, o outro deve descer” (Comentário 

extraído do Livro de Bereshit (Gênesis) 27:40; 

Jumash, pp. 150-151). 

27:41 “E Esav odiou a Yaakov por causa 

daquela benção, com que seu pai o tinha 

abençoado; e Esav disse no seu coração: 

Chegar-se-ão os dias de luto do meu pai; 

e matarei a Yaakov meu irmão.” – O Dr. 

Ketriel Blad afirma: “Isso demonstra o grande 

respeito que Esav tinha por seu pai. Esse 

ressentimento jamais diminuiu.” 

28:3-4 “Que El Shaddai te abençoe, e te 

faça frutificar, e te multiplique, para que 

sejas uma multidão de povos; E te dê a 

benção de Avraham, a ti e a tua 

descendência contigo, para que em 

herança possuas a terra de tuas 

peregrinações, que Elohim deu a 

Avraham.” – Mais uma vez, Itzjak abençoa 

seu filho Yaakov e lhe atribui a bênção de 

Avraham. O Dr. Ketriel Blad conclui: “Vemos 

como a bênção de Avraham não passou para 

Esav, mas para Yaakov e seus descendentes. 

Esses versículos reafirmam o que já vimos 

antes, que a bênção de Avraham abrange 

três coisas: Elohim, o povo e a terra.” 

 

Sétima aliah, 28:5-9 

28:5 “Assim despediu Itzjak a Yaakov, o 

qual se foi a Padã-Arã, A Lavan, filho 

Betuel, arameu, irmão de Rivkah, mãe de 

Yaakov e Esav.” – O DR. S. K. Blad informa 

que: “Yaakov teria 77 anos de idade quando 

chegou à casa de Lavan. O Talmud diz que 

Yaakov se escondeu estudando na casa de 

Éver durante 14 anos, dos 63 aos 77 anos, 

antes de continuar a sua viagem para a casa 

de Lavan”. O comentário do Jumash disse: 

“Não é mencionado aqui que Itzjak enviou 

riquezas com Yaakov, como seria de esperar. 

Supõe-se que Itzjak temia que, se Yaakov 

fosse com muitas riquezas, se tornaria alvo 

de seus inimigos”. (Comentário tomado do 

Livro de Bereshit (Gênesis) 28:5; Jumash, 

p.153). 

 

Nota de edição: É importante destacar neste 

momento, e esperamos que todos os nossos 

irmãos e irmãs que iniciam seus estudos da 

Parashah (porção semanal) tenham clareza a 

respeito do recurso que utilizamos, chamado 

Midrash. Trata-se do comentário dos rabinos 

mais proeminentes da história literária de 

Israel, que, por ocuparem posições de 

eminência em termos de habilidade literária e 

compreensão da Torah, nos permitem ter 

perspectivas mais amplas sobre os aspectos 

implícitos e subjetivos da mensagem 

profética das Sagradas Escrituras Hebraicas. 



15 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

Contudo, o leitor e estudante da Torah não é 

necessariamente obrigado a concordar com 

esses comentários. 

 

_________________________ 

Fim da Parashah 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Os comentários destes textos obedecem a 
doutrina estabelecida em EMC SHALOM 
INTERNACIONAL como Ministério de 
Raízes Hebraicas. E onde partem os quatros 
pilares, que defendemos e expomos na 
pregação do único evangelho. Que os 
primeiros emissários (shlijim-apóstolos), 
pregaram com um só propósito. Restaurar o 
Reino de Israel. Atos 1:16 dirigido aos 
destinatários, estabelecidos em Santiago 1:1 
e 1 Pedro 1:1. “A CASA DE PERDIDA DE 
ISRAEL” 

O mesmo Rabi Shaul, (Shaliaj Paulo), 

emissário por excelência, para todos os 

gentis, sabia de antemão, que seu foco de 

alcance era somente as doze tribos, 

dispersas. Chamadas “ovelhas perdidas da 

casa de Israel”. (Melo Há Goyim) “Os justos 

das Nações”. Atos 26:7. E o cumprimento 

desta mesma promessa, que as doze tribos 

esperam obter, firmemente, fazendo seus 

atos de adoração, noite e dia. Apesar disto, 

em relação a essa esperança, que diante da 

sua majestade, que estou sendo acusado 

pelos judeus.  

 
PD: Este documento é comentado semanal e 
ao vivo, direto em nossas classes por internet 
cada Shabbat de 11:00 da manhã as 13:00 
horas, através de www.zoom.com e ID para 
ingressar no canal de EMC SHALOM 
INTERNACIONAL é: ID: 463 703 1177 
 
Nota importante: a chave é mudada 
regularmente; favor de ficar pendente nos 
chats da aplicação Telegram onde você 
poderá conhecer. Se você não estiver 
nenhum dos nossos chats, manda e-mail 
emcshalomint@gmail.com solicitando o 
acesso.  
 
Nosso único desejo é que através deste 
material sua descendência seja abençoada 
por um entendimento superior das escrituras; 
saindo do evangelho subjetivo, e as vezes 
quase místico de hoje. O objetivo desta 
mensagem, é uma maior certeza idiomática, 
envolto em seu ambiente cultural respectivo, 

http://www.zoom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com


16 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

concedendo-nos maior solidez interpretativa 
dos textos.  
 
Todos os crentes no Elohim da Bíblia, têm em 
comum denominador, um só desejo. De 
estabelecer um avivamento, tão poderoso 
que traga a presença do Rei dos reis e 
estabeleça Seu Reino de uma vez e para 
sempre. Todavia, o único que irá trazer isto a 
congregação dos santos de Israel é” A 
HISTÓRIA BIBLICA”. Voltar ao fundamento e 
a forma inicial da FÉ HEBRAICA.  
E este documento, assim como a classe da 
Toráh, e cada Shabbat, é isso, conhecer a 
história espiritual de um povo, Israel, é viver 
sabendo que somos a continuação e a 
conclusão, desta grande história de amor. 

Estamos muito agradecidos por tua 
contribuição ao nosso ministério. Está nos 
permitindo ir a maior excelência. 

https://www.PayPal.me/emcshalom  

 

SHALOM LEKULAM! 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 

 

 

Entra no nosso canal de 
Telegram (escaneia o 

código QR) 

  

https://www.paypal.me/emcshalom


17 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

 

 

 

 


