EMC SHALOM INTERNACIONAL
PARASHAH 06 TOLDOT | GENESIS 25:19 - 28:9

Proibida toda reproducédo lucrativa — utilizar sobre permisséo

Para mais informagdes pode nos localizar por meio de nossa pagina web www.emcshalom.com
Também através de nosso canal no Youtube EMC Shalom Internacional e nos escrever no nosso correio:
emcshalomint@gmail.com

Aliot da Torah: = : ‘I'n
1. 25:19 - 26:5 L
2. 26:6-12 i
3. 26:13-22 [ HI
4. 26:23-30 r} "o
5. 26:30 - 27:27 I P o -2
6' 2728_284 Entra no canal de
7. 285-9 Telegr:?m'(escaneiao
8. Maftir: 28:7-9 c6digo QR)

Haftarah: Malaji (Malaquias) 1:1 - 27

Brit HaJadashah: Mordejai (Marcos) 9:14 -
10:31; Matitiahu (Mateus) 10:21-38

Leituras adicionais do Brit HaJadashah:
Romanos 9:6-16; Ivrim (Hebreus) 11:20;
12:14-17

TODOT, plural de "Toldah" que significa:
"Historia, geragdo, descendentes, memoria,
crbnica."

Primeira aliah, 25:19 - 26:5

25:19-21 "E estas sao as geragoes de Itzjak,
filho de Avraham; Avraham gerou ltzjak; E
era ltzjak da idade de quarenta anos,
quando tomou por mulher a Rivkah, filha
de Betuel, arameu de Padan-Aram, irma de
Labao, arameu. Itzjak orou a YHVH em
favor de sua mulher, pois ela ndo podia ter
filhos. YHVH atendeu as oragdes de ltzjak,
e sua mulher Rivkah ficou gravida." — O Dr.
Ketriel Blad observa a respeito desta
passagem:. "Muitas mulheres hebreias eram
estéreis, como Sarah, Rivkah, Rajel e Jana, a
mé&e do profeta Shmuel. Avraham e Sarah
tiveram que esperar mais de 70 anos para ver
a resposta de suas oragées. ltzjak e Rivkah
tiveram que esperar 20 anos antes de ter
filhos. Rajel teve que esperar 14 anos antes
de ter filhos e Jana foi estéril por 19 anos, de

acordo com o Midrash. Esta escrito, que ltzjak
tinha 60 anos quando sua esposa deu a luz a
Esav e a Yaakov. Bereshit (Génesis) 25:26,
“E depois saiu o seu irm&o, agarrada sua méao
ao calcanhar de Esav; por isso se chamou o
seu nome Yaakov. E era ltzjak da idade de
sessenta anos quando o0s gerou.” 1sso
significa que Itzjak teve que orar por vinte
longos anos. Foram vinte anos de espera
para ver o cumprimento da promessa e para
os descendentes de Avraham comegarem a
se multiplicar. O caminho com o Eterno nao é
facil. E um caminho de fé (emunah) que é
cheio de circunstancias e razdes que tentam
nos fazer desistir. Nessa jornada aprendemos,
entre muitas coisas:

1. A confiar no Eterno para superar todas
essas situagbes e  circunstancias
adversas, para que possamos ver
mudangas radicais em nossas vidas.

2. Que essa confianga cresga tanto quanto a
de Avraham e ltzjak, para que possamos
compreender que a solugdo para cada
problema ou situacdo era humanamente
impossivel.

E interessante observar as palavras do
Eterno a Mosheh em Shemot (Exodo) 6:3 “E
eu apareci a Avraham, ltzjak, e a Yaakov,
como o El Shaddai, mas pelo meu nome,
Yud-Heh-Vav-Heh (YHVH), né&o Ihes fui
perfeitamente conhecido.” (Versao Kadosh)
Aqui, Ele nos da uma clara impresséo da Sua
“Multiforme Graca de YHVH” ao fazer esses
tipos de referéncias e ao revelar aspectos de
Seu carater por tras de um Nome, EL Shaddai
(7% '1w) O TODO SUFICIENTE ou O TODO
PODEROSO. Somente compreendendo e


http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com

internalizando essa verdade em nés mesmos,
podemos entrar nos niveis espirituais onde a
provisdo para todas as nossas necessidades
estd ao nosso alcance. Nao é coincidéncia
que nas Escrituras as grandes mulheres eram
estéreis. Sabe-se que YHVH ¢é o unico que
pode dar a vida, e todas as criaturas que vém
a este mundo (bebés) vém unicamente pela
vontade divina. Os filhos sdo uma dadiva de
YHVH: Tehilim (Salmos) 127:3-5. “Eis que
os filhos sé&o heranga de YHVH, e o fruto do
ventre o seu galarddo. Como flechas na méo
de um homem poderoso, assim s&o os filhos
da mocidade. Bem-aventurado o homem que
enche deles a sua aljava;, ndo serdo
confundidos, mas falar@o com o0s seus
inimigos a porta.” O caso da esterilidade
chamou nossa atengdo porque é encontrado
entre mulheres de posicdo espiritual mais
elevada nas Escrituras, devido ao valor
transcendente que possuiam no
desenvolvimento do plano biblico. As
palavras estéril e esterilidade compartilham a
mesma raiz que a palavra esterilizado.
Podemos discernir algo muito especial nisso,
entendendo que ha uteros que o proprio
YHVH estrategicamente preservou na
esterilidade, para incubar a nova vida que Ele
nos da, com o objetivo de nos capacitar a
transformar uma geragéo: lyov (Job) 1:21
“Nu sai do ventre da minha mé&e e nu tornarei
para la; YHVH o deu, e YHVH o tomou;
bendito seja o nome de YHVH.

25:22 “E os filhos lutavam dentro dela;
entdo disse: Se é assim, por que sou
assim? E foi perguntar a YHVH.” - A palavra
hebraica que foi traduzida como “lutavam” é
“ratzatz” (yx1) do Strong #7533, que significa:
ferir, rachar, desmaiar, fragil, lutar, machucar,
opressao, oprimir, quebrar, estilhacar,
despedacar. Esta palavra tem uma raiz
comum com a palavra “ratza” (xy1) do Strong
#7519, que significa: correr, também ter
prazer em correr. Os sabios interpretam isso

EMC SHALOM INTERNACIONAL

como as criangas lutando dentro do utero da
mae para fugir. O Midrash diz: quando Rivak,
passava por um lugar onde a Torah era
estudada, Yaakov “corria® para dentro,
inquieto para sair. Mas quando ela passava
por uma casa de idolatria, Esav “se agitava”
para sair. O Dr. Ketriel Blad conclui: “Suas
dores eram tdo intensas que ela se
perguntava por que havia orado para ter um
filho. Se tivesse sabido que a gravidez seria
tao dificil, ndo teria orado. Por que ela era a
unica mulher que sentia estas coisas durante
a gravidez? No fim, ela decidiu perguntar ao
Eterno. Para onde ela foi? De acordo com o
Midrash, incluindo o livro de Yashar, ela foi na
terra de Mora e consultou a casa de Shem e
Ever. Eles Ihe deram uma resposta divina. O
Midrash relata que Rivak estava destinada a
dar a luz as doze tribos de Israel, mas, devido
as suas constantes murmuracbes durante a
gravidez, ela perdeu esse privilégio, que foi
dado as quatro esposas de Yaakov.

25:23 “E YHVH lhe disse: Duas nagdes ha
no teu ventre, e dois povos se dividirao
das tuas entranhas, e um povo sera mais
forte do que o outro povo, e o maior
servira ao menor.” — Essa luta teve origem
no fato de que essas duas nacgoes
desempenhariam um papel muito importante
na histéria. Yaakov é o pai de Israel e Esav é
0 pai de Edom e do Império Romano. A
rivalidade entre essas duas nagdes surgiu
porque elas possuiam ideologias diferentes a
ponto de serem irreconciliaveis. Devemos
compreender que, desde o ventre materno, o
Eterno ja havia determinado caminhos
diferentes para eles. Como podemos
reconciliar o que o proprio YHVH estabeleceu
como diferente? SO podemos, ao
conhecermos todo o plano biblico, identificar
0s poderosos propoésitos do Eterno por tras
de cada uma de Suas decisdes.

25:25 “E saiu o primeiro ruivo e todo como



um vestido de pelo; por isso chamaram o
se nome Esav”. — No Jumash, comenta o
Rashi: O primeiro saiu rubro, sua tez era
avermelhada, e ele era tdo peludo quanto
uma roupa de 14. A vermelhiddo de sua pele
prenunciava Sua natureza sanguinaria.
(Comentario tomado do Livro de Bereshit
(Génesis) 25:25; Jumash, p.134).

25:26 “E depois saiu seu irmao, agarrado
sua mao ao calcanhar de Esav; por isso se
chamou Yaakov. E era Itzjak da idade de
sessenta anos quando os gerou.” — Rashi
afirma: “O Midrash cita que Yaakov estava
justificado em tentar ser o primogénito,
porque ele havia sido concebido antes de
Esav, entdo Yaakov legitimamente também
deveria ter nascido primeiro.” (Comentario
tomado do Livro de Bereshit (Génesis) 25:26;
Jumash, p.135).

25:27 “E cresceram os meninos, e Esav,
foi homem perito em caga, homem do
campo; Yaakov era homem simples,
habitando em tendas.” Havia uma
diferenca muito marcante entre esses dois
irmaos. Um era um cacador habilidoso,
enquanto o outro era um homem manso. A
palavra usada para “cagador’ nesta
passagem, € “tzaid” (Ty) do Strong #6718,
que significa: cagada, também caca
(capturada desta maneira) (gen), lanche,
provisdes (especialmente para uma viagem),
corrida, caga, cacador, comida, provisao.
Esta palavra, por sua vez, vem de “tzud” (Tx)
do Strong #6679 que significa: deitar-se ao
lado, esperar, ficar a espreita. O texto acima
sugere que Esav era alguém que estava a
espreita, esperando o momento oportuno
para atacar. Yaakov, por outro lado, era
manso, 0 oposto de seu irmao. A palavra
usada para “manso” é “tam” (nn) do Strong
#8535, que significa: completo, geralmente
(mor) piedoso, especialmente gentil, amado,
integro, perfeito, quieto, reto. Esta, por sua

EMC SHALOM INTERNACIONAL

vez, vem da raiz “tamam” (onn) do Strong
#8552, que significa: completar, em um bom
ou mau sentido, literalmente e figurado, trans.
ou intr. (como segue); terminar, ir até o fim,
concluir,  consumir,  cumprir,  destruir,
exterminar, faltar, perecer, terminar, gastar,
integro. O que podemos entender é que
Yaakov era completamente integro ou
virtuoso em todas as areas de sua vida. O
comentario do Jumash diz: “Até se tornarem
adultos, isto é, até atingirem a idade do bar
mitzvah, eles eram relativamente
semelhantes um ao outro, e as travessuras
de Esav podiam ser atribuidas a sua
imaturidade. Mas, a partir dos treze anos, as
diferengas essenciais entre eles comegaram
a se manifestar, quando Esav se voltou para
a idolatria e Yaakov escolheu ir para as salas
de estudos. Esav tornou-se cacador, nao
apenas no sentido literal, mas também se
tornou habil em enganar seu pai, fazendo-lhe
perguntas que o faziam parecer
extremamente santo. Por exemplo, ele
frequentemente |he perguntava como dizimar
o sal e a palha [embora soubesse
perfeitamente que o mandamento do dizimo
nao se aplicava a tais itens].” Além disso, ele
conquistou o amor de seu pai servindo-o
conscienciosamente; por exemplo, cagando
animais para alimentar seu pai, para que
Itzjak pudesse comer carne fresca e saborosa.
Por sua vez, Yaakov era uma pessoa de
grande integridade moral, que falava o que
pensava e nunca agia traicoeiramente, e
passava todo o seu tempo nas tendas de
estudo de Shem e Eber: (Comentario
extraido do Livro de Bereshit (Génesis)
25:27-28; Jumash, p. 135). A definicdo de
“arteiramente” (advérbio modal), relacionado
a “maneira arteira” (maneira arteriosa),
significa: com cautela, astucia, artificio,
artimanha, estratagema, sagacidade, engano,
maquiaveélico, malicia, habilidade, hipocrisia,
dissimulacdo, malandragem, falsidade,
perfidia e refinamento. A Dra. Ketriel Blad



acrescenta: “Outra opgdo seria interpretar
esta palavra em relagéo a Génesis 4:20, onde
se refere a criacdo de gado. O Livro de
Yashar diz que Yaakov vivia em tendas,
criando gado e aprendendo as instrugées do
Eterno e os mandamentos de seu pai e de
sua mége.”

25:29 “E Yaakov cozera um guisado; e veio
Esav do campo, e estava faminto.” — A
palavra usada para “fome” é “aiéf’ (qw) do
Strong #5888, que significa: cansar,
desfalecer, desmaiar. Portanto, podemos
entender que Esav estava a ponto de
desmaiar devido a fome e a exaustdo. O Dr.
Ketrial Blad explica que: “Segundo o Talmud,
era o dia da morte Avraham e, Yaakov com
15 anos de idade, estava preparando uma
sopa de lentilhas para consolar a seu pai.
Lentilhas s&o tradicionalmente dadas as
pessoas que estdo de Iuto. Segundo o
Midrash, Esav voltou do campo esgotado
depois de haver matado a Ninrode e dois dos
seus homens”’.

25:31 “Entao disse Yaakov: Vende-me
hoje a tua primogenitura.” — O titulo de
primogénito significava que quem o detivesse
recebia tratamento especial. Ou seja, o
primogénito teria mais direitos e beneficios do
que os outros. O mais velho tinha o direito de
representar a familia e servir como sacerdote
nos sacrificios. O comentario de Jumash
afirma: “..Como antes do tempo do Mishkan
(Tabernaculo), os primogénitos eram os que
realizavam o servigo dos sacrificios, Yaakov
disse a si mesmo: ‘Sera que este homem
perverso se apresentara para oferecer oS
sacrificios?’ Essa foi a razdo pela qual ele fez
tudo o que pbde para obter o direito de
primogenitura” (Comentario extraido do Livro
de Bereshit (Génesis) 25:29-34; Jumash, p.
135).

25:32-34 “E disse Esav: Eis que estou a
ponto de morrer, para que me servira a

EMC SHALOM INTERNACIONAL

primogenitura? Entao disse Yaakov: Jura-
me hoje. E jurou-lhe e vendeu a sua
primogenitura a Yaakov. E Yaakov deu péao
a Esav e o guisado de lentilhas; e ele
comeu, e bebeu, e levantou-se, e saiu.
Assim desprezou Esav a sua
primogenitura.” — Quando as coisas vao
bem, somos todos fiéis a YHVH e a Sua
palavra. Contudo, em tempos dificeis, vemos
do que uma pessoa é verdadeiramente feita.
E precisamente nesses momentos que o
verdadeiro carater de uma pessoa se revela.
Para Yaakov, o mais importante era o
espiritual, pois seu foco estava na
primogenitura e em tudo o que ela implicava.
Em contraste, Esav sé pensava em coisas
materiais, em viver o0 momento, a ponto de
desprezar sua primogenitura por um pouco
de comida. A palavra usada para
menosprezar € "bazah" (n1a) do Strong #959,
que significa: desconsiderar, ter em baixa
estima, desprezar, rejeitar, escarnio,
menosprezar, menosprezar, menosprezar,
menosprezar, menosprezar, menosprezar,
menosprezar, menosprezar. Ou seja, Esav
via sua primogenitura como algo desprezivel,
vil e descartavel.

26:2 “E apareceu-lhe YHVH, e disse: Nao
descgas ao Egito; habita na terra que eu te
disser’ — Por causa da fome, Itzjak decidiu
descer ao Egito, assim como seu pai havia
feito. Porém, YHVH o impediu. A palavra
usada para “descer” é “yarad” (1) do Strong
#3381, que significa: cair, descer. Ou seja,
nao se tratava apenas de ir fisicamente para
o Egito (Mitzraim), mas sim de um ato de
descida espiritual, ja que o Egito € uma
alegoria para o mundo. O comentario do
Jumash diz: “Quando ltzjak foi amarrado ao
altar... ele passou a ser comparado a uma
oferta elevada, um holocausto que é
completamente consumido no altar. Assim
como essa oferta ndo pode ser retirada do
patio do Templo, Isaac também n&o podia



deixar o solo sagrado da Terra Santa’:
(Comentario retirado do Livro de Bereshit
(Génesis) 26:2; Jumash, p. 137). Além disso,
o Dr. Ketriel Blad cita: “O Midrash diz que para
isso e o motivo pelo qual ele foi consagrado
de uma maneira especial. E ndo poder descer
ao Egito foi uma prova de fé para ltzjak. O
Egito representa o sistema deste mundo.
Quando estamos em crise, onde buscamos
ajuda? No mundo ou no Eterno, confiando em
Suas promessas? Itzjak precisou confiar na
promessa do Eterno para continuar vivendo
em uma terra que ndo produzia.”

26:3 “peregrina nesta terra, e serei contigo
e te abencoarei; porque a ti e a tua
semente darei todas estas terras e
confirmarei o juramento que tenho jurado
a Avraham, teu pai.” — Esta € a promessa a
qual Itzjak teve que se apegar, de que nao

importava o que acontecesse, YHVH proveria.

Temer as circunstancias é desconfiar da
palavra do Eterno. Portanto, é pecado. E por
isso a Escritura nos dizem Romanos 14:23.”
“Mas aquele que tem duvidas, se come esta
condenado, porque ndo come por fé; e tudo o
que ndo é de fé é pecado.” Estas terras
pertencem a linhagem de Israel, e ndés, como
Efraim, sendo as ovelhas perdidas da casa de
Israel, somos herdeiros. O comentario do
Jumash diz: “Deus assegurou a ltzjak, que
apesar da escassez, lhe daria Sua bencéo e
pastagens suficientes”. (Comentario tomado
do Livro de Bereshit (Génesis) 26:3; Jumash,
p.137).

26:4-5 “E multiplicarei a tua semente como
as estrelas dos céus e darei a tua semente
todas estas terras. E em tua semente
serao benditas todas as nagdes da terra,
porquanto Avraham obedeceu a minha
voz e guardou o meu mandado, os meus
preceitos, os meus estatutos e as minhas
leis.” — Por um lado, havia a promessa de
sustento, em meio a uma crise econémica

EMC SHALOM INTERNACIONAL

que estava ocorrendo. E, por outro, a
fidelidade de Avraham como garantia do
cumprimento da promessa feita a ltzjak de ser
um povo numeroso. Avraham era um homem
de fé (emunah) devido a sua obediéncia. O Dr.
S.K. Blad ressalta cinco palavras usadas
nesta declaragcdo: “1. Voz - Avraham
obedeceu a minha voz — em hebraico “Shama
Avraham be-koli”. Isso se relaciona a
obediéncia a voz do Eterno em momentos de
prova (Rashi). Também podemos destacar a
Sua obediéncia a voz do Espirito do Eterno
em sua caminhada diaria em relacionamento
intimo com Ele, como esta escrito em
Romanos 8:14. “Porque todos os que sao
guiados pelo Espirito de Elohim, esses s&o
filhos de Elohim. 2. Guardar — E guardou
minha ordenancga. - Em hebraico “Va-yishmor
mishmarti”, literalmente guardou-me em
seguranga. Segundo Rashi, tem que ver com
decretos de prevencao relacionados com as
proibi¢bées da Torah, incluindo as legislagbes
rabinicas posteriores. Entretanto, ndo s&o
todos o0s rabinos que compartilham desta
mesma visgo. Disto aprendemos que
Avraham tinha uma atitude de vigilédncia e
cuidado quanto as coisas do Eterno, que
deviam ser guardadas. 3. Mandamentos —
“Meus Mandamentos” - Aqui se encontra a
palavra “Mitzvot”, que normalmente, inclui
todos os Mandamentos do Eterno. Embora,
Rashi, apresente aqui, um significado
limitado, referindo-se as leis de carater social,
que sdo naturais para o ser humano, como
né&o roubar e ndo derramar sangue. As leis de
carater social, normalmente sdo chamadas
de “Mishpatim”, na Torah. 4. Estatutos —
“Meus Estatutos” - Em hebraico ‘jukotai”. S&o
aqueles mandamentos que ndo tem
explicagdo logica, contra 0S quais a
inclinagdo para o mal se revela mais do que
contra os outros mandamentos, por exemplo:
n&o comer carne de porco e ndo usar misturar
1& com linho. 5. Leis — E minhas leis- Em
hebraico ‘“vetorotai”, (da palavra “Torah’):



instrugdo ou ensinamento. Segundo Rashi,
isso se refere tanto a Torah que foi escrita
posteriormente no Sinai bem como a Torah
Oral que também foi dada no Sinai.

e [Estas cinco palavras correspondem aos
cinco livros de Mosheh.

e Em Bereshit a voz do Eterno fala com os
homens muitas vezes.

e Em Shemot encontram-se dois eventos
muito importantes que devem ser
observados, a Pesaj Shemot (Exodo 12-
13) e 0 Shabat Shemot (Exodo 31).

e Em Vaikra, todos os mandamentos dados
no Sinai sdo mencionados em Vaikra
(Leviticos 27:34).

e Em “Bemidbar’ se encontra o juk por
exceléncia: a vaca vermelha. Bemidbar
(Numeros 19).

e E em Devarim existe uma repeticao e
ampliagdo da Torah, uma segunda Torah.
Devarim (Deuteronémio) 29:1. “Estes séo
os termos da Aliangca que YHVH ordenou
a Mosheh que concluisse com o0s
israelitas na terra de Moabe, além da
Alianca que estava com eles em Jorev”.

Segunda aliah, 26:6-12

26:8 “E aconteceu que, como ele esteve ali
muito tempo, Aviméleh, rei dos filisteus,
olhou por uma janela e viu, e eis que ltzjak
estava brincando com Rivkah, sua mulher.”
— Itzjak tinha o0 mesmo medo que seu pai
Avraham e o evitou da mesma maneira,
dizendo que Rivkah era sua irma para
preservar sua vida. No entanto, a verdade
sempre vem a luz. O comentario do Jumash
diz: “Com o tempo, vendo que ninguém o0s
incomodava, ltzjak, parou de tentar esconder
seu verdadeiro parentesco com Rivkah, e

EMC SHALOM INTERNACIONAL

eles comegaram a se comportar como marido
e mulher de tal forma que o indiscreto
Avimeleh pdde observa-los” (Comentario
extraido do Livro de Bereshit (Génesis) 26:8;
Jumash, p. 138).

26:10 “E disse Aviméleh: Que é isto que
nos fizeste? Facilmente se teria deitado
alguém deste povo com a tua mulher, e tu
terias trazido sobre nés um delito.” — O Dr.
S. K. Blad explica: “Existem dois tipos de
culpa: pessoal e coletiva. Quando um
individuo peca, ele é responsavel por seu
proprio pecado diante do Eterno. Agora, se 0s
pecados deste individuo também afetam a
comunidade a que pertence: sua familia, sua
cidade, sua congregagéo, sua nagéo, etc. Se
os lideres da comunidade ndo condenam o
pecado do individuo, quando é revelado, vira
0 juizo sobre toda a comunidade por esse
pecado individual. Ha um exemplo disto, no
caso de Ajan em Josué 6-7. Cf. 1 Corintios 5.
Portanto, a culpa coletiva é produzida pelos
pecados pessoais ndo resolvidos de
individuos dentro do coletivo, que ndo séao
julgados e condenados pela lideranga do
coletivo quando se manifestam. A culpa
coletiva também € produzida pelos pecados
cometidos por  lideres, que sdo
representantes do coletivo, ou por todo o
coletivo.” O rei tinha certeza de que qualquer
um que tomasse Rivkah traria julgamento
sobre a nagdo. Ele sabia como YHVH havia
ferido Farad por causa da esposa de
Avraham: Bereshit (Génesis) 12:17,” feriu,
porém, YHVH a Fara6 e a sua casa, com
grandes pragas, por causa de Sarah, mulher
de Avraham.” E como seu pai foi avisado
quando estava prestes a fazer o mesmo:
Bereshit (Génesis) 20:3-7. “Elohim, porém,
veio a Abimeleque em sonhos de noite, e
disse-lhe: Eis que morto seras por causa da
mulher que tomaste; porque ela esta casada
com marido. Mas Abimeleque ainda n&o se
tinha chegado a ela; por isso disse: YHVH,



mataras também uma nacgéo justa? Ndo me
disse ele mesmo: E minha irma? E ela
também disse: E meu irmdo. Em sinceridade
do coragdo e em pureza das minhas maos
tenho feito isto. E disse-lhe YHVH em sonhos:
Bem sei eu que na sinceridade do teu coragdo
fizeste isto; e também eu te tenho impedido
de pecar contra mim; por isso néo te permiti
toca-la. Agora, pois, restitui a mulher ao seu
marido, porque profeta é, e rogara por ti, para
que vivas; porém se néo lhe restituires, sabe
que certamente morreras, tu e tudo o que é
teu. ©

26:12-14 "E semeou ltzjak naquela mesma
terra, e colheu naquele mesmo ano cem
medidas, porque YHVH o abencoava. E
engrandeceu-se o homem, e ia
enriquecendo-se, até que se tornou mui
poderoso. E tinha possessao de ovelhas,
e possessao de vacas, e muita gente de
servigco, de maneira que os filisteus o
invejavam.” — A obediéncia sempre traz
béncéaos. Itzjak obedeceu a YHVH ao néo ir
para o Egito e foi grandemente abengoado.
Disso podemos extrair um principio
interessante: ndo importa quao extrema seja
a situacao, contanto que escolhamos fazer a
vontade de YHVH, mesmo quando a légica
nos diz o contrario, seremos grandemente
abencoados. O Altissimo prometeu e Ele
cumprira. Os sabios dizem que ltzjak
mantinha um calculo rigoroso de tudo o que
investia e esperava receber, a fim de garantir
o valor correto do dizimo. Tao grande era sua
prosperidade que os filisteus o invejavam. O
comentario no Jumash afirma: Os filisteus se
sentiram ameacados pelo sucesso de ltzjak.
Vale ressaltar que isso caracteriza a reacdo
que as nagOes teriam ao sucesso que 0S
Jjudeus desfrutariam durante todos os exilios.
As pessoas se orgulham da boa fortuna de
seus compatriotas, mas se incomodam com o
sucesso dos judeus” (Comentario extraido do
Livro de Bereshit (Génesis) 26:14; Jumash, p.

EMC SHALOM INTERNACIONAL

139). O Dr. Ketriel Blad comenta: “ltzjak
obedeceu ao Eterno ao no ir ao Egito em
busca de seu proprio bem-estar. Além disso,
ele confiou na promessa de béngéo e semeou
naquele ano de seca. Essa atitude de
sacrificar os prazeres mundanos e confiar na
provisdo divina liberou o0 poder da
ressurreicdo do Eterno de uma maneira
extraordinaria, e o resultado foi cem vezes
maior do que o esperado. Isso esta em
consonancia com as palavras do nosso
Mestre em Marcos 10:29-31, onde esta
escrito: “Disse Yeshua: Em verdade vos digo
que ninguém ha que tenha deixado casa, ou
irmaos, ou irmas, ou mae, ou pai, ou filhos, ou
campos por minha causa e pelo evangelho,
que né&o receba cem vezes mais neste
século: casas, e irmaos, e irmas, e maes, e
filhos, e campos, com perseguigcbes; e ho
século vindouro, a vida eterna. Mas muitos
que séo primeiros serao ultimos, e os ultimos
primeiros”. O Mestre disse que essa
recompensa € recebida ‘juntamente com
perseguicbées”. E foi exatamente isso que
aconteceu com nosso pai ltzjak.

Terceira aliah, 26: 13-22

26:15-16 “E todos os pogos, que 0s servos
de seu pai tinham cavado nos dias de seu
pai Avraham, os filisteus entulharam e
encheram de terra. Disse também
Aviméleh a Itzjak: Aparta-te de nos;
porque muito mais poderoso te tens feito
do que nés." — A inveja é um cancer
espiritual que consome o ser humano, e o
impulsiona a fazer qualquer coisa. Mishlé
(Provérbios) 27:4 “O furor é cruel e a ira
impetuosa, mas quem podera enfrentar a
inveja?” Esse sentimento fez os filisteus
entulhar os pocos que sustentavam ltzjak.
Isso quebrou a alianga entre Avraham e
Abimeleque. Note que esse ato tinha a
intencdo de alguma forma de levar lizjak a



faléncia, ja que esses pogos serviam como
fonte de sustento para ele, seus servos, seu
gado e suas colheitas. O que ele ndo sabia
era que sua prosperidade nao vinha de seus
pocgos, mas de YHVH. A grandeza de nosso
pai Avraham causou medo em Abimeleque.
Na histéria, sempre que o povo de Israel
prospera, outros, por medo, os oprimem para
extermina-los. Aconteceu no Egito,
aconteceu nesta passagem, aconteceu
muitas vezes e, ainda hoje, continua
acontecendo.

26:18 “E tornou Itzjak e cavou os pogos de
agua que cavaram nos dias de Avraham,
seu pai, e que os filisteus entulharam
depois da morte de Avraham, e chamou-os
pelos nhomes que os chamara seu pai." —
Para honrar seu pai Avraham, depois de abrir
0S pogos, ele restaurou 0s nomes que seu pai
Ihes havia dado. Isso ilustra um principio de
béncao e grandeza no ato de reconhecer o
trabalho e o legado de outros. O rabino Shaul
disse: 1 Tessalonicenses 5:12 “Te rogamos
irm&os, que reconhegcam aos que entre vocés
trabalham, os que trabalham como Mestres e
que ensinam as instrugbées. Tenha-os em alta
estima, com amor, a causa da sua obra”. E
disse também: 1 Timoteo 5:12 “Que os
anciées que dirigem bem, os tenha por dupla
hora, especialmente o0s que trabalham
arduamente na mensagem e no ensino.”

26:20-22 "E os pastores de Gerar
porfiaram com os pastores de Itzjak,
dizendo: Esta agua é nossa. Por isso
chamou aquele pogo Eseq, porque
contenderam com ele. Entdo cavaram
outro pog¢o, e também porfiaram sobre ele;
por isso chamou-o SitNajum. E partiu dali,
e cavou outro poc¢o, e nao porfiaram sobre
ele; por isso chamou-o Rehobot, e disse:
Porque agora nos alargou YHVH, e
crescemos nesta terra." — O Dr. Ketrial Blad
compara: “Os trés pogos sdo comparados

EMC SHALOM INTERNACIONAL

com os trés templos. Nos dois primeiros
templos, houve desavenga e foram
destruidos. Mas, o terceiro templo,
permanecera durante todo o reinado
messianico... Podemos também destacar o
fato de que a Torah diz que o terceiro pogo foi
cavado por ltzjak, ndo por seus servos. I1Sso
confirma o que os profetas ensinam: que o
terceiro templo ndo sera construido pelos
servos do Messias, como o0s dois primeiros
foram, mas por Ele mesmo. Deve-se
esclarecer que este ‘terceiro templo”
construido pelo Messias ndo sera mais o
edificio que todos temos em mente com seus
patios e o altar de bronze, mas sim este
‘terceiro templo” é toda a Casa de Israel
restaurada, isto €, todos aqueles que, depois
de nascerem de novo, como estabelecido em
Jo&o 3, agora se tornam um templo do Ruaj
HaKodesh como esta escrito: Ou vocés ndo
sabem que o corpo de vocés é templo do
Espirito Santo, que habita em vocés, o qual
vocés receberam de YHVH, e que vocés sé&o
dele? (1 Corintios 6:19). Este é o Templo
construido pelo proprio Messias e que né&o
sera destruido. Aprendemos também sobre a
importancia do esforgo individual. Se vocé
deixar que outros cavem pogos para Vocé,
tera problemas e desavengas em sua vida.
Vocé mesmo precisa ir as profundezas e
buscar o Eterno até encontrar agua viva e,
assim, ter a liberdade de prosperar. Ndo ha
escapatoria. Por favor, ndo negligencie sua
vida de oragao e estudo da Torah. Outros ndo
poderdo fazer isso por vocé. Vocé mesmo
deve se ajoelhar sozinho diante do Eterno e
dedicar tempo ao estudo das Escrituras para
ser uma pessoa livre e prospera. Para obter a
béncdo de seus pais, vocé precisa cavar
fundo!

Quarta aliah, 26:23-30

26:23-30 "Depois subiu dali a Beer Slvrima.



E apareceu-lhe o YHVH naquela mesma
noite, e disse: Eu sou Elohim de Avraham
teu pai; nao temas, porque eu sou contigo,
e abencoar-te-ei, e multiplicarei a tua
descendéncia por amor de Avraham meu
servo. Entao edificou ali um altar, e
invocou o nome do YHVH, e armou ali a
sua tenda; e os servos de Itzjak cavaram
ali um pog¢o." — A presencga de YHVH é mais
do que suficiente para afastarmos todo
vestigio de medo de nossas vidas. Sabemos
pela Palavra e pela histéria que Ele é fiel. E
por isso que Ele é identificado como o Elohim
de nossos ancestrais. Esse fato nos desafia
de duas maneiras diferentes:

1. Isso nos da confianga, pois a Sua
fidelidade tem sido evidente e Ele é o
mesmo ontem, hoje e para sempre.

2. Porque para ter e sentir o Seu apoio, o
apoio que 0s nossos antepassados
sentiram, € necessario um nivel de
santidade e obediéncia semelhante ao
deles. Ou seja, se queremos ser
abencoados e apoiados como Avraham
foi, devemos confiar como ele confiou. Um
detalhe curioso € que ltzjak invocou YHVH
pelo Seu Nome. Isto contraria a tradigéo
de ndo mencionar o Nome do Eterno. Ele
quer que O chamemos pelo Seu Nome e
apenas exige que os labios que O
pronunciam estejam em harmonia com
um coragdo santo e puro que procure
agrada-Lo em tudo.

Quinta aliah, 26:30- 27:27

26:32-33 "E aconteceu, naquele mesmo
dia, que vieram os servos de ltzjak, e
anunciaram-lhe acerca do negoécio do
pogo, que tinham cavado; e disseram-lhe:
Temos achado agua. E chamou-o Shibah
Juramento; por isso é o nome daquela
cidade Beer Slvrima até o dia de hoje." — O

EMC SHALOM INTERNACIONAL

Dr. Ketriel Blad ressalta: “Este foi o quinto
poco que ltzjak cavou. Segundo o Midrash,
cada poco corresponde a um livro do Jumash
(Pentateuco). — Esek corresponde a Bereshit,
onde se fala da criagdo do mundo- “esek’.
Sitna corresponde a Shemot, porque ali se
fala de como os egipcios odiaram e se
opuseram aos filhos de Israel. Vaikra esta
repleto de leis que correspondem as aguas
de “um pogo”. (Génesis 26:25), Shiva (sete)
simboliza Bamidbar, que contém trés livros
diferentes da Torah (porque, sequndo nossos
sabios Numeros 10:35-36, constitui um livro
em si mesmo). Totalizando sete livros da
Torah. Rehovot corresponde a Devarim
porque contém leis para o tempo em que 0S
filhos de Israel estavam se espalhando por
toda a terra prometida (Deuteronémio 19:8)”.
Os comentaristas argumentam que, enquanto
Abimeleque estava presente com toda a
delegacado filisteia, os servos de ltzjak
chegaram com a noticia de que haviam
encontrado agua, para que estivessem
cientes e, ao mesmo tempo, impressionados
com a grandeza de YHVH, que providenciou
agua. Ou seja, para que nao houvesse
duvidas e nem futuras disputas sobre a
propriedade daquele pog¢o, demonstrando
assim que toda empreitada realizada por
Itzjak seria bem-sucedida na terra de Israel.
O comentario do Jumash afirma: “Chamaram
o pogo de Shiva, que significa sete e também
Jjuramento, para comemorar as sete ovelhas
que Avraham havia dado a Abimeleque, bem
como o juramento”: (Comentario extraido do
Livro de Bereshit (Génesis) 26:33; Jumash, p.
142).

26:35 "E estas foram para Itzjak e Rivkah
uma amargura de espirito." — A palavra para
amargura € “ruaj”’ (n1n) do Strong #7307 que
significa: espirito, respiragdo, raiva, ira,
coragem, portanto, podemos ver que esta
amargura € entendida como uma afligdo de
espirito, ou seja, estava provocando raiva, ira



e amargura em ltzjak e Rivkah. O Dr. Ketriel
Blad cita: “Rashi diz que foi uma contradigdo
ou rebelido de espirito para ltzjak e Rivkah. O
Targum disse que eles se rebelaram contra
ltzjak e Rivkah. “ltzjak e Rivkah” - O esposo é
mencionado primeiro, por ser cabeg¢a no
matrimoénio. Ao mencionar a esposa primeiro,
como se faz em algumas culturas, o homem
né&o recebe o devido lugar em relagéo a ela, e
isso é uma falta de respeito pela ordem
divinamente estabelecida.”

27:1-2 "E aconteceu que, como lItzjak
envelheceu, e os seus olhos se
escureceram, de maneira que nao podia
ver, chamou a Esav, seu filho mais velho,
e disse-lhe: Meu filho. E ele lhe disse: Eis-
me aqui. E ele disse: Eis que ja agora
estou velho, e ndo sei o dia da minha
morte;" — A expressao “olhos débeis” € uma
maneira de dizer que estava quase cego ou
que estava perdendo a visdo. O Dr. Ketriel
Blad disse: “ltzjak tinha 123 anos. Ele ainda
tinha 57 anos de vida até o dia de sua morte.
Isto significa, que Esav e Yaakov tinham 63
anos na época. Como sua mée, Sarah, havia
morrido de repente aos 127 anos, ltzjak,
pensou que talvez tivesse a mesma idade e,
por isso, tomou precaugbes’. Ramban
afirma: “Sua cegueira nada mais era do que
uma manifestacdo natural de sua idade
avancada, assim como a visdo de Yaakov
também, comegou a debilitar-se nos seus
ultimos anos.” (Comentario tomado do Livro
de Bereshit (Génesis) 27:1; Jumash, p.143).

27:3-4 “Agora, pois, toma as tuas armas, a
tua aljava e o teu arco, e sai ao campo, e
apanha para mim alguma caca. E faze-me
um guisado saboroso, como eu gosto, e
traze-o, para que eu coma; para que minha
alma te abencgoe, antes que morra.” — A
mera ideia de que sua morte poderia chegar
a qualquer momento levou Itzjak a parar de
adiar a béngao de seu primogénito. Tudo

10

EMC SHALOM INTERNACIONAL

parece indicar que Esav conseguiu enganar
seu pai, apresentando-se como o mais fiel
dos filhos. Esav mantinha seu pai feliz, como
ja vimos, trazendo-lhe carne para as
refeicbes. Portanto, ltzjak pediu-lhe que
preparasse um prato do jeito que ele gostava.
Em outras palavras, ele estava pedindo que o
honrasse com uma refeicdo. Alguns
comentaristas sustentam que ltzjak estava
tentando garantir que seu filho cumprisse a
mitzvah de honrar seu pai. Outros sustentam
que ele estava pedindo um sacrificio, ja que a
mesa era comparavel a um altar onde a
comida era preparada por meio de um abate
ritual. Seja qual for a interpretacao, o fato é
que lsaac daria a seu filho a sua maior
béncao. A palavra usada aqui para “béngao”
é “pbaraj” (312) do Strong #1288, que entre
outras coisas significa: abencoar
abundantemente. Ou seja, a beng¢do que ele
daria a seu filho era a maior de todas as
bencaos possiveis.

27:9-10 "Vai agora ao rebanho, e traze-me
de 14 dois bons cabritos, e eu farei deles
um guisado saboroso para teu pai, como
ele gosta; E leva-lo-as a teu pai, para que
0 coma; para que te abengoe antes da sua
morte." — Rivkah conhecia o decreto de
YHVH a respeito de seus filhos. Por isso, ela
decidiu criar este plano para que Yaakov
recebesse a bengado. E possivel concluir que
Rivkah conhecia com profundidade os seus
filhos e sabia o que havia em seus coracgdes.
Por isso, ela se certificou de que seu filho
mais novo fosse abengoado porque, além do
decreto do Altissimo, ela sabia que somente
Yaakov era digno da beng¢do. O Dr. Ketriel
Blad escreve: “Rashi cita o Rabi Eliézer
dizendo que necessitava de dois cabritos,
porque um serviria como Korban Pesaj
(sacrificio da Pesaj) pois aquele dia era 14 de
Nissan. Existe uma interpretagdo, que
relaciona os dois cabritos, com Yom Kipur,
quando se ofereciam duas cabras. E aqui



esta outra relagdo entre Pesaj e Yom Kipur,
cf. Jodo 1:29-34".

27:12 “Porventura me apalpara o meu pai,
e serei aos seus olhos como enganador;
assim trarei eu sobre mim maldi¢ao, e nao
benc¢ao.” — Yaakov temia ser descoberto por
seu pai. Comentaristas dizem que Yaakov
nao tinha medo de que seu pai reconhecesse
sua voz, pois eles tinham vozes semelhantes
ou Yaakov podia imitar a voz de seu irmao.
Ser descoberto poderia significar receber
uma maldicdo em vez de uma béngdo. O
préprio texto destaca que a intengao original
de Yaakov ndo era enganar seu pai. A partir
desse texto, a teologia moderna atribui o
rétulo de "enganador" a Yaakov; mas o
verdadeiro significado do termo "Yaakov" &
claramente "aquele que agarra pelo
calcanhar", lembrando-nos novamente que
nao era sua intencdo, plano ou interesse
enganar, visto que as Escrituras dizem que
Yaakov era um homem integro que vivia em
tendas. Bereshit (Génesis) 25:27 ‘E
cresceram 0Ss meninos, e Esav foi homem
perito na caga, homem do campo; mas
Yaakov era homem simples, habitando em
tendas.”

27:15-16 "Depois tomou Rivkah os
vestidos de gala de Esav, seu filho mais
velho, que tinha consigo em casa, e vestiu
a Yaakov, seu filho menor; E com as peles
dos cabritos cobriu as suas maos e a
lisura do seu pesco¢o;" — Rivkah fez tudo o
que era possivel para que o engano fosse
perfeito. O Dr. Ketriel Blad ressalta: “O
Midrash relata que Esav guardava as
melhores vestes na casa de sua mae para
usa-las quando visitasse seu pai. Esav era
conhecido por seu respeito ao pai. Por isso,
seus descendentes foram tdo abencgoados e
se tornaram os ancestrais de um grande
império que perdurou por milhares de anos.
Se Rivkah néo tivesse enganado seu marido,

11

EMC SHALOM INTERNACIONAL

o Eterno teria arranjado a situagado de forma
melhor para que Sua promessa se cumptrisse.
Agora que ela tentou ajudar o Eterno
ilicitamente e trouxe um  sofrimento
desnecessario para si e para sua familia.
Elohim n&o precisa de nossos planos para
cumprir Suas promessas; Ele precisa de
nossa fidelidade e honestidade. Mentiras e
roubos néo trazem prosperidade, mas sim
maldi¢&o.”

27:22 “Entao, se achegou Yaakov a Itzjak
seu pai, que o apalpou, e disse: Avoz é a
voz de Yaakov, porém as maos sao as
maos de Esav.” — Por mais que uma mentira
seja disfar¢ada, no final, sempre é revelada a
verdade. Itzjak reconheceu que a voz nao
pertencia a Esav. Isso nos leva a entender
que as aparéncias externas nao revelam
muito sobre o que esta no coragcdo. Em
contraste, o Rabino Shaul falou sobre o
carater dos homens nos ultimos dias: 2
Timoéteo 3:5 “Acautelai-vos, porém, dos
falsos profetas, que vém até vos vestidos
como ovelhas, mas, interiormente, s&o lobos
devorador.” Tendo aparéncia de piedade,
mas negando a eficacia dela. Destes afasta-
te.” O Jumash explica o comentario: “A
afirmacdo de que a voz é a voz de Yaakov
refere-se a maneira agradavel com que ele
falou, visto que Yaakov o fez com gentileza.
Além disso, Yaakov invocou o Nome do Céu”
(Comentario extraido do Livro de Génesis
27:22; Jumash, p. 147). O Dr. Ketriel Blad
cita: “No Talmude, esta escrito: ‘A voz de
Yaakov: Este é o grito causado pelo
Imperador Vespasiano, que na cidade de
Betar matou quatrocentos mil miriades ou,
como alguns dizem, quatro mil miriades. ‘As
maé&os sdo as maos de Esav’: Este € o reinado
de Roma que destruiu nossa Casa, queimou
nosso Templo e nos expulsou de nossa terra.
Outra explicacao é: ‘A voz é a voz de Yaakov:
nenhuma oracgao é eficaz se a descendéncia
de Yaakov néo estiver envolvida. ‘As méaos



sdo as méos de Esav: nenhuma guerra tem
sucesso sem a participacédo da descendéncia
de Esav.”

27:27 “E chegou-se, e beijou-0; entao
sentindo o cheiro das vestes, abengoou-o
e disse: Eis que o cheiro do meu filho é
como cheiro do campo, que YHVH
abencgoou.” — O Dr. Ketriel Blad comenta: “O
aroma estimulou ltzjak, permitindo que o Ruaj
HaKodesh (Espirito da Profecia) viesse sobre
ele. Para profetizar, a alma precisa estar em
estado de alegria. YHVH criou diversos meios
para alegrar a alma e aromas agradaveis
estdo entre eles. Outros estimulos incluem os
sons de instrumentos bem tocados, como no
caso do profeta Elias (cf. 2 Reis 3:15). O
poder do Espirito também pode ser liberado
por uma saudacgédo de alegria e amor, como
no caso de Miriam quando saudou Isabel (cf.
Lucas 1:41).” O comentario de Jumash
acrescenta: “ltzjak percebeu que o filho a sua
frente irradiava uma santidade tdo intensa
que até mesmo seus traidores eram pessoas
exemplares. Isso trouxe tanta alegria a ltzjak
que essa imensa felicidade permitiu que a
Shekinah descesse sobre ele” (Comentario
extraido do Livro de Bereshit (Génesis) 27:27;
Jumash, p. 147).

Sexta aliah, 27:28 — 28:4

27:28-29 "Assim, pois, te dé Elohim do
orvalho dos céus, e das gorduras da terra,
e abundancia de trigo e de mosto. Sirvam-
te povos, e nagoes se encurvem a ti; sé
senhor de teus irmaos, e os filhos da tua
mae se encurvem a ti; malditos sejam os
que te amaldigoarem, e benditos sejam os
que te abengoarem." — Podemos ver essa
bencao em trés areas diferentes:

1. Bencao econdmica. Expressa nas
palavras: “orvalho do céu, abundancia da
terra, abundéancia de graos, vinho novo.”

2. Autoridade espiritual. Expressa nas

12

EMC SHALOM INTERNACIONAL

palavras: “Que os povos te sirvam, que as
nagdes se prostem diante de ti, senhor
dos teus irméaos e que os filhos da tua mae
se prostem diante de ti.”

3. Apoio de YHVH. Expressa nas palavras:
‘Malditos sejam aqueles que te
amaldicoarem e benditos sejam os que te
bendigam.”.

Vamos analisar estas bengaos de uma forma
mais especifica:

e Orvalho do Céu: refere-se a chuva.
Quando a economia, seja pessoal,
regional ou nacional, se baseia na
agricultura e/ou na pecuaria, a chuva é
essencial para a sustentabilidade. O
Altissimo prometeu a Israel que, se
fossem fiéis a sua Torah, Ele enviaria a
chuva tempord e a chuva serddia.
Devarim (Deuteronémio) 28:12, “YHVH
te abrira 0 seu bom tesouro, o céu, para
dar chuva a tua terra no seu tempo, e para
abencoar toda a obra das tuas maos; e
emprestaras a muitas nacdes, porém tu
nao tomaras emprestado.

e Abundancia da terra: A palavra usada
aqui para abundancia é “shaman” (32w) do
Strong #8080, que significa: brilhar, mas
também fertilidade. Em outras palavras,
podemos dizer que a bencao residia
especificamente no melhor da terra, no
mais seleto. Fala ndo apenas da
fertilidade, mas também se refere a
riqueza mineral da terra.

e Abundancia de graos e vinho novo.
Aqui se fala de abundancia. Sabemos que
a totalidade da bencédo do Altissimo nao
se resume a economia, mas temos a
certeza de que isso constitui uma parte
inegavel da bencédo. Em outras palavras,
a bengdo nao ¢é financeira, mas as
financas sao parte da bencao. O Rei Davi
disse no Tehilim (Salmos) 23:5 *“°
Preparas uma mesa perante mim na
presenca dos meus inimigos, unges a
minha cabeca com Oleo, o meu calice
transborda.” Dando entender, que se
YHVH é teu pastor, nada te faltara.

e Os povos te sirvam: Isso alude a



lideranca e a preeminéncia que teriam os
descendentes de Yaakov sobre a
humanidade. E uma reafirmagdo da
bencao dada ao nosso pai Avraham, para
ser uma bencao para todas as familias da
terra e que elas seriam abengoadas nele.

e Que as nagdes se prostrem ante ti: Isso
esta relacionado ao anterior, mas se
concentra mais no aspecto espiritual. A
palavra usada aqui, para se “prostar-se” &
‘shajah” (mmw) do Strong #7812, que
significa: curvar-se, reverenciar. E uma
referéncia baseada no amor e na
convicgao, nao na obrigacéo.

e Amo de teus irmaos: Esta foi a bencéo
profética sobre seu irmdo Esav e sua
descendéncia.

e Bencao sobre os que o abencoam e
maldicao sobre os que te amaldigoam.
Esta € uma reafirmacdo de que em
Yaakov se cumprira a promessa feita a
Avraham.

O Dr. Ketriel Blad enfatiza: “Essas béngéos
sdo concedidas em relagdo ao atributo da
justica de Elohim. Somente quando os
descendentes de ltzjak agirem com justica,
eles poderdo receber todas essas béngaos.
Se eles praticarem a injustica, serdo
amaldigcoados, como mostram levitico 26 e
Deuteronémio 28. A béncgéao da prosperidade
econbmica depende de obras de justiga.
Aquele que explora os pobres pagando-lhes
salarios-minimos ou declarando valores
falsos ao governo, ou sonegando impostos,
néo esta agindo com justica, e sua riqueza
apodrecera, cf. Tiago 5:1-6. A béngédo de
ltzjak depende de conduta justa... A maior
causa do problema no Oriente Médio nao
é o odio dos arabes mugulmanos contra
os judeus, mas a desobediéncia do povo
judeu aos mandamentos da Torah do
Eterno, dada por meio de Mosheh.” O

13

EMC SHALOM INTERNACIONAL

comentario do Jumash conclui: “... No sentido
literal do texto, ltzjak pensou que estava
abencoando Esav, que dificilmente poderia
ser considerado virtuoso o suficiente para
merecer béngdos em termos de estrita justica.
Consequentemente, devemos afirmar que
essas palavras foram colocadas na boca de
ltzjak por inspiragcdo divina” (Comentario
extraido do Livro de Bereshit (Génesis) 27:28;
Jumash, p. 147).

27:33 “Entao estremeceu lItzjak de um
estremecimento muito grande, e disse:
Quem, pois, é aquele que apanhou a caga,
e me trouxe? E comi tudo, antes que tu
viesses, e abencoei-o, e ele sera bendito.”
— O comentario do Jumash afirma: ‘A
presenca de Guehinom, acompanhando a
Esav, fez Itzjak perceber que Esav o havia
enganado o tempo todo e que ele era
verdadeiramente perverso. Isto fez Itzjak
estremecer com a possibilidade de que a
visdo Guehinom significasse que ele, ltzjak,
seria punido por ter se deixado enganar ao
extremo.” (Comentéario tomado do Livro de
Bereshit (Génesis) 27:33; Jumash, p.149).
Um detalhe a observar neste versiculo € o
momento em que ltzjak diz: “Eu o abencoei;
agora ele deve permanecer abencoado!”
Devemos ter cuidado ao falar, seja para
abencoar ou amaldicoar. Uma vez que uma
palavra é dita, ela ndo pode ser retirada. Uma
vez que a béncdo foi pronunciada sobre
Yaakov, ela ndo pdde ser revogada. E por
isso que Yeshua disse que teremos que
prestar contas de cada palavra ociosa que
sair de nossas bocas. Matitiahu (Mateus)
12:36. “Mas eu vos digo que de toda a palavra
ociosa que os homens disserem hdo de dar
conta no dia do juizo.” E o rabino Shaul nos
exorta a abencoar e ndo a amaldigoar.
Romanos 12:14, “Abencgoai aos que vos
perseguem, abencgoai, e ndo amaldigoeis.”
Cuidado como falas e com o que falas.



27:39-40 “Entao, respondeu Itzjak, seu pai,
e disse-lhe: Eis que a tua habitacao sera
nas gorduras da terra e no orvalho dos
altos céus. E pela espada viveras, e ao teu
irmao serviras. Acontecera, porém, que
quando te assenhoreares, entao,
sacudiras o seu jugo do teu pescog¢o.” — O
fato de ele viver pela sua espada denota que
ele sO pode viver de acordo com a sua propria
forgca. O Dr. Ketriel Blad diz: “HaShem néo é
mencionado nesta béngdo. Mesmo assim, foi
uma béncgdo que tem poder para o futuro... A
béngdo pronunciada sobre Esav gerou o
Império Romano e a Civilizagdo Ocidental.
Segundo Rashi, a fertilidade da terra se
refere a regido da Italia e da Grécia, onde um
neto de Esav, Sofonias, tornou-se rei.” O
comentario do Jumash afirma: “Se Israel
alguma vez transgredir a Torah e, portanto,
né&o tiver o mérito de exercer poder, vocé tera
o direito de se sentir prejudicado pelo fato de
ter tomado a béngéo; entdo vocé podera ser
libertado do jugo que pesa sobre o seu
pescocgo. Isso concorda com a profecia que
Rivkah recebeu quando estava gravida: seus
dois filhos ndo poderiam coexistir quando um
ascende, o outro deve descer” (Comentario
extraido do Livro de Bereshit (Génesis) 27:40;
Jumash, pp. 150-151).

27:41 “E Esav odiou a Yaakov por causa
daquela bengao, com que seu pai o tinha
abengoado; e Esav disse no seu coragao:
Chegar-se-ao os dias de luto do meu pai;
e matarei a Yaakov meu irmao.” — O Dr.
Ketriel Blad afirma: “Isso demonstra o grande
respeito que Esav tinha por seu pai. Esse
ressentimento jamais diminuiu.”

28:3-4 “Que EI Shaddai te abencoe, e te
faca frutificar, e te multiplique, para que
sejas uma multidao de povos; E te dé a

bencao de Avraham, a ti e a tua
descendéncia contigo, para que em
heranga possuas a terra de tuas

14

EMC SHALOM INTERNACIONAL

peregrinagdoes, que Elohim deu a
Avraham.” — Mais uma vez, ltzjak abengoa
seu filho Yaakov e lhe atribui a béngao de
Avraham. O Dr. Ketriel Blad conclui: “Vemos
como a béncéo de Avraham ndo passou para
Esav, mas para Yaakov e seus descendentes.
Esses versiculos reafirmam o que ja vimos
antes, que a béngdo de Avraham abrange
trés coisas: Elohim, o povo e a terra.”

Sétima aliah, 28:5-9

28:5 “Assim despediu Itzjak a Yaakov, o
qual se foi a Pada-Ara, A Lavan, filho
Betuel, arameu, irmao de Rivkah, mae de
Yaakov e Esav.” — O DR. S. K. Blad informa
que: “Yaakov teria 77 anos de idade quando
chegou a casa de Lavan. O Talmud diz que
Yaakov se escondeu estudando na casa de
Ever durante 14 anos, dos 63 aos 77 anos,
antes de continuar a sua viagem para a casa
de Lavan”. O comentario do Jumash disse:
“Néo é mencionado aqui que lItzjak enviou
riquezas com Yaakov, como seria de esperar.
Supbe-se que ltzjak temia que, se Yaakov
fosse com muitas riquezas, se tornaria alvo
de seus inimigos”. (Comentario tomado do
Livro de Bereshit (Génesis) 28:5; Jumash,
p.153).

Nota de edi¢do: E importante destacar neste
momento, e esperamos que todos 0S NosSsos
irm&os e irméas que iniciam seus estudos da
Parashah (por¢édo semanal) tenham clareza a
respeito do recurso que utilizamos, chamado
Midrash. Trata-se do comentario dos rabinos
mais proeminentes da historia literaria de
Israel, que, por ocuparem posicbes de
eminéncia em termos de habilidade literaria e
compreensdo da Torah, nos permitem ter
perspectivas mais amplas sobre os aspectos
implicitos e subjetivos da mensagem
profética das Sagradas Escrituras Hebraicas.



Contudo, o leitor e estudante da Torah ndo é
necessariamente obrigado a concordar com
esses comentarios.

Fim da Parashah

15

EMC SHALOM INTERNACIONAL

Os comentarios destes textos obedecem a
doutrina estabelecida em EMC SHALOM
INTERNACIONAL como Ministério de
Raizes Hebraicas. E onde partem os quatros
pilares, que defendemos e expomos na
pregacdo do unico evangelho. Que os
primeiros emissarios (shlijim-apostolos),
pregaram com um sO propésito. Restaurar o
Reino de Israel. Atos 1:16 dirigido aos
destinatarios, estabelecidos em Santiago 1:1
e 1 Pedro 1:1. “A CASA DE PERDIDA DE
ISRAEL”

O mesmo Rabi Shaul, (Shaliaj Paulo),
emissario por exceléncia, para todos os
gentis, sabia de antem&o, que seu foco de
alcance era somente as doze tribos,
dispersas. Chamadas ‘“ovelhas perdidas da
casa de Israel’. (Melo Ha Goyim) “Os justos
das Nacgdes”. Atos 26:7. E o cumprimento
desta mesma promessa, que as doze tribos
esperam obter, firmemente, fazendo seus
atos de adoracgéo, noite e dia. Apesar disto,
em relagcdo a essa esperancga, que diante da
sua majestade, que estou sendo acusado
pelos judeus.

PD: Este documento € comentado semanal e
ao vivo, direto em nossas classes por internet
cada Shabbat de 11:00 da manha as 13:00
horas, através de www.zoom.com e ID para
ingressar no canal de EMC SHALOM
INTERNACIONAL é: ID: 463 703 1177

Nota importante: a chave ¢é mudada
regularmente; favor de ficar pendente nos
chats da aplicagdo Telegram onde vocé
podera conhecer. Se vocé nao estiver
nenhum dos nossos chats, manda e-mail
emcshalomint@gmail.com  solicitando o
acesso.

Nosso unico desejo € que através deste
material sua descendéncia seja abengoada
por um entendimento superior das escrituras;
saindo do evangelho subjetivo, e as vezes
quase mistico de hoje. O objetivo desta
mensagem, é uma maior certeza idiomatica,
envolto em seu ambiente cultural respectivo,


http://www.zoom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com

concedendo-nos maior solidez interpretativa
dos textos.

Todos os crentes no Elohim da Biblia, tém em
comum denominador, um so desejo. De
estabelecer um avivamento, tdo poderoso
que traga a presenga do Rei dos reis e
estabeleca Seu Reino de uma vez e para
sempre. Todavia, o Unico que ira trazer isto a
congregacdo dos santos de lIsrael é” A
HISTORIA BIBLICA”. Voltar ao fundamento e
a forma inicial da FE HEBRAICA.

E este documento, assim como a classe da
Torah, e cada Shabbat, € isso, conhecer a
historia espiritual de um povo, Israel, é viver
sabendo que somos a continuacdo e a
conclusao, desta grande histéria de amor.

Estamos muito agradecidos por tua
contribuicdo ao nosso ministério. Esta nos
permitindo ir a maior exceléncia.

https://www.PayPal.me/emcshalom

16

EMC SHALOM INTERNACIONAL
SHALOM LEKULAM!

Entra no nosso canal de
Telegram (escaneia o
cédigo QR)


https://www.paypal.me/emcshalom

EMC SHALOM INTERNACIONAL

Tour em Israel com

EMC SHALOM

Em 2027
TOTALMENTE GRATIS

H joa101

Imprima este cupom, responda a pergunta, insira seus dados pessoais e envie para Miami.

De acordo com a parashah TOLDOT, Por quantos

anos Isaac orou para que sua esposa tivesse
filhos?

Nome:
e-mail
Telefone:
Cidade:
Pais:
Kehilah:
Pastor:

Assinatura do Pastor:

17



