
1 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
PARASHÁ 53 HAAZINU | DEUTERONOMIO 32:1-52 

Prohibida toda reproducción lucrativa - Utilizar bajo permiso.  

Para más información puede ubicarnos por medio de nuestra página web www.emcshalom.com 

también a través de nuestro canal en YouTube EMC Shalom Internacional 
y puedes escribirnos a nuestro correo emcshalomint@gmail.com

Aliyot de la Toráh: 

1. 32:1-6 
2. 32:7-12 
3. 32:13-18 
4. 32:19-28 
5. 32:29-39 
6. 32:40-43 
7. 32:44-52 
8. Maftir: 32:48-52 

Haftaráh: Shmuel Bet (2 Samuel) 22:1-51 

Brit Hadasháh:  Hitgalut (Revelación) 20:11 
- 21:27 

HAAZINU Significa “Presten oídos” 

 

Primera aliyá, 32:1-6 

32:1-6 “Presten oídos, oh cielos, déjenme 
hablar; ¡que la tierra oiga las palabras que 
declaro! Que descienda mi discurso como 
la lluvia, que destile mi habla como el rocío, 
como aguaceros sobre renuevos, como 
gotitas en la hierba. Pues el nombre de 
Yahweh proclamo; ¡den gloria a nuestro 
Elohim! ¡La Roca! sus obras son perfectas, 
sí, todos sus caminos son justos; un 
Elohim fiel, nunca falso, verdadero y recto 
es Él. Hijos indignos de Él, aquella 
generación torcida, perversa, su bajeza le 
ha jugado sucio. ¿Así le pagan a Yahweh, 
pueblo embotado y tonto? ¿No es Él el 
Padre que te creó, que te formó y te 
afirmó?”. – Tras el mandato del Eterno, 
vemos una vez más una de las características 
fundamentales de Mosheh, la obediencia 
pronta y sin dilación. En esto aprendemos 
que cuando el Eterno nos encomienda una 
responsabilidad la hemos de realizar a la 
mayor brevedad posible. La esencia de este 
Cántico demuestra cómo Mosheh devela ante 
el pueblo de Israel todos los acontecimientos 
de su futuro. Lo hace iniciando el recorrido 
desde la Creación del mundo, de los pueblos 
y de Israel; finalizando en los días del Mashíaj 
Yeshúa en Su Segundo Advenimiento. 

Observemos los v.3-4, haciendo énfasis en la 
frase: ¡Vengan, declaren la grandeza de 
nuestro Elohim! Dicha exclamación nos 
enfatiza en una postura de vida ante el Eterno 
que debemos mantener siempre: ser 
agradecidos, reconocer en todo momento, 
por difícil que nos parezca, Su justicia y hablar 
en todo tiempo de Su grandeza. Este Cántico 
además es un “Himno a la Esperanza” el cual 
debemos mantener en la restauración de 
todas las cosas como está profetizado en 
Daniyel (Daniel) 9:25 “Conoce, por lo tanto, 
y entiende que siete semanas [de años], 
pasarán entre el dictado del decreto para 
restaurar y reedificar Yerushaláyim hasta que 
el Mashíaj el Príncipe venga” (BKIM). Nos 
convoca por tanto a ser capaces de 
reconocer por medio de la Toráh: que YHVH 
es la “Roca Inmutable” cuya Palabra es 
verdad y cuyas profecías acerca de la 
redención futura se harán realidad; no 
obstante, haya tenido que hacer sufrir a Su 
pueblo por causa de su desobediencia. El 
resultado de la desobediencia es sufrimiento.  

Sobre este asunto, el v.4 nos recuerda que 
“su obra es perfecta”, que, además de Su 
inmenso de su poder, los juicios del Eterno 
son precisos y ecuánimes; jamás el rencor se 
adhiere a sus juicios. Él recompensa a los que 
obedecen Su Toráh, aunque en ocasiones 
nos parece que tarda. A pesar de nuestra 
persistente incomprensión acerca de su 
forma de obrar, nuestra fe ha de sostenerse 
en la plena convicción de que Su obra es 
perfecta. De esto nos habla el texto de 
Shemuel Bet (2 Samuel) 22:31 “En cuanto al 
Poderoso, su senda es perfecta, la palabra de 
YAHWEH es fuerte y ha sido probada por 
fuego; Él es protector de todo los que ponen 
la fe en Él” (VIN). En el v.5 se deja la reseña 
y claridad de que el Eterno está excluido de 
toda corrupción. Bajo ningún concepto se 
puede negar que la corrupción no solo existe 
en este mundo, sino que impera a todo nivel. 
A pesar de lo anterior, en este pasaje la Toráh 
nos deja ver con claridad que quien está 

Ingresa a nuestro canal de 
Telegram (escanea el código 

QR) 

 

http://www.emcshalom.com/
mailto:emcshalomint@gmail.com


EMC SHALOM INTERNACIONAL 

2 

detrás de todo esto es el hombre mismo, por 
su obstinado corazón y constante 
desobediencia al mandamiento de YHVH: 
“Una generación perversa y torcida”. 

Esta es una denuncia a la ingratitud que se 
presentó en el pasado como una falla en el 
comportamiento del pueblo y que ahora 
Mosheh estaba advirtiendo que sería un 
síntoma recurrente en el futuro, el cual les 
haría ostentar infelizmente el título de necios, 
olvidadizos y faltos de sabiduría. Estas 
actitudes no debemos permitir que se 
perpetúen en nuestro pueblo, pues gracias al 
Mashíaj Yeshúa hemos muerto a esa vieja 
naturaleza como lo afirma Rab Shaúl en 
Romiyim (Romanos) 8:3 “Porque lo que la 
Toráh no podía hacer por sí sola, porque 
carecía del poder para hacer que la vieja 
naturaleza cooperara, lo hizo YAHWEH 
enviando su Hijo como ser humano con una 
naturaleza pecaminosa como la nuestra. 
YAHWEH hizo esto, para tratar con el pecado, 
y haciéndolo ejecutó al castigo del pecado en 
la naturaleza humana” (BKIM). Si un hebreo, 
redimido por la sangre de Yeshúa peca, no 
deja de ser hijo del Eterno. Siempre hay un 
camino de vuelta. Sin embargo, si sigue en el 
pecado sin arrepentirse, con el tiempo 
perderá el derecho de ser hijo, por haber 
elegido voluntariamente ese camino. De 
acuerdo con el v.4, en todo sentido 
necesitamos entender que todos los caminos 
de YHVH son justos. 

El Libro de Romiyim (Romanos) nos asalta 
con una pregunta y nos responde en el mismo 
verso: Romiyim (Romanos) 9:14 “¿Qué 
podemos decir, entonces? ¿Qué hay 
injusticia en Elohim? ¡De ninguna manera!” 
(VIN). Muchos cuestionan la justicia de 
Elohim al no entender Su obra y Su manera 
de actuar. Él es Soberano y tiene misericordia 
de quién Él quiere tenerla: Romiyim 
(Romanos) 9:18-27 “De manera que Él tiene 
misericordia de quien quiera; pero endurece 
a quien quiera. Entonces me dirás: “¿Y por 
qué le echa la culpa a alguien, si uno no 
puede resistirse a su voluntad?” ¡Hombre, 
antes que nada!: ¿Quién eres tú para 
cuestionar a Elohim? ¿Le dirá la vasija 
formada al que la formó: “¿Por qué me hiciste 

así?” ¿No tiene derecho el alfarero sobre el 
barro para hacer de la misma masa un vaso 
para uso honroso y otro para uso común? ¿Y 
qué si Elohim, queriendo mostrar su ira y dar 
a conocer su poder, soportó con mucha 
paciencia a los que eran objeto de 
reprobación designados ya para destrucción? 
¿Y qué si Él hizo esto, para dar a conocer la 
grandeza de su gloria sobre los objetos de 
misericordia que había preparado de 
antemano para gloria? Esos somos nosotros, 
a quienes Él ha llamado, no sólo de entre los 
yahuditas, sino también de entre los gentiles. 
Como también dice en Hoshea: “Al que no era 
mi pueblo lo llamaré pueblo mío, y amada a la 
que no es amada; y en el mismo lugar donde 
les dijeron que ustedes no son mi pueblo, allí 
los llamarán hijos de Elohim vivo”. También 
Yeshayahu proclama con respecto a Yisrael: 
“Aunque el número de los hijos de Yisrael sea 
como la arena del mar, sólo un remanente se 
salvará” (VIN). Cuando te suceda algo que no 
entiendas, no cuestiones la justicia divina. Si 
alguien te humilla no es por ti por quien hay 
que orar, sino por ese, que en vez de ser 
usado como vaso de honra es usado para 
fines contrarios. Por eso debemos orar por 
nuestros enemigos. Cuando sufras en manos 
de otros recuerda que tu Creador es Justo en 
todos Sus caminos. Recordar su Justicia es lo 
que nos sostiene en medio de las pruebas.  

Pase lo que pase, recuerda que Él es Justo: 
Hitgalut (Apocalipsis) 15:3 “Y cantan el 
cántico de Mosheh, el siervo de Yahweh, y el 
cántico del Cordero, diciendo: “Grandes y 
maravillosas son tus obras, Yahweh Êl 
Shadday; justos y verdaderos son tus 
caminos, Rey de las naciones”” (VIN); 
Hitgalut (Apocalipsis) 16:5 “Oí al mensajero 
de las aguas decir: “Justo eres tú que eres y 
que eras, el Santo, porque has juzgado estas 
cosas”” (VIN). 

Según la expresión del v.5 “Hijos indignos de 
él –aquella generación torcida, perversa– su 
bajeza le ha jugado sucio”, nos recuerda la 
condición del ser humano sin Elohim: 
“Generación torcida y perversa”: El término 
Torcida en hebreo “icquésh” (ׁש  del Strong (עִקֵּ
#6141 del #6140 “aqásh” con raíz primaria en 
anudar o distorsionar; fig. pervertir (actuar o 



3 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

declarar perverso): inicuo, pervertir, torcer, 
torcido, significa distorsionado; de aquí, falso: 
—perverso, severo. La palabra Perversa en 
hebreo “petaltól” (תֹּל תַלְּ  del Strong #6618 (פְּ
del #6617 “patál” con raíz primaria en retorcer, 
i.e. (lit.) luchar o (fig.) ser (moralmente) 
tortuoso: —contender, perverso, que significa 
rígido, torcido, tortuoso (i.e. artero): —torcido. 
Al apartarnos de Elohim y su Ley, de Su 
Toráh, el camino es la mentira. Se 
distorsionan las cosas establecidas como 
verdad. Hay un llamado que nos hace Elohim: 
Maaseh (Hechos) 2:40 Y con muchas otras 
palabras siguió dando testimonio, y los 
exhortaba diciendo: “Pónganse a salvo de 
esta generación perversa” (VIN). Estamos 
llamados a salir de esa condición como lo 
vemos en Filipiyim (Filipenses) 2:10-15 
(VIN): 

V10. “Para que en el nombre de Yeshúa se 
doble toda rodilla de los que están en los 
cielos, en la tierra y debajo de la tierra; V11. y 
toda lengua confiese que Yehúa el Mashíaj es 
soberano, para gloria de Yahweh el Padre”. 
La meta del que es salvo por Yeshúa no es 
una simple confesión. La confesión de una fe 
verdadera requiere y demanda Santificación 
y Obediencia a los Mandamientos. 

V12. De modo que, amados míos, así como 
han obedecido siempre –no sólo cuando yo 
estaba presente, sino mucho más ahora en 
mi ausencia–, ocúpense en su salvación con 
respeto y reverencia. Con “temor y temblor” 
como dice la RV60, la Salvación es algo de lo 
que hay que ocuparse con obediencia o 
podemos estar engañándonos a nosotros 
mismos al creer que somos salvos y no serlo. 
La evidencia de la Salvación es la obediencia. 

V13. Porque Elohim es el que produce en 
ustedes tanto el querer como el hacer, para 
cumplir su buena voluntad. Quien no obedece 
no es Salvo, pues solo los salvos pueden y 
desean obedecer, y es Elohim mismo quien lo 
produce. 

V14. Háganlo todo sin murmuraciones y 
contiendas, V15. para que sean irreprensibles 
y sencillos, hijos de Elohim sin mancha en 
medio de una generación torcida y perversa, 

en la cual ustedes resplandecen como 
lumbreras en el mundo. 

 

Segunda aliyá, 32:7-12 

32:7-9 “Recuerda los días de antaño, 
considera los años de épocas pasadas; 
pregúntale a tu padre, él te informará; a tus 
ancianos, ellos te contarán: Cuando Elyón 
les dio a las naciones su hogar y 
estableció las divisiones del hombre, fijó 
los límites de los pueblos en relación con 
los números de Yisrael. Porque la porción 
de Yahweh es Su pueblo, Yaaqov la 
heredad que le tocó”. – Continuamos en 
presencia del desarrollo de los argumentos 
exhortativos que, en este nivel, Mosheh sigue 
exponiendo en su discurso profético. 
Reafirma el hecho de que los pecados del 
pueblo del Eterno reflejaron y reflejarán 
siempre una completa falta de visión e 
inexcusable ingratitud hacia YHVH. La 
exhortación era a que reflexionaran sobre el 
pasado, a que rememoraran la forma 
poderosa en la que el Todopoderoso libertó a 
Su pueblo del pecado; invita a que se 
consulte a quienes conocen lo sucedido y 
sepan interpretar correctamente los sucesos 
históricos. El pasado debe ser una fuente de 
reflexión y un referente muy importante para 
que repliquemos el hacer correctamente; 
para impedirnos el regreso de acciones 
negativas cometidas cuyos fines amargos ya 
hemos experimentado. Este llamado tiene 
eco en las palabras de Yeshúa escritas por el 
Talmid Yojanán quien expresa en Hitgalut 
(Apocalipsis) 2:5 “Por lo tanto, recuerda 
dónde estabas antes de que cayeras, y 
vuélvete de este pecado, y haz lo que hacías 
antes. De lo contrario vendré a ti, y removeré 
la menoráh de su lugar, ¡si no te vuelves de 
tu pecado!” (BKIM).  Es válido reparar la 
exégesis que realiza Sforno, quien afirma que 
el resto del Cántico desarrolla cinco temas 
históricos en su secuencia cronológica; él 
afirma que:  

1. YHVH creó el mundo para que todas las 
naciones se unieran para cumplir su Toráh 
y que como no lo hicieron eligió a la 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

4 

descendencia de un hombre (Avraham) 
para que lo hiciera. 

2. YHVH le concedió a esa descendencia 
una tierra en la que podían servirle con 
dicha y prosperidad. Sin embargo, estos 
se rebelaron manifestando una total 
ingratitud y hostilidad hacia el 
mandamiento. 

3. A causa de esta actitud de rebeldía 
merecieron ser destruidos, pero para 
evitar que Su Nombre fuese profanado, 
YHVH tuvo compasión de ellos y solo los 
exilió. 

4. Al final de los días serán redimidos por la 
fe en el Mashíaj. 

5. Se evidencia como Mosheh describe la 
redención y la forma en que los enemigos 
del pueblo del Eterno serán destruidos. 
Así lo recordó Iehoshúa (Josué) en su 
discurso Yahoshúa (Josué) 23:5 
“YAHWEH tu Elohim los echará delante 
de ustedes, hasta que totalmente 
perezcan y El enviará contra ellos las 
bestias salvajes, hasta que estén 
totalmente destruidos y sus reyes de 
delante de ustedes, y ustedes hereden su 
tierra, como YAHWEH su Elohim les dijo a 
ustedes” (BKIM). 

El profeta Ieshayah (Isaías) plenamente 
convencido de la victoria futura sobre los 
tiene malos deseos sobre el pueblo del 
Eterno expresó en Yeshayah (Isaías) 26:11 
“O YAHWEH, Tú levantaste Tu mano, pero 
ellos aún no vieron. Aun así, con vergüenza, 
ellos verán tu celo por el pueblo. Sí, fuego 
devorará a tus enemigos” (BKIM). Haciendo 
referencia al Tehilim (Salmo) 110 también se 
menciona en Lucas 20:43 YAHWEH dijo a mi 
Adón: "Siéntate a mi mano derecha hasta que 
ponga a tus enemigos por estrado para tus 
pies” (BKIM). 

32:10 “Él lo halló en una región desértica, 
en un baldío aullante y vacío. Lo rodeó, lo 
vigiló, lo guardó como a la niña de sus 
ojos”. – “Como la pupila de su ojo” es una 
oportunidad más para analizar el eufemismo 
o alusión empleada por el autor, seguramente 

con el fin de hacer un mayor énfasis en su 
discurso, el cual se hacía recurrente y 
motivacional. Él afirma que el Eterno velaría 
por Su pueblo durante la travesía por el 
desierto haciéndolo de manera continua, 
rodeándolo con sus nubes protectoras, 
dándole inteligencia y comprensión por medio 
de la Toráh y protegiéndolo del peligro de los 
enemigos de turno. Hermanos, no temamos 
de los desiertos por los que atravesemos en 
nuestras vidas, puesto que YHVH descubrirá 
nuestra lealtad a Él en medio de nuestro 
pesar, pues, aunque tengamos faltas, Él 
exhibirá nuestros méritos alcanzados por la 
obediencia al Mandamiento.  

 

Tercera aliyá, 32:13-18 

32:13-18 “Lo puso en la cumbre de las 
alturas, para que festejara con los frutos 
de la tierra; lo alimentó con miel del panal 
y con aceite de la dura roca. Mantequilla 
de la manada y leche de los rebaños; con 
lo mejor de los corderos y de los carneros 
y de los chivos; con el más excelente trigo, 
y la espumosa sangre de uva fue su bebida. 
Así Yeshurún engordó y pateó, se puso 
grueso y cebado y ordinario; abandonó al 
Elohim que lo hizo y menospreció a la 
Roca de apoyo. Lo disgustaron con cosas 
extranjeras, lo enojaron con 
abominaciones. Sacrificaron a demonios, 
que no son divinos, a deidades que nunca 
habían conocido, nuevas, que vinieron 
recientemente, que no inspiraron el 
respeto de sus padres. Descuidaste a la 
Roca que te engendró, olvidaste al Elohim 
que te produjo”. – El portento en las 
acciones por parte del Eterno se evidencia 
una vez más en estos versos. Todo el mérito 
y el reconocimiento son para Él. Mosheh deja 
ver con la más absoluta claridad que YHVH 
es el autor no solo intelectual sino también el 
ejecutor de esta obra tan gloriosa. Da paso 
esta afirmación a una nueva área temática 
acerca del asentamiento en la Tierra 
Prometida de Su pueblo y su desarrollo 
milagroso. Esta calificación se hace a raíz de 
su florecimiento vertiginoso. Adicionalmente, 



5 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

aborda la posterior desviación. “Él hizo que 
ellos lamieran miel de las rocas”. 

Una vez más en la que estamos en presencia 
de un desborde metafórico que alude a un 
lenguaje que intenta materializar las acciones 
indescriptibles del Eterno para con Su pueblo. 
Esta es una clara alusión a la fertilidad de la 
Tierra Prometida. La misma metáfora es 
empleada por el profeta para referirse al 
milenio: Yoel (Joel) 3:18 “Entonces, cuando 
ese tiempo venga, las montañas destilarán 
vino dulce, las colinas fluirán con leche, en 
todas las fuentes de Yahudáh correrán las 
aguas, y una fuente fluirá de la casa de 
YAHWEH” para regar el Valle de Sheetim 
(BKIM). 

En los v.15 al 18 se reseña el declive del 
pueblo y se reafirman las causas antes 
advertidas. Nos pone de relieve que la 
prosperidad supone un serio desafío para 
nuestra parte moral. Antes de pedir ser 
prosperados debemos asegurarnos de que 
los principios de integridad que nos son 
trasmitidos por la Toráh han calado tan hondo 
en nuestro ser que no seremos 
resquebrajados por el vendaval de la 
opulencia. Sin lugar a duda el ser humano, no 
ejercitado en la obediencia al Mandamiento, 
tiende a dar rienda suelta a sus malas 
pasiones, justo en el momento en el que este 
posee los recursos suficientes.  

Es posible evidenciarlos en las estadísticas 
para contemplar el relato Bíblico. Israel no 
pudo por esta causa superar esta prueba: 
“Yeshurún [Iaakov, Israel] engordó”. Esta es 
la primera vez que en la Toráh se emplea el 
término Ieshurún para referirse a Israel. El 
mismo denota rectitud, justicia; alude a lo que 
es recto o derecho en cuanto a su dirección. 
Nos enseña que el pueblo del Eterno en Su 
promesa es único y se encuentra a la altura 
de su vocación. Sin embargo, aun en esta 
condición y a pesar de recibir este respetable 
título, se nos advierte que, si no sometemos 
nuestros deseos al cautiverio de la 
obediencia al Mandamiento, incluso con este 
título, sucumbiremos. Así se nos muestra en 
Shmuel Alef (1 Samuel) 12:15 “Pero si 
ustedes no obedecen a Yahweh y se rebelan 

contra el mandato de Yahweh, la mano de 
Yahweh los derribará como les hizo a sus 
padres.” (VIN). “¡Te volviste gordo, ancho y 
grosero! Abandonaste a Elohim tu Hacedor”. 
Advierte este pasaje adicionalmente, que 
cuando los líderes se vuelven tras los 
placeres físicos, como resultante se tiene que 
las personas a las que ha sido llamado a 
elevar espiritualmente abandonan al Eterno al 
diluir el mensaje y abrazar la liberalidad, 
precipitándose al desorden. 

En los v.16 y 17 se agudiza la decadencia 
según la descripción de estos versos. Esto 
ocurre cuando llega la idolatría, pues el 
Eterno se disgusta profundamente con este 
hecho. Mosheh declara: “Sacrificaron a 
demonios”. Se refiere en consecuencia a lo 
que fue decretado por él en Vaikrá (Levítico) 
17:7a “Y para que no ofrezcan sus sacrificios 
a los demonios cabríos tras los cuales se 
extravían” (VIN). Nunca más ofrecerán 
sacrificios (machos cabríos) a los demonios 
delante de los cuales se prostituyan. Esta es 
una regulación permanente por todas sus 
generaciones. YHVH condena la 
homosexualidad y la superchería, calificadas 
ambas por la Toráh como “abominación”. A 
esto llevó el paganismo que se adentró en el 
pueblo, cambiando la instrucción por el placer. 
Esto trajo como consecuencia que el Eterno 
los encelará y los enfureciera con un “lo Ram" 
(no pueblo), convirtiéndose Israel en “lo 
banav” (no sus hijos), hasta el día en el que 
se arrepientan y se vuelvan de sus malos 
pasos, tal como está ocurriendo hoy por 
medio del Ministerio de la Restauración de las 
Raíces Hebreas. Recordemos que se suele 
ser víctima en la misma medida e intensidad 
con que se daña y desprecia a los demás. 
Procurar por tanto practicar el Mandamiento y 
la Toráh asegura que viviremos sus 
Promesas.  

El Pacto Renovado retoma la idea de evitar 
todo contacto con la idolatría y cómo el simple 
hecho de participar de algo ofrecido a los 
ídolos nos hace partícipes de la mesa de los 
demonios: Qorintiyim Álef (1 Corintios) 
10:20 “Al contrario, digo que lo que los 
gentiles sacrifican, lo sacrifican a los 
demonios, y no a Yahweh. Y yo no quiero que 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

6 

ustedes participen con los demonios” (VIN). 
Detrás de cada imagen idólatra está la obra 
de los demonios: Hitgalut (Apocalipsis) 9:20 
“Los demás hombres que no fueron muertos 
con estas plagas ni aun así se arrepintieron 
de las obras de sus manos, para dejar de 
adorar a los demonios y a las imágenes de 
oro, y de plata, y de bronce, y de piedra, y de 
madera, las cuales no pueden ver, ni oír, ni 
caminar” (VIN). Seamos de los que se 
arrepienten. 

 

Cuarta aliyá, 32:19-28 

32:20 Dijo: “Ocultaré mi rostro de ellos y 
veré cómo les va al final. Porque son una 
generación traidora, hijos sin ninguna 
lealtad”. – Mosheh introduce ahora en su 
discurso un lenguaje en tercera persona que 
deja ver el accionar profético del Eterno, 
anunciando de esta manera el abandono de 
la Providencia Divina y rememorando lo antes 
expuesto en Devarim (Deuteronomio) 
31:17-18 “Entonces mi ira se encenderá 
contra ellos, y los abandonaré y esconderé mi 
rostro de ellos. Serán presa fácil; y les 
vendrán muchos males y problemas. Y dirán 
en ese día: “Ciertamente es porque nuestro 
Elohim no está en nuestro medio que nos han 
venido estos males”. Sin embargo, yo 
mantendré mi rostro oculto en ese día, por 
causa de todo el mal que han hecho al 
volverse a otras deidades” (VIN). La causa de 
esta postura asumida por el Eterno la declara 
Él mismo en reiteradas ocasiones: “se han 
trastocado para servir a dioses paganos, a 
pesar de que eran Mis hijos” dijo el Eterno. La 
exhortación que se deriva de este verso va 
dirigida a que nos esforcemos por no ser una 
generación que provoque en el Eterno un giro 
de Su actitud hacia nosotros, pasando de 
benevolencia a ira, como se evidencia a lo 
largo del relato histórico del pueblo de Israel 
que abandonó al Eterno en muchas 
ocasiones, como vemos en Melakhim Bet (2 
Reyes) 17:11 “Y quemaban incienso en todos 
los lugares altos, como las naciones que 
YAHWEH había echado de delante de ellos, 
y trataban con ruajim familiares, y tallaron 

imágenes para provocar la ira de YAHWEH” 
(BKIM).  

32:21 “Me disgustaron con las no-
deidades, me enojaron con sus vanidades; 
yo los disgustaré con un no-pueblo, los 
enojaré con una nación de necios”. – Este 
pasaje nos abre las puertas a la profecía 
bíblica y desata una revelación maravillosa 
sobre nosotros porque se conecta 
inmediatamente con un pasaje del Brit 
Hadasháh (Pacto Renovado): Romiyim 
(Romanos) 10:19-21 “Pero pregunto: ¿Será 
que Yisrael no ha comprendido? Mosheh fue 
el primero en decir: “Yo los provocaré a celos 
con un pueblo que no es mío; con una nación 
sin entendimiento los provocaré a enojo. 
Luego Yeshayahu dice claramente: “Me 
encontraron los que no me buscaban; me 
manifesté a los que no preguntaban por mí”. 
Pero acerca de Yisrael dice: “Todo el día 
extendí mis manos a un pueblo desobediente 
y rebelde” (VIN). 

Veamos el pasaje que nos muestra Rab 
Shaul en Romiyim (Romanos) 11:11-33 el 
cual va más allá en el significado de esta 
profecía y así podremos comprender mejor lo 
que refleja el pasaje de Devarim 
(Deuteronomio) 32:21. 

V.11. “Entonces pregunto: ¿Acaso su 
tropiezo los hizo caer? ¡De ninguna manera! 
Al contrario, con la transgresión de ellos ha 
venido la salvación a los gentiles, para 
provocarlos a celos” (VIN). La salvación a los 
gentiles ha llegado para provocarlos a ellos a 
celos al vernos guardar los mandamientos 
que han guardado celosamente por siglos. 
Gentil, del hebreo “goy” (ׁגּוֹי); del latín 
gentivus: Todo el que nace fuera de la 
comunidad de Israel ajeno a los pactos que 
Elohim estableció con Su pueblo. Desde esta 
perspectiva, aun a los hebreos incrédulos se 
les considera gentiles, así como a los gentiles 
convertidos se les puede considerar hebreos, 
explicado por Rab Shaúl, iahudita es el que 
acepta los términos de los pactos propuestos 
por Elohim en Su Toráh: Romiyim 
(Romanos) 2:29a “Más bien yahudita es el 
que lo es por dentro; y la circuncisión es la del 
corazón, en espíritu y no literal” (VIN). Dentro 



7 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

del término “Gentil” se encuentran las tribus 
dispersas en las naciones y los gentiles 
paganos que nunca pertenecieron al pueblo 
de Elohim. De estos dos grupos se salvará un 
remanente que provocará a los hebreos a 
celos y los hará volver. 

V.12-26. “Y si su trasgresión ha resultado en 
ganancia para el mundo, y su fracaso en 
ganancia para los gentiles, ¡cuánto más será 
la plena restauración de ellos! A ustedes los 
gentiles me dirijo. Por cuanto yo soy Enviado 
para los gentiles, honro mi ministerio, a ver si 
de alguna manera pueda provocar a celos a 
los de mi raza y salvar a algunos de ellos. 
Porque si el excluirlos a ellos ha resultado en 
reconciliación para el mundo, ¿en qué 
resultará su readmisión, sino en vida de entre 
los muertos? Además, si la primicia es santa, 
también lo es toda la masa; y si la raíz es 
santa, también lo son las ramas. Y si algunas 
de las ramas fueron desgajadas y a ti, siendo 
olivo silvestre, te han injertado entre ellas y te 
han hecho copartícipe de la raíz, es decir, de 
la abundante savia del olivo, no te jactes 
contra las demás ramas. Y si te jactas en 
contra de ellas, no eres tú quien sustentas a 
la raíz, sino la raíz a ti. Entonces dirás: “A las 
ramas las desgajaron para injertarme a mí”. 
Está bien; por su incredulidad las desgajaron. 
Pero tú por tu fe estás firme. No te engrías, y 
ten cuidado: porque si Elohim no perdonó a 
las ramas naturales, a ti tampoco te 
perdonará. Considera, pues, la bondad y la 
severidad de Elohim: la severidad para con 
los que cayeron; pero la bondad para contigo, 
si permaneces en su bondad. De otra manera, 
a ti también te cortarán. Y a ellos a su vez, si 
no permanecen en incredulidad, los 
injertarán; porque Yahweh es poderoso para 
injertarlos de nuevo. Pues si a ti te cortaron 
del olivo silvestre y contra la naturaleza te 
injertaron en el buen olivo, ¡cuánto más a 
éstos, que son las ramas naturales, los 
injertarán en su propio olivo! Hermanos, para 
que no sean sabios en su propio concepto, no 
quiero que ignoren este misterio: que el 
endurecimiento que le ha ocurrido a Yisrael 
es parcial, hasta que haya entrado el número 
pleno de gentiles; y entonces todo Yisrael se 
salvará, como está escrito: “De Tsyón vendrá 

el Libertador, para quitar de Yaaqov la 
impiedad” (VIN). Todo Israel implica la 
Salvación del remanente de los hebreos y de 
los gentiles paganos. 

V.27-32. “Éste es mi compromiso con ellos, 
cuando yo quite sus pecados”. Así que, con 
respecto a la Buena Noticia son enemigos, 
para ventaja de ustedes; pero en cuanto a la 
elección son predilectos por motivo de los 
padres; porque los dones y el llamamiento de 
Yahweh son irrevocables. De igual manera, 
ustedes en otro tiempo eran desobedientes a 
Elohim, pero ahora han alcanzado 
misericordia por la desobediencia de ellos. 
Asimismo, ellos han sido desobedientes en 
este tiempo, para que por la misericordia 
concedida a ustedes, también a ellos se les 
conceda ahora misericordia. Porque Elohim 
los encerró a todos bajo desobediencia, para 
tener misericordia de todos” (VIN). No se le 
puede añadir nada a esta maravillosa 
revelación, solo podemos expresar como el 
autor de esta carta:  

V.33. “¡Qué inmenso es el caudal de la 
sabiduría y del conocimiento de Elohim! 
¡Cuán incomprensibles son sus juicios e 
inescrutables sus caminos!” (VIN). 

32:26-27 “Yo pude haberlos reducido a la 
nada, haber hecho cesar su recuerdo entre 
los hombres, de no haber sido por el temor 
a la provocación del adversario, sus 
enemigos que podían juzgar mal y decir: 
“¡Nuestra mano fue la que prevaleció; 
nada de esto lo hizo Yahweh!””. – Una vez 
finalizada la terrible lista de los pesares que 
padecerían los israelitas a causa de sus 
desobediencias, el Todopoderoso hace una 
pausa en Su informe de lo porvenir. Dijo pues 
que los dispersaría y los mezclaría entre las 
naciones como consecuencia de su corazón 
contumaz y dispuesto a la trasgresión. Ahora 
bien, la propia evidencia histórica sobre el 
trato del Eterno para con Su pueblo, nos 
enseña que las tribulaciones y vicisitudes que 
YHVH acarrea y permite sobre él tienen una 
doble finalidad: 

a. Reeducarnos. Como enseña el escritor 
de Ivrim (Hebreos) 12:5 “¿Y han olvidado 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

8 

ya la exhortación que se les dirige como a 
hijos? “Hijo mío, no tengas en poco la 
disciplina de Yahweh ni desmayes cuando 
él te reprenda.”” (VIN). 

b. Hacer pública la Justicia Divina. La cual 
rige la fuerza de los pueblos, así como los 
“éxitos’ o “victorias” de sus gobernantes. 

El mundo no es “un coto de caza” donde el 
poderoso destruye al débil y lo somete. Los 
reinos y gobiernos de las naciones son 
herramientas de YHVH para hacer volver a 
Su pueblo a las “sendas antiguas” de las 
cuales con frecuencia se desvía, aunque no 
lo quieran ni puedan admitir, esa es su 
función como herramienta del Eterno. Al final, 
serán juzgados a causa de su prepotencia y 
desmán. De esto habla el profeta en 
Tsefanyah (Sofonías) 2:10 “Esto es el 
castigo por su soberbia, por haber ultrajado y 
haberse jactado a ellos mismos contra 
YAHWEH-Elohim Tzevaot” (BKIM). 

32:28 “Porque son un pueblo desprovisto 
de sensatez, carente de todo 
discernimiento”. – Es acertado decir que 
este versículo hace referencia a los 
adversarios de Israel y no al pueblo del Eterno, 
puesto que el sentido común y el 
discernimiento provienen de la asimilación y 
práctica de la Toráh. Por lo que todo aquel 
que vive según el Mandamiento es pueblo de 
YHVH.El pueblo que se aferre a la 
desobediencia o al cumplimiento parcial del 
Texto Sagrado según su propia opinión e 
interés, será descalificado por ser una nación 
con falta de discernimiento y sin sentido 
común. 

 

Quinta aliyá, 32:29-39 

32:29 “Si fueran sabios, pensarían en esto, 
obtendrían discernimiento de su futuro”. – 
Cuidado con esta advertencia, pues alude a 
un estado inevitable para los que sufren la 
falta de sentido común, el cual se puede 
calificar como un elemento resultante del 
estudio, la oración y el ejercicio del 
Mandamiento. Si de algo carece el hombre 
sin Toráh es de la capacidad de discernir. Por 

ello la desorientación es el síntoma 
predominante en nuestras sociedades. 
Teniendo en cuenta esto, el Salmista expresó 
en el Tehilim (Salmo) 19:12 “¿Quién puede 
discernir sus propias trasgresiones?” (BKIM). 
La respuesta es clara, sin el conocimiento 
de la Toráh, nadie puede hacerlo. Es triste 
lo que anuncia este verso. Cuando vino el 
Mashíaj estaban cegados, como ya se vio 
anteriormente, para darle a los gentiles, la 
oportunidad de entrar y disfrutar de la “savia 
del olivo”, de la misma manera que las ramas 
originales del Gran Árbol del Reino de Elohim 
y miembros del tronco que es Yeshúa: Lucas 
19:42 Diciendo: “¡Oh, si conocieras tú 
también, por lo menos en éste tu día, lo que 
te puede llevar a la paz! Pero ahora está 
oculto de tus ojos” (VIN). 

32:35 “Para que sea mi venganza y mi 
recompensa, en el tiempo cuando falle el 
pie de ellos. Sí, el día de su desastre está 
cerca y el destino se apresura sobre ellos”. 
– Observe como continúa el tono de 
advertencia, que a su vez profetiza una 
condición cercana. Llegará un momento en el 
que la ceguera que nuestros antepasados 
obedientes al Eterno han extendido sobre su 
descendencia se acabará. La misma es 
fuente de bendición y refugio de la ira justa 
del Eterno. La expresión: “Para el momento 
cuando su pie resbale” hace referencia a 
ese instante en el que quedaremos expuestos 
a sus juicios. Por lo que la venganza y la 
retribución del Eterno será inminente sobre 
los desobedientes al mandamiento y sin 
dilación, se cosechará el fruto de la maldad 
cometida. Con estas palabras finalizan las 
aterradoras profecías del Cántico.  

Mediante estos versículos el Eterno invita a 
Su pueblo a que rechace sin demora toda 
propuesta idolátrica, pues ninguna deidad, 
ideología o propuesta sincrética podrá ser un 
antídoto para contrarrestar los efectos del 
veneno que es el pecado. De esto enseñó 
Rab Shaúl a los creyentes en su Epístola a 
los Qolosiyim (Colosenses) 2:23 “Ellas, en 
verdad, tienen la apariencia exterior de 
sabiduría con sus observancias religiosas 
autoimpuestas a sí, falsa humildad y 
ascetismo, pero no tienen ningún valor contra 



9 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

los apetitos de la vieja naturaleza” (BKIM). A 
su vez el Eterno ha prometido que vindicará 
la causa de Su pueblo y retribuirá a sus 
adversarios acorde a sus actos cometidos 
para con cada uno de sus hijos, donde quiera 
que estos hayan estado durante el tiempo de 
la dispersión. 

32:36 “Porque Yahweh vindicará a su 
pueblo y vengará a sus servidores, 
cuando vea que se les van las fuerzas y 
que no queda ni esclavo ni libre”. – Sí, 
YAHVÉH juzgará a Su pueblo. Una vez que 
YHVH haya propinado el castigo decretado 
en Su juicio, desistirá con respecto a sus 
sirvientes. Lo que resulta muy alentador es el 
leer que, incluso en su momento de mayor 
oprobio a los redimidos se les identifica por la 
Escritura como siervos del Eterno. Sobre esto, 
comenta Sforno: “YHVH desistirá, solo por 
causa de su remanente de fieles, que 
demostraron ser merecedores de este título 
por su determinado corazón obediente al 
mandamiento”. 

32:37-38 Él dirá: “¿Dónde están sus 
deidades, la roca en la que buscaban 
refugio, que se comía la grasa de sus 
ofrendas y se bebía su vino de libación? 
¡Que se levanten en su ayuda y que sean 
un escudo para ustedes!”. – Debe 
conocerse que el Eterno no castiga con el 
propósito de expresar Su enfado. Él no es 
cual hombre lleno de ansias por la venganza. 
El castigo pretende ofrecer una penitencia por 
el pecado cometido. Con lo que pretende 
conmover al pecador para que reconozca que 
debe arrepentirse y volverse al Eterno, como 
lo narra la Escritura en Lucas 3:3 “Yojanan 
(Juan el bautista) fue por todo el Yardén 
proclamando una inmersión referente a 
volverse a YAHWEH de los pecados para ser 
perdonado [teshuvá]” (BKIM); Maaseh 
(Hechos) 13:24 “Ahora bien, antes de la 
venida de Yeshúa, Yojanán proclamó a todo 
el pueblo de Yisra'el una inmersión 
relacionada con volverse de los pecados a 
YAHWEH” (BKIM); Qorintiyim Bet (2 
Corintios) 7:9 “Ahora me alegro, no porque 
estaban dolidos, sino porque el dolor los llevó 
a volverse de regreso a YAHWEH. Pues 
trataron el dolor de la manera de YAHWEH, 

para que de ninguna forma fueran dañados 
por nosotros” (BKIM). 

32:39 “Miren, entonces, que yo, yo soy él; 
no hay ningún elohim a mi lado. Yo causo 
la muerte y doy la vida; yo herí y yo curaré: 
nadie puede librarse de mi mano”. – Aquí 
hay otro texto en la Toráh de Mosheh que 
habla de la Resurrección de los muertos: “Yo 
pongo a muerte, y Yo revivo”. Otros textos del 
Tanaj que hablan de la Resurrección son: 
Bereshit (Génesis) 22:5; Shemot (Éxodo) 
3:15; Matityah (Mateo) 22:31-32; Devarim 
(Deuteronomio) 31:16; Shmuel Álef (1 
Samuel) 2:6; Melakhim Bet (2 Reyes) 5:7; 
Tehilim (Salmo) 16:10; Tehilim (Salmo) 
49:15; Tehilim (Salmo) 73:24; Iyov (Job) 
19:25-27; Yeshayah (Isaías) 25:8; 
Yeshayah (Isaías) 26:19; Yeshayah (Isaías) 
53:12; Daniyel (Daniel) 12:2; Yejezqel 
(Ezequiel) 37:1-14; Hoshea (Oseas) 6:2; 
Hoshea (Oseas) 13:14. 

Este texto nos enseña que la Resurrección va 
a suceder en relación con la última guerra 
contra Israel. El Mashíaj Yeshúa, que ejecuta 
la venganza del Eterno, vendrá en las nubes 
del cielo y en ese momento los muertos en el 
Mesías serán levantados y junto con los que 
viven creyendo en Él, serán arrebatados al 
aire, “no al cielo”, después de haber sido 
investidos con cuerpos eternos que serán 
semejantes al Cuerpo de Resurrección del 
Mashíaj Yeshúa. Entonces serán juzgados 
según sus obras. Después bajarán, junto con 
el Mesías, para hacer guerra contra todos los 
ejércitos multinacionales que se han 
levantado contra Ierushaláim. De esa guerra 
se habla en los versículos siguientes. 

 

Sexta aliyá, 32:40-43 

32:40-43 Miren, yo alzo mi mano al cielo y 
digo: “Como que yo vivo para siempre, 
cuando afile mi candente espada y mi 
mano se aferre al juicio, con venganza les 
pagaré a mis enemigos, les retribuiré a los 
que me rechazan. Embriagaré con sangre 
mis flechas, mientras mi espada devora 
carne, sangre de los matados y de los 
cautivos de los jefes enemigos melenudos. 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

10 

¡Oh naciones, aclamen a Su pueblo! 
Porque Él vengará la sangre de sus 
servidores, pagará con venganza a sus 
adversarios y perdonará la tierra de su 
pueblo”. – Aquí se habla de la última guerra 
contra Israel antes de la Segunda Venida del 
Mashíaj Yeshúa. Este texto concuerda con 
Zekharyah (Zacarías) 14 “La victoria final de 
Yerushaláyim” y Revelación (Apocalipsis) 
19 “Canto triunfal de la multitud”.  

Está escrito en Zekharyah (Zacarías) 14:1-
15 “¡Miren, viene un día de Yahweh cuando 
tu despojo se repartirá en medio de ti misma! 
Porque yo reuniré a todas las naciones en 
Yerushalem para la guerra. La ciudad será 
capturada, saqueadas las casas, y violadas 
las mujeres; y una parte de la ciudad irá en 
exilio. Pero el resto de la población no será 
desarraigada de la ciudad. Entonces vendrá 
Yahweh y hará guerra contra esas naciones 
como acostumbra guerrear en día de batalla. 
En ese día, posará sus pies en el Monte de 
los Olivos, cerca de Yerushalem al oriente; y 
el Monte de los Olivos se dividirá en dos de 
este a oeste, y una parte del monte se moverá 
hacia el norte y la otra hacia el sur, una 
inmensa llanura, y el Valle en las Colinas 
quedará obstruido, porque el Valle de las 
Colinas llegará hasta Atsel; quedará 
obstruido como quedó obstruido a causa del 
terremoto en los días del rey Uziyahu de 
Yahudah –y vendrá a ustedes Yahweh mi 
Elohim, con todos los seres santos. En ese 
día, no habrá luz de sol ni luz de luna, sino 
que será un día continuo –sólo Yahweh sabe 
cuándo– sin día ni noche, y habrá luz al caer 
la tarde. En ese día, fluirá agua fresca de 
Yerushalem, parte de ella hacia el Mar 
Oriental y parte hacia el Mar Occidental, 
durante el verano y el invierno. Y Yahweh 
será rey sobre toda la tierra; en ese día habrá 
un solo Yahweh con un solo nombre. 
Entonces todo el país se volverá como el 
Aravah, desde Guebá hasta Rimón al sur de 
Yerushalem. Ésta, sin embargo, se levantará 
alto donde está, y será habitada desde la 
Puerta de Binyamín hasta el sitio de la Puerta 
Antigua, hasta la Puerta de la Esquina, y 
desde la Torre de Jananel hasta los lagares 
del rey. Nunca más se decretará destrucción, 

y Yerushalem habitará segura. Y en cuanto a 
esos pueblos que le hicieron la guerra a 
Yerushalem, Yahweh los golpeará con esta 
plaga: La carne de ellos se les pudrirá 
estando ellos en pie; los ojos se les pudrirán 
en sus cuencas; y las lenguas se les pudrirán 
en sus bocas. En ese día, caerá sobre ellos 
un gran pánico de Yahweh, y cada uno le 
echará mano a su compañero, y cada uno 
levantará su mano contra la mano de todos 
los demás. Yahudah se unirá a la batalla en 
Yerushalem, y se reunirán todas las riquezas 
de todas las naciones de alrededor –
inmensas cantidades de oro, plata, y vestidos. 
La misma plaga golpeará a los caballos, las 
mulas, los camellos, y los asnos; la plaga 
afectará a todos los animales en esos 
campamentos” (VIN). 

Está escrito en Hitgalut (Revelación) 19:11-
21 “Vi el cielo abierto, y vi un caballo blanco, 
y el que lo montaba se llama Fiel y Verdadero. 
Y con justicia juzga y hace guerra. Sus ojos 
son como llama de fuego. En su cabeza tiene 
muchas diademas, y tiene un nombre escrito 
que nadie conoce sino él mismo. Está vestido 
de una vestidura teñida en sangre, y su 
nombre es LA PALABRA DE ELOHIM. Los 
ejércitos en el cielo lo seguían en caballos 
blancos, vestidos de lino fino, blanco y limpio. 
De su boca sale una espada aguda para herir 
con ella a las naciones, y él las guiará con 
cetro de hierro. Él pisa el lagar del vino del 
furor y de la ira de Él Shaday. En su manto y 
sobre su muslo, tiene escrito el título: REY 
SUPREMO Y SOBERANO SUPREMO. Vi a 
un mensajero que estaba de pie en el sol, y 
gritó con gran voz a todas las aves que 
volaban en medio del cielo, diciendo: 
“¡Vengan! ¡Congréguense para el gran 
banquete de Elohim! Para que coman la 
carne de reyes, de comandantes, y de los 
poderosos; y la carne de caballos y de sus 
jinetes; y la carne de todos, tanto de libres 
como de esclavos, tanto de pequeños como 
de grandes”. Y vi a la bestia y a los reyes de 
la tierra y a sus ejércitos, congregados para 
hacer la guerra contra el que estaba montado 
en el caballo y contra su ejército. Y apresaron 
a la bestia, junto con el falso profeta que 
había hecho delante de ella las señales con 



11 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

que había engañado a los que recibieron la 
marca de la bestia y adoraban a su imagen. A 
los dos los lanzaron vivos al lago de fuego 
que ardía con azufre. A los demás los 
mataron con la espada que salía de la boca 
del que estaba montado en el caballo, y todas 
las aves se hartaron de la carne de ellos” 
(VIN). 

Después de esta guerra vendrá el Reino de 
Yeshúa con “mil años de paz sobre toda la 
tierra”, como está escrito en Zekharyah 
(Zacarías) 14:16-21 “Todos los 
sobrevivientes de todas aquellas naciones 
que vinieron contra Yerushalem harán un 
peregrinaje año por año para postrarse ante 
el Rey Yahweh de los Ejércitos y para 
observar la Fiesta de las Cabañas. 
Cualquiera de las comunidades de la tierra 
que no haga el peregrinaje a Yerushalem 
para postrarse ante el Rey Yahweh de los 
Ejércitos no recibirá lluvia. Sin embargo, si la 
comunidad de Mitsráyim no hace ese 
peregrinaje, no será visitada por la misma 
aflicción con la que golpeará Yahweh a las 
otras naciones que no suban para observar la 
Fiesta de las Cabañas. Tal será el castigo de 
Mitsráyim y de todas las demás naciones que 
no suban a celebrar la Fiesta de las Cabañas. 
En ese día, hasta en las campanillas de los 
caballos se escribirá: “Consagrado a 
Yahweh”. Las ollas de metal en la Casa de 
Yahweh serán como los tazones delante del 
altar; ciertamente, toda olla de metal en 
Yerushalem y en Yahudah será consagrada a 
Yahweh de los Ejércitos. Y todos los que 
sacrifiquen vendrán y tomarán de ellas para 
cocinar [su carne sacrificial]; en ese día no 
habrá más mercaderes en la Casa de 
Yahweh de los Ejércitos” (VIN). 

Está escrito en Hitgalut (Revelación) 20:1-6 
“Vi a un mensajero que bajaba del cielo y que 
tenía en su mano la llave del abismo y una 
gran cadena. Él prendió al dragón, aquella 
serpiente antigua quien es el Acusador y el 
Satán, y lo ató por mil años. Lo arrojó al 
abismo y lo cerró, y lo selló sobre él para que 
no engañara más a las naciones, hasta que 
se cumplieran los mil años. Después de esto, 
es necesario que lo desaten por un poco de 
tiempo. Y vi tronos; y se sentaron sobre ellos, 

y se les concedió hacer juicio. Y vi vivos a los 
inmolados por causa del testimonio de 
Yeshúa y por la palabra de Yahweh. Ellos no 
habían adorado a la bestia ni a su imagen, ni 
tampoco recibieron su marca en sus frentes 
ni en sus manos. Ellos volvieron a vivir y 
reinaron con el Mashíaj por mil años. Pero los 
demás muertos no volvieron a vivir, sino hasta 
que se cumplieran los mil años. Esta es la 
primera resurrección. Feliz y santo el que 
tiene parte en la primera resurrección. Sobre 
éstos la segunda muerte no tiene ningún 
poder; sino que serán sacerdotes de Elohim y 
del Mashíaj, y reinarán con él por mil años” 
(VIN). 

Aunque la guerra ruja a nuestro alrededor no 
temamos. Son nuestros enemigos los que 
deben temer. Devarim (Deuteronomio) 
32:43 “Regocíjense, ustedes oh cielos, con Él, 
¡¡cuando Él traiga su Primogénito al mundo y 
que todos los malajim de Elohim lo adoren!! 
Porque él vengará la sangre de sus 
servidores, pagará con venganza a sus 
adversarios, y limpiará la tierra de su pueblo” 
(BKIM); Romiyim (Romanos) 15:9-13 Y 
haciendo que los gentiles glorifiquen a Elohim 
por su misericordia. Como está escrito: “Por 
eso te proclamaré entre las naciones, y 
cantaré a tu nombre”. Y otra vez dice: 
“Alégrense, naciones, con su pueblo”. Y otra 
vez: “Alaben a Yahweh, todas las naciones; y 
ensálcenlo, pueblos todos”. Y otra vez dice 
Yeshayah: “Retoñará la raíz de Yishay, el 
Renuevo gobernará a las naciones; y las 
naciones esperarán en él”. Que el Elohim de 
la esperanza los llene de todo gozo y paz en 
la fe, para que rebosen de esperanza por el 
poder del Espíritu de santidad” (VIN); 
Hitgalut (Apocalipsis) 6:10-11 Y clamaban a 
gran voz diciendo: “¿Hasta cuándo, oh 
Soberano Yahweh, santo y verdadero, no 
juzgas y vengas nuestra sangre sobre los que 
moran en la tierra?” Y a cada uno de ellos se 
le dio un vestido blanco; y se les dijo que 
descansaran todavía un poco de tiempo, 
hasta que se completara el número de sus 
consiervos y sus hermanos que también 
habían de ser muertos como ellos” (VIN); 
Hitgalut (Apocalipsis) 19:2 “Porque sus 
juicios son verdaderos y justos; pues él ha 



EMC SHALOM INTERNACIONAL 

12 

juzgado a la gran ramera que corrompió la 
tierra con su inmoralidad, y ha vengado la 
sangre de sus siervos de la mano de ella” 
(VIN). 

 

Séptima aliyá, 32:44-52 

32:47 “Porque esto no es algo trivial para 
ustedes: Es su propia vida; mediante esto 
ustedes durarán mucho en la tierra que 
van a poseer al cruzar el Yardén”. – Sépase, 
que nuestros esfuerzos por hacernos 
conocedores de la Toráh y obedientes a la 
misma, no son una sinrazón, ella misma nos 
confiesa que produce vida “Este no es un 
asunto trivial para ustedes”. Nadie en su sano 
juicio evaluaría la vida como algo pesado, 
pasado de moda o como suelen decir algunos, 
refiriéndose al Mandamiento: “Una carga que 
esclaviza”. Según el Midrash: “La Toráh para 
nada es vacía y si en algún momento sienten 
que no les satisface, la falta está en nuestros 
corazones y debemos rogar al Eterno para 
que revele el pecado que causa la 
inapetencia de la Palabra. Pues si la Toráh es 
vida, solo su antónimo, la muerte, que se 
deriva del pecado, puede estar ocasionando 
este rechazo que se asemeja al pensamiento 
autodestructivo del suicida”.  

32:52 “Tú contemplarás mi tierra, pero no 
entrarás en ella, la tierra que le estoy 
dando al pueblo yisraelita”. – Mosheh 
imploró tanto al Eterno que le quitara la 
sentencia y le dejara entrar en la tierra, pero 
YHVH le dijo que no. ¿Cuál fue el motivo del 
Eterno para no permitir que Mosheh cruzara 
un pequeño río para pisar la Tierra 
Prometida? El motivo no fue solamente 
enseñar la gravedad de los pecados de los 
líderes. No fue solamente mostrar la firmeza 
en sus decisiones. Hay, entre otros, un motivo 
más detrás de esa decisión. ¿Cuál es? 

El gran profeta Mosheh, el que transmitió la 
Toráh al mundo, el que hizo grandes milagros 
y habló con el Eterno cara a cara. Este 
hombre, que había alcanzado el mayor nivel 
de santidad que un hombre pudiera alcanzar, 
no tenía suficientes méritos ni para pasar él 
mismo, ni para hacer pasar al pueblo a la 

Tierra Prometida. Sólo un hombre podía 
hacer que el pueblo pasara, su nombre fue 
Yehoshúa (Josué). La forma abreviada de 
ese nombre es Yeshúa. Esto nos enseña que 
la obra de Mosheh no fue completa. La Toráh 
de Mosheh no es suficiente para que el 
hombre pueda pasar de la muerte a la vida. 
Ni Mosheh mismo pudo pasar a la Tierra 
Prometida por causa de sus pecados. Sólo 
uno puede llevarnos al Olam HaBá, al Siglo 
Venidero. Su nombre es Yeshúa. Por medio 
de Mosheh, YHVH designó a Yehoshúa 
(Josué) como el que iba a ser el líder para 
hacer pasar el pueblo de un mundo a otro. Por 
lo tanto, el que hace caso a Mosheh sigue a 
Yeshúa y tendrá la entrada asegurada en el 
Mundo Venidero, como está escrito en 
Yojanan (Juan) 11:25 Yeshúa le dijo: "¡YO 
SOY la Resurrección y la Vida! Todo el que 
ponga su confianza en mí, aunque muera, 
vivirá” (VIN). 

 

Conclusiones 

Esta Parashá nos lleva hacia la esperanza del 
regreso a la tierra, la cual perdimos por causa 
del pecado. El entendimiento de términos 
Bíblicos nos ayuda a ver esta redención de 
manera progresiva y por completo, durante 
nuestros tiempos: La palabra gentiles en su 
mayoría de veces aparece relacionada con 
Goyim (goim). Personas fuera del Pacto. 

 

Durante mucho tiempo se desconocía y por lo 
tanto se malinterpretó el significado de Goyim 
(Goim): Gentiles. No solo se refiere a 
paganos sino a todo el que está fuera del 
Pacto. Incluye a los dispersos hebreos entre 
las naciones y los paganos que seguirán al 
Elohim de los hebreos. Con este 
entendimiento podemos ver como algunos 



13 

EMC SHALOM INTERNACIONAL 
 

 

escritores dicen que escriben a los dispersos: 
Yaaqov (Santiago) 1:1 “Yaaqov, siervo de 
Yahweh y del Maestro Yeshúa el Mashíaj, a 
las doce tribus que están en la Dispersión: 
Saludos” (VIN). 

En otros pasajes que aluden al término Gentil, 
debemos siempre pensar en estos dos 
grupos como el grupo que está fuera del 
pacto y debe ser injertado para provocar a 
celos a los hebreos restantes y entonces los 
dos remanentes compondrán todo lo que la 
Biblia llama Israel, el cuál será salvo. 

 

Aun el término griego nos ofrece el mismo 
significado. Podemos decir entonces que ya 
no somos gentiles. No existe tal cosa como 
una iglesia gentil. El término gentil no se 
aplica a nadie que sea parte del pueblo de 
Elohim. Existe un pueblo de Elohim 
compuesto por estos dos remanentes: 
Hebreos de sangre que se volvieron paganos 
y fueron hechos pueblo de Elohim; y hebreos 
que siempre estuvieron en la búsqueda de la 
obediencia, pero que no aceptarán al Mesías 
hasta el fin de los tiempos; a los cuales se 
suman los que no tienen sangre hebrea, 
gentiles paganos, pero que en Yeshúa son 
llamados pueblo de Elohim: Efesiyim 
(Efesios) 2:11-16 “Por tanto, recuerden que 
en otro tiempo a ustedes, los gentiles en la 
carne, los llamaban incircuncisión los de la 
llamada circuncisión que se hace con mano 
en la carne. Y acuérdense de que en aquel 
tiempo estaban sin el Mashíaj, apartados de 
la ciudadanía de Yisrael y ajenos a las 
alianzas de la promesa, estando sin 
esperanza y sin Elohim en el mundo. Pero 
ahora en el Mashíaj Yeshúa, ustedes que en 
otro tiempo estaban lejos se han acercado 
por la sangre del Mashíaj. Porque él es 
nuestra paz, que de ambos nos hizo uno. Él 

derribó en su carne la barrera de división, es 
decir, la hostilidad; y abolió la ley de los 
preceptos en forma de ritos, para crear en sí 
mismo de los dos hombres un solo hombre 
nuevo, haciendo así la paz. También 
reconcilió con Elohim a ambos en un solo 
cuerpo, por medio del madero, dando muerte 
en éste a la enemistad” (VIN). 

_____________ 

Fin de la Parashá. 

 

Nuestros comentarios obedecen a la doctrina 
establecida en EMC SHALOM 
INTERNACIONAL como Ministerio de 
Raíces Hebreas y son pilares que 
defendemos y exponemos en la predicación 
del Único Evangelio que los primeros 
emisarios (shlijim-apóstoles) pregonaron 
con un solo propósito: Restaurar el Reino de 
Israel. Maaseh (Hechos) 1:6 y dirigido a los 
destinatarios establecidos en Iaakov 
(Santiago) 1:1 y Kefá Álef (1 Pedro) 1:1 “LA 
CASA PERDIDA DE ISRAEL”. 

El mismo Rab Shaúl (Shaliaj Pablo) emisario 
por excelencia para todos los gentiles, sabía 
de antemano que su foco de alcance era 
solamente las doce tribus dispersas 
llamadas “Ovejas perdidas de la casa de 
Israel” [Melo Ha Goyim]: Los justos de las 
naciones”, Maaseh (Hechos) 26:7. Es el 
cumplimiento de esta misma promesa que 
nuestras doce tribus esperan obtener, 
resueltamente haciendo sus actos de 
adoración noche y día; a pesar de esto, ¡es 
en relación con esta esperanza, su Majestad, 
que hoy soy acusado por los judíos! 

Este documento es comentado 
semanalmente en vivo y en directo en 
nuestras clases por internet, cada Shabat de 
9:00 a.m. a 12:30 p.m. (Horario Este de EU) 
a través de www.zoom.com y el ID para 
ingresar al canal de EMC SHALOM 
INTERNACIONAL es: ID 4637031177  

Nuestro único deseo a través de este material 
es que tú y los tuyos sean más que 
bendecidos por un entendimiento superior de 
las Escrituras; moviéndonos del mensaje 

http://www.gotomeeting.com/
http://www.zoom.com/
http://www.gotomeeting.com/


EMC SHALOM INTERNACIONAL 

14 

subjetivo de hoy y casi místico, a lo objetivo 
del mensaje, con una mayor certeza 
idiomática y envuelto en su ambiente cultural 
respectivo, dándonos así la mayor solidez 
interpretativa de los textos. 

Todos los creyentes en el Elohim de la Biblia 
tienen un común denominador y un solo 
deseo, el cual es establecer un 
“avivamiento” tan poderoso que traiga la 
presencia de El Rey de reyes y establezca su 
Reino de una vez y para siempre; pero lo 
único que traerá esto a la congregación de los 
santos de Israel es “LA HISTORIA BÍBLICA”, 
el volver al fundamento y a la forma inicial de 
la FE HEBREA.  

Este documento, así como la clase de Toráh 
de cada Shabat, están orientadas hacia el 
conocimiento de la historia espiritual de un 
pueblo: “ISRAEL”; así como a vivir con el 
entendimiento de que somos la continuación 
y conclusión de esta hermosa historia de 
amor. 

Estamos muy agradecidos por sus aportes a 
nuestro ministerio. Nos está permitiendo ir 
con mayor excelencia. 

https://www.PayPal.me/emcshalom 

¡SHALOM LEKULAM! 

 

 

 

 

 

 

Ingresa a nuestro canal de 
Telegram (escanea el código 

QR) 

 

https://www.paypal.me/emcshalom

