
  

  

 תשע"טפקודי  פרשת
 

 שיעורי

 שליט"אשמעון שפיצער הרב 
 הנלמדים בבית המדרש 'בית אהרן'

 ת"ו ביתר עילית, 5רח' פחד יצחק 
 

 ב"שנה א' חוברת כ



A PROJECT OF 

  

 שמעו ותחי נפשכם!!
 האזינו למאות שיעורים השווים לכל נפש

יום ביומו בכל מקצועות  הנאמרים מדי

מסודרים להפליא  התורה והחסידות

 ומלאים כל טוב

 קול לומדות וחסידות
 רה"באב

 718-686-8300 
 ארץ ישראל

 072-257-7726 
להצטרף לקבלת השיעורים או החוברות 

 ולשלוח הערות:באימייל 

info@lomdoschasidus.com 

347-351-2400 

 כל הזכויות שמורות
 

 ע"ייוצא לאור 
 מפעל לומדות וחסידות

 שנת ה'תשע"ט



  

 
 מפתח הענינים:

 חמשה יסודות להשתחרר מכבלי היצר בדרך התורה והחסידות
אוי לו למי שמזדקן /  ידיך אסורות ורגליך לנחושתים הוגשו/  דבר כזב הרחק ממני

על מה /  אדם לעמל יולד/  אלמלא הקב"ה עוזרו אינו יכול לו/  ויצרו נשאר בתקפו

פן יהיה /  מלך עוזר ומושיע ומגן/  ה ויהי לי לישועה-כי עזי וזמרת י/  עשה ה' ככה

לא תירא מהם כי /  בבית אלוקים נהלך ברגש/  בראתי לו תורה תבלין/  למוקש בקרבך

אברך זה שלי הוא /  לא מטומאההנה נפשי /  ה' מעוז חיי ממי אפחד/  ה' אלוקיך עמך

 / ואין לך רשות לפתותו

 

 יראת שמים מתוך שמחה של מצוה
קידוש ה' בחדרי /  שויתי ה' לנגדי תמיד/  שמחה מתוך יראה/  יראת אלוקים על פניהם

ירא פן יקלקל /  נר דולק בראשו מן השמים/  קדש את שמך על מקדישי שמך/  חדרים

ידי -בירור הטוב על/  עוז וחדוה במקומו/  דאגהמרבה נכסים מרבה /  את האהבה

בגלל /  תרי רעין דלא מתפרשין/  הצדיקים מחבבים את השמחה/  שמחה של מצוה

אין היצר הרע מפתה את /  לימוד התורה בדרך החסידות/  הדבר הזה יברכך ה' אלוקיך

היכן /  לקשט הכלה אותיות הלכה/  שלא יהא העיקר חסר מן הספר/  האדם שלא ילמד

מזמורי תהלים כנגעים /  ללמוד על מנת לשמור ולעשות/  הדברים הרבה אצל מר?

הגיע הזמן /  בין דורות הראשונים לדורות האחרונים/  המחליף פרה בחמור/  ואהלות

 / חמול על מעשיך/  בין תענוג אמתי לתענוג מדומה/  להחליף את הסוגיא

 

 גבוהותהתועלת שבגידול ילדים מוגבלים בעלי נשמות 
להאיר /  להאיר מתוך החושך/  ההעלם מצוי והשכחה רבה/  הנשמה לך והגוף שלך

ישמח לוי יצחק /  ברכת המזון בלי טעם/  עבודה בבחינת עבד לאדוניו/  מתוך חשכה

/  נתינה ללא תנאי/  אחרי ה' אלוקיכם תלכו/  מצות עשה לחזק את הלב/  במתנת חלקו

/  צדיק שעזב את שולחנו כדי להרגיע את התינוקה/  מה העדות והחוקים והמשפטים

/  עליונים למטה ותחתונים למעלה/  אין לך מושג כמה שווה מעשה אחד של חסד

 / עוונותיך ופשעיך יכופרו/  ענווה –לפני כבוד /  למען תדע כי אני ה'



 

 לזכות לגן עדן בעולם הזה מתוך הקושי והצער

/  זה לעומת זה עשה האלוקים/  אל תאמר שהימים הראשונים היו טובים מאלה

 ההולכים בחושך ראו אור גדול/  גילוי מתוך ההסתר/  כשהחכמה מרובה הניסיון גדול

יתקשר בטלפון /  יבקש רחמים ממי שהחכמה שלו/  אין להם אמונה יש להם ידיעה/ 

/  שיאיר לנו הדרך/  שנזכה למלאות שליחותנו/  תפילה לעני כי יעטוף/  לבורא עולם

על /  מחול בחללו של גיהנום/  דמעות בטעם גן עדן / החתונה שנערכה בבית הלוויות

 / משחור זה יוצא האור/  דא קצווח רבי שמעון

 

 מדור שבת קודש

 מצות תוספת שבת
מתוך /  כחתן היוצא לקראת כלה/  ושמרו בני ישראל את השבת/  מצות תוספת שבת

תוספת שבת להמשכת /  ימי החול מתקדשים מדין לבוד/  הקושי תתגלה האהבה

/  שיטות הראשונים והפוסקים/  מנהג הדורות הקודמים/  תוספת שבת בהלכה/  השפע

 / המהדרים מחמירים על עצמם

 

 הילולא דצדיקיא

 מאנסי זיע"א  - ץהרה"ק רבי מרדכי בן הרה"ק רבי חיים מאיר מוויזשני
/  שקל צדדיו בכפות המאזניים/  נתרחק מריח של שקר/  יש בעולם שני דברים בלבד

 / צדיק גוזר והקב"ה מקיים/  מצות תוכחה כיצד?/  ואתחנן אל ה' לאמור ה' אלוקים

 



 א פקודי

 

חמשה יסודות להשתחרר מכבלי היצר בדרך התורה 

 והחסידות

 דבר כזב הרחק ממני

שאלה נשאלה מפי אברך יקר: יש  

שני מיני אנשים שאסור להם לאכול מאכל 

מסוים, האחד הוא מי שהמאכל אינו בריא 

לו, והשני הוא מי שהמאכל הוא סם המוות 

עבורו, והחילוק בין השנים הוא אם 

לפעמים ירשו לעצמם לטעום אך מעט 

מאותו מאכל, הראשון יתיר לעצמו כפעם 

כל וליטול ממנו בפעם לגשת אל אותו מא

טעימה, אך השני אפילו לא יתקרב אליו, 

אלא יקיים בעצמו מה שאומרים לנזיר: "לך 

לך אמרינן נזירא, סחור סחור לכרמא לא 

 תקרב" )שבת יג, א(. 

איך נוכל להביא עצמנו השאלה היא  

להתנהג כמו השני בכל הנוגע לדברים 

פי החסידות? -פי התורה או על-על אסורים

להחדיר בלבנו שדברים אלו, אשר איך נוכל 

אינם טובים לנשמתנו, הם סם המוות 

עבורנו ולהבטיח על ידי כן לעצמנו שלא 

נתקרב אליהם? והאמת שאין שאלה זו 

נוגעת רק למאכלים מסוימים, אלא גם 

להתנהגויות שונות, וכגון לגבי מידת הכעס, 

איך נוכל אף אנו אנשים פשוטים להגיע 

אין אנו יכולים למדרגה כזו שנרגיש ש

לכעוס בשום פנים ואופן כפי שאין אנו 

יכולים להכניס את ידינו אל תוך מדורת 

 אש?

ידיך אסורות ורגליך לנחושתים 

 הוגשו

הן זה עתה שמעתי אברך יקר מתאונן  

על כי שקע כל כולו בחדשות העולם 

והפוליטיקה ואינו מצליח לצאת מהם. הוא 

יודע ומרגיש שהמצב אליו נקלע הורס לו 

את החיים כי ההבלים ממלאים את חללי 

לבו עד שאין להם יותר מקום להכיל דברים 

שבקדושה ואפילו סתם דברים נחוצים, 

מצליח להתנתק מהם. לא ובכל זאת אינו 

יועיל לו מה שנבוא להסביר לו גודל 

מצוקתו או מה שנביא לו מאמרי חז"ל 

המדברים בגנות הבטלה, כי הוא יודע אותם 

יותר טוב מאתנו, אך כל אלו כבר אינם 

מועילים לו. האברך הוא אדם יקר מאוד 

ובר דעת ונפשו בשאלתו אם יש דרך עבורו 

 קע.  לצאת מן הבוץ אשר בתוכו ש

השאלה כפולה ומכופלת בעבירות  

אלו אשר אינם נמנים על ג' עבירות 

החמורות, האם יש דרך שבאמצעותה יוכל 

האדם לגרום לעצמו להרגיש שאינו יכול 

לגשת אליהם ושהוא מוכרח להתרחק מהם 

 כמטחווי קשת. 

וכן ישאל כל מי שמרגיש בעצמו  

 he is becomingשהוא מתמכר והולך )

addicted)  לכלים הטכנולוגיים, באשר

הוא מרגיש דחף חזק לבדוק בכל רגע 



 הבינני ב

כמימריה מי התקשר אליו או מי שלח לו 

הודעה, וכן מי שמרגיש בעצמו שהוא 

מתמכר והולך למאכלים מסוימים, באשר 

הוא נוטל מהם טעימות הולכות וגדולות 

בעודו יודע שאינם בריאים עבורו, וכן כל 

התנזר מאיזה מי שמנסה זמן זמנים טובא ל

דבר שלדעתו אינו בריא לנשמתו ואינו 

אלו ואלו שואלים האם יש דרך  –מצליח 

פי התורה להטמיע בתודעתם שדברים -על

אלו הם סם המוות ושאין יותר אפשרות 

 להתקרב אליהם?

אוי לו למי שמזדקן ויצרו נשאר 

 בתקפו

רבי קלונימוס קלמיש הרה"ק  

"צו  הי"ד זיע"א מספר בקונטרס מפיאסצנא

שפעם ראה מעשה ומחמת  1)אות כ( וזירוז"

כן חשב להפסיק מלהתפלל על אריכות 

ימים. הוא ראה יהודי שכל ימיו היה חסיד 

ומתנהג בחסידות ודווקא לעת זקנתו התחיל 

להימשך אחר הבלי העולם ותאוותיו, והבין 

שזהו פשרו של דבר: זקן זה נלחם ביצרו 

לא  לא תיקן את יצרו,הרע כל ימיו אלא 

. ולכן, התגבר להעשות אדון ושליט על יצרו

כח של גבורה לנצח האדם בצעירותו יש לו 

, אך כיון שהוא הולך ומזדקן, בה את יצרו

ואז הוא מאבד את כוחו  גבורתו נחלשת

יש מי שיחד עם כוח לנצח את יצרו. והנה 

ואז עדיין כחו  אף יצרו הולך ונחלש גבורתו

שגבורתו  במתניו לנצחו, אך אוי לו למי

 –נחלשת ויצרו נותר כשהיה. "אין רצוני" 

"להיות במקום  –כותב הרה"ק מפיאסצנא 

                                                           

רשמי מחשבות בעבודת השי"ת להרה"ק  1
 מפיאסצנא הי"ד זיע"א, ראה עוד שם אות ד.

 זה".

ואין לומר שכח השליטה להתגבר על  

היצר ניתן רק לבעלי מדרגה, אך האנשים 

הפשוטים נגזר גורלם להיות כל ימיהם 

בכבלי היצר, פעם ינצחוהו ופעם ינוצחו, 

שהרי לימדונו גדולי ומאורי החסידות שכל 

יש בהם דרך מה שכתוב בספרים הקדושים 

דרך  יש, ואין ספק שגם לאנשים הפשוטים

לולה גם לאנשים הפשוטים היאך ברורה וס

 להיהפך לשליטים ביצרם.

 אלמלא הקב"ה עוזרו אינו יכול לו

והנה התשובה האמתית שחייבת  

אין שום דרך להיאמר היא, שבאמת 

, שהרי כן להשתחרר לבד מכבלי היצר

הודיעו לנו חז"ל )סוכה נב, א(: "יצרו של 

אדם מתגבר עליו בכל יום ומבקש להמיתו" 

דרך להינצל מאותו מלך זקן אין שום  –

וכסיל, כי בכוונה יצר אותו הקב"ה כשהוא 

שלא יוכל להתגבר עד  הרבה גדול מהאדם

]וכמו שיבואר בהמשך בעזהשי"ת[.  עליו

וכך באמת אומרים אומות העולם, שעל כל 

אחד לילך אחר שרירות לבו כי אין שום 

דרך להתגבר על היצר ואין שום טעם 

 עליו.להשתדל אפילו להתגבר 

אולם, אנו היהודים מאמינים, שכל  

זה רק כשהאדם נלחם עם יצרו לבד, אבל 

יכול האדם  בעזרת הבורא יתברך שמו,

ולהכניעו, וכהמשך  להתגבר על יצרו

המאמר שם: "ואלמלא הקב"ה עוזרו אינו 

אלמלא הקב"ה עוזרו אינו יכול  –יכול לו" 

 כשהקב"ה עוזרו, בוודאי יוכל לו. לו, אבל 

יעו לנו חז"ל: בשום אופן אל הוד 



 ג פקודי

תשקיעו את כל כחותיכם בחיפוש אחרי 

דרכים שונות ומשונות להוציאכם ממצבים 

השקעות אלו ללא ספק ירדו כאלה, כי 

וכפי שהמציאות מוכיחה שכל  לטמיון!

השיטות השונות מועילות לתקופות קצרות 

בלבד ולחלקים מצומצמים בלבד, כי 

ל לו", אלא "אלמלא הקב"ה עוזרו אינו יוכ

נמסור את עצמינו לה' יתברך והוא יעשה 

 זאת בכוחו הגדול. 

 אדם לעמל יולד

דומה הדבר למי שמנסה לפתוח  

( מבלי שידע את הקוד safeכספת )

(code הוא יסובב ויסובב, ימינה .)

ושמאלה ושוב פעם ימינה וחוזר חלילה, אך 

לעולם לא יצליח לפתוח אותה. התדעו מתי 

כשיבין שאינו יכול ותה? יצליח לפתוח א

את הקוד.  ויצא לחפש את מי שיודע לבד

אמנם כן, לא קל למצוא איש כזה. אבל עם 

מאמץ רב, הוא ימצא אותו ויוכל לפתוח את 

 הכספת.

אותנו  למצוא את הקב"ה שישחרר 

מכבלי היצר, אף זה לא דבר קל, והדרך עד 

לשם אף היא מלאה נסיונות ומכשולות 

בל בכל אופן, כשילך עליות וירידות, א

בסוף הדבר יקרה והאדם האדם בדרך זו, 

. מה שאין כן אם יפעל לבדו, יצא לחופשי

כי אז אפילו ינסה את כל השיטות שבעולם, 

בסוף יגלה שבזבז את שנותיו לריק ולא 

 הגיע לשום מקום.

 על מה עשה ה' ככה

מלובלין  רבי יהודה לייב איגרהרה"ק  

 ה כן הקב"העש משני טעמיםזיע"א כתב ש

כי  ראשון, היהיה גדול ממנושיצרו של אדם 

אילו היה יכול להתגבר בכוחות עצמו על 

יצרו, כשהיה בא לידי ניסיון גדול, היה 

מצטדק ואומר: "מול ניסיונות קטנים אני 

יכול, אבל לא מול ניסיונות גדולים מעין 

אלו". לפיכך עשה כן הקב"ה שלעולם לא 

יוכל להתגבר על יצרו בכוחות עצמו, ואף 

מיד ידע שתלא בניסיונות קטנים, כי אז 

הקב"ה בעזרו ובשל כך אין שום חילוק בין 

, כי מה חילוק יש ניסיונות קטנים לגדולים

אצל הקב"ה שהוא תקיף ובעל היכולת 

ובעל הכוחות כולם בין קטן לגדול. והטעם 

אפשר -כדי שיבין האדם וידע שאיהשני 

לעלות שום מדרגה בעבודת ה' לבד, אלא 

ולפעול  לעולם צריך להיות דבוק להקב"ה

 תחת חסותו.

 ה ויהי לי לישועה-כי עזי וזמרת י

שעל האדם  הצעד הראשוןוהנה  

לעשות כדי שיאיר עליו אורו של הקב"ה 

הפעולות ויהיה בעזרו לנצח את יצרו, הוא 

. ולמשל אם הוא מתקשה הפשוטות

להשכים קום לעבודת בוראו, יכין ליד 

מיטתו שעון מעורר ויעשה את כל הפעולות 

לא תעורר בבוקר. אכן הנחוצות כדי לה

יעשה אותם במחשבה שאלו יביאו לו את 

, שהרי עד עתה הם הוכיחו לו ההצלחה

שאינם מביאים לו את ההצלחה המיוחלת. 

מצד  יחשוב שהוא עושה אותםאלא 

כדי שיחול עליו השפע  איתערותא דלתתא

כדי שהקב"ה יהיה בעזרו לקום האלוקי ו

בשעה היעודה, ואז כשבלבו  בבוקר

לעשות את כל מה ה הנחושה ההחלט

לסמוך על הקב"ה ובד בבד  שביכולתו

שהוא זה שיעשה את הנס ויעזור לו לקום 



 הבינני ד

ממיטתו, יקרה הנס בבחינת "פתחו לי פתח 

כחודו של מחט ואפתח לכם פתח כפתחו 

 של אולם".

כן הוא הדבר בכל דבר שהאדם  

מתקשה בו, בין אם מדובר בענייני בין אדם 

בר בענייני בטלה לחבירו ובין אם מדו

והתמכרות לחדשות ופוליטיקה וכדומה. 

יחליט האדם בלבו לעשות את כל הפעולות 

ומיד  תיכףמהם, ו הדרושות כדי להשתחרר

יעמוד ויפיל תחינתו לפני ה' שיעשה הוא 

. ואם יעשה כן, ויצילו מכבלי היצר את הנס

יראה שהנס הזה מתרחש מהר מן הצפוי. 

 מעומק הלבו אך זאת יקפיד שתהיה תפילת

כאילו היה עומד עכשיו לאחר כמה שנים 

מנישואיו ועדיין לא נושע בזרע של קיימא. 

 רקכך גילו לנו חכמינו ז"ל וזוהי האמת, ש

דרך זו יכולה להועיל לאדם להשתחרר 

 .מכבלי היצר

 מלך עוזר ומושיע ומגן

זצ"ל,  רבי אברהם יעקב פאםהגאון  

פר ראש ישיבת "תורה ודעת" באמריקה, סי

שפעם באו להתדיין בפני אחד הרבנים 

בעניין אחד שהופקד בידו סכום כסף ונשדד 

ידי לסטים מזוין בלכתו בדרך, אם -ממנו על

נקרא אונס או פושע. פנה הרב לשומר 

אם אמרת,  אמרת תפילת הדרך?ושאל: "

אתה אנוס ופטור, ואם לא אמרת, אתה 

התפילה לא נתפסה אצלו פושע וחייב". 

יזוק גרידא, אלא כמציאות כענין של ח

התפללת אתה מוגן, לא התפללת  – אמתית

 אינך מוגן. 

המציאות היא שכאשר פונים אל  

הקב"ה בתפילה, הוא עוזר ומושיע ומגן, 

אלא שצריך לזכור ולא לשכוח לפנות אליו 

וזקוקים אנו כל יום ולסמוך על כוחו הגדול. 

, כי כל יום מתגבר עלינו לנהוג כן מחדש

כל יום אנו זקוקים לעזרת מחדש, ויצרנו 

, וכן אמרו חז"ל "יצרו של הבורא מחדש

כל יום הוא  –אדם מתגבר עליו בכל יום" 

ואינו קשור למה שהיה  סיפור בפני עצמו

 אתמול.

חז"ל אמרו )נדה ע, ב(: "מה יעשה 

, וימעט ירבה בישיבהאדם ויחכם? 

בסחורה. אמרו: הרבה עשו כן ולא הועיל 

שו רחמים ממי שהחכמה יבקלהם! אלא: 

שנאמר כי ה' יתן חכמה מפיו דעת  שלו,

הצלחה בתורה כוללת בתוכה כל ותבונה". 

 התגברות על היצר וכל עמידה בניסיון,

והדרך היחידה להגיע אליה היא לשלב זו 

 . פעולה טבעית יחד עם בקשת רחמים –בזו 

 פן יהיה למוקש בקרבך

המכשול שטמון להולך בדרך זו, היא  

ההרגשה שהוא במה שלאחר תקופת ימים, 

תלוי בחסדי ה' כדי להינצל מיצרו הולכת 

ואז הוא מפסיק להתחנן ולבקש , ופוחתת

ודרכו סלולה אפוא לשוב אל קיאו. רחמים 

וסיבת הדבר, כי בתחילת התנזרותו של 

אדם מהדבר שהיה כבול אליו עד כה בכבלי 

כו להתייסר מעט ביסורי גמילה, נחושת, דר

וככל שימי ההתנזרות נוקפים הולכים 

יסורים אלו הולכים ופוחתים. כשהיסורים 

נמוגים לגמרי, אז הוא מתחיל להרגיש 

כאילו הוא כבר שולט לבדו על יצרו ואין 

 הוא זקוק יותר לעזרת הבורא ח"ו. 

לכן, על האדם לזכור תמיד, שאין  

חר ימים ושנים לא גםיצרו הולך ממנו, וש



 ה פקודי

ומדי יום ביומו הוא בא  עדיין יצרו חי וקיים

עם כוחות מחודשים ורעננים בניסיון 

כן אם לא יתעשת הוא  עללהפילו, ו

להקדימו ולהפיל תחינה לפני ה' אלוקים 

. אלו שיצילנו מידו, עלול הוא ליפול לידו

יום מחדש מוסרים  כלשחיים בהרגשה זו וב

, זוכים הלהקב" את השמירה על חייהם

 להצלחה מופלגת בכל תחומי חייהם.

 בראתי לו תורה תבלין

עוד הודיעו לנו חז"ל, שכדי שיחול  

השפע האלוקי על האדם והקב"ה יהיה 

בעזרו, צריך האדם יחד עם כל זה להתמסר 

. וכן איתא במסכת לימוד התורהגם כן ל

קידושין )ל, ב( שאמר להם הקב"ה 

לו תורה  לישראל: "בראתי יצר הרע, בראתי

אתם עוסקים בתורה, אין אתם  אםתבלין, ו

". ועוד שם: "תנא דבי ר' נמסרים בידו

משכהו ישמעאל: בני, אם פגע בך מנוול זה 

ואם ברזל , לבית המדרש, אם אבן הוא נימוח

 ".הוא מתפוצץ

אפשר -כל הרוצה עדות לכך שאי 

להתגבר על היצר הרע בלי התורה, יסתכל 

ינם הולכים בדרך על מיליארדי האנשים שא

התורה ויראה מיליארדי עדויות חיות שאין 

אפשרות כזו. וכל הרוצה עדות לכך 

מעדנת את האדם ועוזרת לו  התורהש

, יכנס לבתי כנסיות ובתי להתגבר על יצרו

יראה אלפי רבבות עדויות חיות מדרשות ו

. ירים כל אחד את גבותיו בתמיהה לכך

 וישאל: "מה בין סוגיא במסכת יבמות

להתגברות על היצר?" והתשובה היא שאין 

 שכל העוסק כך הבטיח הקב"הקשר, אבל 

בסוגיא במסכת יבמות או בכל מסכת 

 .יהיה הוא בעזרו ויצילנו מיצרואחרת, 

 בבית אלוקים נהלך ברגש

הי"ד זיע"א כתב  הרה"ק מפיאסצנא 

נפש האדם אוהבת " )אות ט(: צו וזירוזב"

בבכיה  ולא רק בשמחה, אלא אף להתרגש,

ועצב. האדם אוהב אפילו לשמוע מעשיות 

מפחידים והעיקר להתרגש על ידם. חוק 

וצורך הנפש היא ככל שאר חוקיה וצרכיה. 

האדם שמשלים לחם חוקה בעבודה אך 

. והתרגשות בתורה ובתפילה, שומר נפשו

אם לא ישלים לחם חוקה באלו, יארע אבל 

אחד משני אלה, או יחפש התרגשויות שאינן 

ראויות כדי להשלים צורך נפשו, או יחלה 

 בנפשו.

זיע"א  רבי דוד מלעלובהרה"ק  

הוציא כידוע את הרה"ק רבי חיים דוד 

דוקטור זיע"א מתהום רבה והעלה אותו 

במדרגות הקודש עד שהגיע למדרגת רוח 

הקודש. מסופר שבתחילת בואו אליו, פתח 

ודיבר אתו בעניינים גבוהים של תורת 

ות. שאל אותו רבי חיים הקבלה והחסיד

דוד: "הנה רק הצבתי את רגלי על מפתן 

התורה והחסידות וכבר הרבי מדבר אתי 

גבוהה גבוהה?!" השיב לו הצדיק: 

כיון  –"התורה אמרה 'משכו וקחו לכם' 

שנמשך האדם מן הטומאה, מיד אפשר 

 .לקחתו ולפטמו בתורה ועבודה

מוסר את עצמו לעסק כשהאדם  

עם עשיית  כדבעי התורה ולומד אותה

תשובה לפניה, הוא ניצל מכל מיני 

הרפתקאות שיצרו מנסה להפילו בהן. כך 

הבטיחו לנו חז"ל וכך אנו רואים בעינינו 

 ומאמינים בו.



 הבינני ו

 לא תירא מהם כי ה' אלוקיך עמך

שעל האדם לתפוס בו  עוד דבר 

הביטחון ברצונו להינצל מכבלי היצר, הוא 

. וכן לצאת מהם לחופשיבה' שיעזור לו 

כתב האור החיים הק' על הפסוק )דברים כ, 

א(: "כי תצא למלחמה על אויבך וראית סוס 

ורכב עם רב ממך, לא תירא מהם כי ה' 

האדם מתייאש ממלחמת  –אלוקיך עמך" 

היצר מפני שראה סוס ורכב, שהם כוחותיו 

הגדולים של היצר, ונתירא מהם. אמרה לו 

. עמךלא תירא מהם, כי ה' אלוקיך התורה: 

הן אמת שאם היית בא למלחמה בכוחות 

עצמך, לא היה בך כוח לעמוד במלחמה זו, 

כוחו גדול אבל כיון שה' אלוקיך עמך, 

, כי כשבא האדם להיטהר, ימינו להצילך

יתברך מקבלתו ונדבק לה' והוא יכניע 

 מציריו.

מלובלין  רבי יהודה לייב איגרהרה"ק  

זיע"א אמר: מטעם זה הכריזו כשיצאו 

ופירשו  - הירא ורך הלבבמלחמת מצוה: "ל

ילך  -חז"ל שהוא הירא מן העבירות שבידו 

", ולא הכריזו: "מי שיש לו וישוב לביתו

עבירות בידו, ילך וישוב לביתו", משום 

שלא העבירות גורמות להיכשל במלחמה, 

! וכן איבוד הביטחון גורם להיכשלאלא 

זיע"א )תולדות יעקב הבעש"ט הק' אמר 

משפטים. בעש"ט עה"ת, ויצא( , יוסף, 

שאפילו מי שמלא חטאים ופשעים מכף 

אם הוא בוטח בה', אין שום רגל ועד ראש, 

, כי כל עוד הוא דבר בעולם שיכול להזיקו

י יתלונן, -יושב בסתר עליון, בצל שד

הקב"ה סך עליו באברתו ואין רשות לאף 

אחד לגעת בו לרעה. אכן בדרך כלל 

קח ממנו ביטחונו, מענישים לו לחוטא שיל

 ואז יוכלו לשלוט בו לרעה ח"ו.

כך מזה שהוא -אין לו לאדם לירא כל 

אדוק באיזה דבר המטמטם את מוחו והורס 

לו את חייו. אלא יבטח בה' שינתקנו מכך 

יעשה  –ואז יתחיל לעבוד בדרך הסלולה 

פעולות טבעיות כדי להתנתק מהם ותוך 

זה כדי יתלה את עצמו בבוראו בזכרו שהוא 

שמצילו בדרך נס, ויחד עם כן יתמסר 

 ללימוד התורה.

 ה' מעוז חיי ממי אפחד

וכן העיד דוד המלך ע"ה על עצמו  

ממי  ה' אורי וישעי)תהילים כז(: לדוד 

ממי אפחד. בקרב עלי  ה' מעוז חייאירא, 

מרעים לאכול את בשרי, צרי ואויבי לי, 

המה כשלו ונפלו. אם תחנה עלי מחנה לא 

בזאת אני אם תקום עלי מלחמה  יירא לבי,

. אחת שאלתי מאת ה' אותה אבקש, בוטח

שבתי בבית ה' כל ימי חיי, לחזות בנעם ה' 

כי יצפנני בסוכו ביום רעה ולבקר בהיכלו. 

 –בצור ירוממני"  יסתירני בסתר אהלו

כשאני בוטח בה', אני מוגן מכל עבר ואין לי 

 ממה לירא.

יש שמפקפקים בלבם על תועלת  

חון בצרכים רוחניים. הם סבורים הביט

שהביטחון מועיל רק לצרכים גשמיים ולא 

לרוחניים. אך מה נעשה ובכל יום אנו 

מבקשים: "אבינו מלכנו בעבור אבותינו 

שבטחו בך ותלמדם חוקי חיים לעשות 

רצונך בלבב שלם, כן תחננו ותלמדנו 

לעשות רצונך בלבב שלם... והאר עינינו 

וותיך ויחד לבבנו בתורתך ודבק לבנו במצ

לאהבה וליראה את שמך... כי בשם קדשך 

שהביטחון הא לנו הגדול והנורא בטחנו". 



 ז פקודי

הוא סיבה לכך שנקבל סיוע ממרום לכל 

 צרכנו הרוחניים.

 הנה נפשי לא מטומאה

להשלמת הענין נזכיר מה שלימדונו  

שאחד הבעש"ט הק' ותלמידיו זיע"א, 

לזכות לסייעתא  ביותר מהדברים המועילים

הוא , דשמיא ולהשתחרר מכבלי היצר

  לצדיקים. התקשרותה

זיע"א  האמרי אמת מגורהרה"ק  

הסמיך זאת על דברי הגמרא בחולין )לז, 

ב(. כי הנה שם איתא על מה שאמר יחזקאל 

הנביא )ד, יד( "אהה ה' אלוקים, הנה נפשי 

לא מטומאה, ונבלה וטרפה לא אכלתי 

בא בפי בשר פיגול".  מנעורי ועד עתה, ולא

שלא הרהרתי ביום  -הנה נפשי לא מטומאה 

לבא לידי טומאה בלילה. והקשו התוספות 

וכל המפרשים: מה חידוש הוא שלא הרהר 

ביום, והלא הלכה מפורשת היא ונלמדת 

 מ"ונשמרת מכל דבר רע"? 

": נפשי לא ה"אמרי אמתפירש  

מטומאה, לא רק אני לא הרהרתי ביום, אלא 

, לא הרהרו אלו שהיו קשורים לנפשיכל אף 

כל ביום שלא לבוא לידי טומאה בלילה. כי 

הקשורים אל הצדיק, הקב"ה בעזרם שלא 

כן על דרך -והיינו גםיהרהרו בדבר עבירה. 

מקשר את עצמו לצדיק כי האדם  –האמור 

, אך את זה אחד מהפעולות התלויות בו

העזרה להינצל מכבלי היצר הוא מקבל 

 מהקב"ה.

ך זה שלי הוא ואין לך רשות אבר

 לפתותו

רבי מעשה בחסיד אחד של הרה"ק  

זיע"א שהיה שוכב על  אהרן מטשערנאביל

ערש דווי והיו עיניו הולכות ונעצמות. 

לפתע פקח את עיניו וסיפר לסובבים בקול 

דממה דקה: מלאך בא אלי והתחיל 

לפתותני לעבוד עבודה זרה, ואמר לי שאם 

יי. והנה ראיתי את איענה לו, אתרפא מחול

הרבי בצורתו המאירה בא למולו וצועק 

אברך זה שלי הוא עליו: הסתלק מכאן! 

! כיון שסיים את ואין לך רשות לפתותו

סיפורו, עצם החסיד את עיניו ושבק חיים 

 לכל חי.

הסובבים את הנפטר עמדו  

כמשתוממים נוכח המחזה. פנו אל הרה"ק 

ו רבי אהרן מטשערנאביל ושאלו את דעת

על כך. אמר להם הצדיק: "בוודאי! כיון 

היה מקושר אלי כל ימי חייו, הוא היה ש

והייתי חייב להצילו מן הניסיון".  באחריותי

פירש הצדיק: התנא אמר )אבות פ"ה מי"ד( 

 –"הולך ואינו עושה, שכר הליכה בידו" 

ההולך אל הצדיק, אע"פ שאינו רואה 

ה בעצמו שום שינוי וסבור בלבו שאינו עוש

כלום בהליכתו אליו, עם כל זה, שכר 

שיהיה בידו של  –ההליכה שלו, בידו 

 הצדיק.

  



 הבינני ח

 

 יראת שמים מתוך שמחה של מצוה

 יראת אלוקים על פניהם

" תולדות יעקב יוסףבספה"ק " 

שמעתי )פרשת משפטים( כתוב לאמור: "

)אור שבעת הימים הבעש"ט הק'(  ממורי

, ששאלו אחד איזו הרמב"ןזלה"ה בשם 

כל שיש בו תענוג היא עבודת ה', והשיבו 

 ".המורא בצירוףושמחה 

כאן ישאל השואל: היאך יתכן שירא  

האדם ובו בזמן ירגיש תענוג ושמחה, הלא 

 תרתי דסתרינראים כ שמחהוה מוראה

אהדדי? אך האמת היא ששאלה זו יכולה 

לערער על אמתותה של מציאות זו אך ורק 

אצל מי שלא ראה אותה מעודה והוא בא 

לחקור אותה בשכלו המוגבל. אבל מה 

נעשה ואנו ראינו אותה בעינינו ועדיין אנו 

רואים אותה אצל החסידים הוותיקים ואנשי 

שרויים בכל עידן ועידן מעשה, אשר 

, כאשר פניהם קורנות אור, מהבשמחה עצו

 כל הימים. יראת אלוקים על פניהםותוך כדי 

עם זאת ננסה קצת להבין מציאות זו  

וללמוד אותה לאשורה, כדי שנוכל אף אנו 

ברצוננו להגיע  לדעת את הדרך אשר נלך בה

אל עבודת ה' האמתית הכלולה ומעורבת 

 ביחד. מיראה ושמחה

 שמחה מתוך יראה

כתב )ריש פרק  נהרבינו יווהנה  

חמישי דברכות(: "אף על פי שאצל בשר 

ודם היראה והשמחה הם דבר והפכו, 

שבשעה שהאדם מפחד מזולתו הוא עומד 

נרתע ודואג, אבל אצל הקב"ה איננו כן, 

כשהאדם מתבונן בגדולתו וירא אדרבה 

מפניו, ישמח ויגיל באותה יראה, מפני 

שבאמצעותה מתעורר לקיים המצות ושש 

שיודע כי שכרו אתו  בקיומה, ונעלס

 ופעולתו לפניו".

כשהאדם מתבונן בגדולתו יתברך,  

בנפלאות בריאתו ובהשגחתו הפרטית על 

כל דבר קטן כגדול, הוא מתמלא יראה, אך 

יראה לא יראה שיש בה דאגה ורתיעה, אלא 

שממלאת שמחה בלב על הזכיה הגדולה 

 ל גדול זה.-לעבוד א

 שויתי ה' לנגדי תמיד

ה היראה היסודית ביותר, היא זו והנ 

וגם ביושבו  האדם בכל מקום ירגישש

 אלוקיו עמו ורואה אותו ה'בחדרי חדרים, ש

בכל אשר הוא עושה או חושב, כי אז יהיה 

שמור מכל עבירה או תנועה שאינו לרצונו 

)אורח חיים א, א(  רמ"איתברך, וכלשון ה

)חלק ג' פרק  נבוכים להרמב"ם מורהבשם ה

שויתי ה' לנגדי תמיד הוא כלל גדול נ"ב(: "

בתורה ובמעלות הצדיקים אשר הולכים 

לפני האלוקים, כי אין ישיבת האדם 

ותנועותיו ועסקיו והוא לבדו בביתו, 

כישיבתו ותנועותיו ועסקיו והוא לפני מלך 

גדול, ולא דיבורו והרחבת פיו כרצונו והוא 

עם אנשי ביתו וקרוביו, כדיבורו במושב 

שכן כשישים האדם אל לבו המלך. כל 



 ט פקודי

שהמלך הגדול הקדוש ברוך הוא, אשר 

מלוא כל הארץ כבודו, עומד עליו ורואה 

במעשיו... מיד יגיע אליו היראה וההכנעה 

 בפחד השי"ת ובושתו ממנו תמיד". 

החסידים הוותיקים חיו תמיד ביראה  

, וכדברי רבינו יונה אין היא סיבה לדאגה זו

גורמת לאדם  היאורתיעה, אלא אדרבה, 

ובשל כך  להרגיש את עצמו בארמון המלך

. וכשבאים להיות שש ושמח כל ימיו

להנחיל יראה זו לדורות הבאים, אין שום 

צורך לדבר עליה, כי אם להתנהג ביראה זו, 

 ויראו הבנים וכן יעשו.

 קידוש ה' בחדרי חדרים

והנה הנשר הגדול הרמב"ם ז"ל,  

וש ה' בבארו חילול ה' מהו ולעומתו קיד

מהו, כתב בזה הלשון )הלכות יסודי התורה 

פ"ה ה"י(: "כל העובר מדעתו בלא אונס על 

אחת מכל מצוות האמורות בתורה, בשאט 

נפש להכעיס, הרי זה מחלל את השם... ואם 

עבר בעשרה מישראל, הרי זה חילל את 

או  כל הפורש מעבירההשם ברבים. וכן 

לא מפני דבר בעולם, לא פחד  עשה מצוה

מפני ולא יראה ולא לבקש כבוד, אלא 

, כמניעת יוסף הצדיק הבורא ברוך הוא

 ".הרי זה מקדש את השםעצמו מאשת רבו, 

מבואר מדברי הרמב"ם, שלא רק מי  

שמתנהג בכבוד ודרך ארץ בפרהסיא או 

מחזיר אבדה גדולה למי שרחוק משמירת 

תורה ומצוות, נקרא מקדש שם שמים, אלא 

 מי שפורש מן העבירהאף גם, ואולי בעיקר, 

או עושה מצוה ללא שום סיבה צדדית אלא 

אחד  אףברוך הוא ו מפני ציווי הבורא

מקדש , הרי זה נקרא או ראהבעולם לא ידע 

 .את ה'

 קדש את שמך על מקדישי שמך

ואכן כל אחד ישאל: מה לזה  

ולקידוש שם שמים? תרצה לכנותו ירא 

שמים, כנהו ירא שמים; תרצה לכנותו צדיק 

וחסיד, כנהו צדיק וחסיד, אבל מקדש שם 

שמים?! הלא אף אחד בעולם אינו יודע 

ל מלוא כ הקב"הממעשיו! התשובה היא ש

ולית אתר פנוי מיניה, אלא  הארץ כבודו

שהדבר נסתר מעיני הבשר כדי שיכול 

האדם לבחור בין רע לטוב, וכשבא אדם זה 

מפני  עושה מצוהמן העבירה או  פורשו

שהוא מכיר במציאות זו שהאלוקים עומד 

וזוכה  מגלה בכך את ההסתר, מעליו ורואה

 בצדק לכינוי: "מקדש שם שמים".

שהאדם מרבה לגלות ככל ואמנם כן, 

, הגם שהוא עושה אותו בחדרי את ההסתר

חדרים ואין איש בעולם היודע מכך, 

בכל העולם כולו, מקצה  מרגישים אותו

לך קידוש שם שמים  איןהארץ ועד קצהו, ו

! כשהצדיקים בכל הדורות עבדו גדול מזה

את בוראם בהכרה מוחשית שהקב"ה עומד 

כן  וצופה עליהם בכל רגע ורגע, ומחמת

יחדו את כל תנועותיהם ומחשבותיהם 

לכבודו יתברך, גילו בכך את ההסתר מרגע 

לרגע וכל בני אנוש הרגישו זאת גם אם לא 

ידעו ולא הבינו. כשאנו מבקשים "קדש את 

שמך על מקדישי שמך", אנו מתכוונים 

פי -אלו שמכוונים את דרכיהם על כלאפוא ל

 רצון ה' מפני שמאמינים שהוא צופה ומביט

, ומבקשים אנו שיקדש עליהם את עליהם

 שמו עוד יותר.

והאמת היא שכדברי הרמב"ם  



 הבינני י

שם  מחלל)פ"ד מ"ד(: "כל ה אבותמפורש ב

, נפרעין ממנו בגלוי". והיינו שמים בסתר

מטעם זה, כי המחלל שם שמים בחדרי 

חדרים, דהיינו שעובר על דבר מדברי 

התורה בסברו שהקב"ה אינו רואה, הרי 

בעולם  בכך כבודו של הקב"ה הוא מחליש

. ומזה דינו שיפרעו ממנו בגלויח"ו, ואם כן 

, שאם הוא לקידוש שם שמיםתלמד גם 

פורש מן העבירה או עושה מצוה בסתר 

מחזק בהכירו שהקב"ה רואה, הרי הוא 

נחשב , וממילא כבודו של הקב"ה בעולם

 .כמקדש שם שמים

 נר דולק בראשו מן השמים

)לא, ב ד"ה  סנהדריןבמסכת  רש"י 

לדזיו ליה כבר בתיה( כתב: "ומצאתי בספר 

הגדה, שהיה מר עוקבא בעל תשובה, שנתן 

עיניו באשה אחת והעלה לבו טינא ונפל 

בחולי, ואשת איש היתה, לימים נצרכה 

ללוות ממנו ומתוך דוחקה נתרצית לו, 

 כשהיהוכבש יצרו ופטרה לשלום ונתרפא, ו

, השמים יוצא לשוק היה נר דולק בראשו מן

ועל שם כך קרי ליה ר' נתן צוציתא )מלשון 

 ניצוצי אור( במסכת שבת )נו, ב(".

מלשון רש"י משמע שלא רק  

הצדיקים הגדולים אשר בארץ ראו עליו נר 

דולק, אלא כל אנשי העולם ואפילו עמי 

ככל הארץ ראו אותו. והיינו מטעם זה, כי 

שכיבוש היצר למען כבודו יתברך גדול 

גילוי כבודו יתברך בעולם גדול יותר, כך 

, ומכיון שמר עוקבא קידש שם שמים יותר

כך, כאשר -בחדרי לבו באופן אדיר וחזק כל

נמנע מעבירה חמורה בשעה שיצרו בער 

בקרבו כאש הכבשן עד שנפל מחמתו 

גרם בכך לגלות את אלוקותו יתברך לחולי, 

עד שבכל מקום , כך-בעולם באופן חזק כל

וראו כל עמי  על ראשו לכתו היה נר דלוק

 הארץ כי יש אלוקים בארץ.

 ירא פן יקלקל את האהבה

והאמת היא שהמקדש שם שמים  

בסתר, לא רק לאחרים הוא מגלה כבוד ה', 

! ונמצא אפוא ששכרו של גם לעצמואלא 

 יתעלההמקדש שם שמים בסתר, הוא ש

ויבוא למדרגה שבה ירגיש כי הנה הוא 

כן ירא מה'  נמצא בארמונו של מלך ועל ידי

 ביראה כזו המעורבת בתענוג ושמחה.

כשאנו רואים את ותיקי החסידים  

היראים את ה' וכל כולם אומר הוד והדר, 

לבנו נצבט בקרבנו באשר אף אנו שואפים 

להגיע עד אליהם אך הדרך נראית לנו 

רחוקה מדי. העצה היא לפרוש שוב ושוב 

מדברים הנוגדים את רצון ה' ובד בבד 

ידי אלה -עללהרבות בעשיית רצונו, כי 

עוד מההסתר עדי נזכה נגלה בלבנו עוד ו

 . לראות את ה' ולירא מפניו

ויראה זו תביא בוודאי לידי אהבה,  

היראה כמו שאמרו הצדיקים נשמתם עדן, ש

, כי בשעה שהאדם מביאה לידי אהבה

מרגיש את עצמו כעומד בארמון המלך, 

מרגיש קרוב למלכות ומתמלא ממילא הוא 

 אהבה עזה אל המלך.

אשר  רביוכן היה מעשה בהרה"ק  

זיע"א בנו של הרה"ק ה"בית  מסטאלין

אהרן" זיע"א, שפעם שאל לאיזה חסיד: 

"אתה ירא ממני?" החסיד נאלם דום משום 

שלא הרגיש בלבו שהוא ירא מרבו ולא 

הונעם לו להשיב שאינו ירא מפניו. אך כיון 



 יא פקודי

אני שהפציר בו רבו שוב להשיב, השיב: "

השרויה  ירא שלא אקלקל את האהבה

הלא זו נענה רבו ואמר: "שוטה! בינינו". 

היראה ". הוי אומר: היא היראה האמתית

אינה זו שגורמת לאדם לדאוג  האמתית

, שמביאה לידי אהבהולהירתע, אלא זו 

 שלא לקלקל אהבה זו.אינה אלא  היראהו

 מרבה נכסים מרבה דאגה

יהודי יקר מאוד אשר בעברו היה  

בשפל המדרגה ונפל פעם אחר פעם 

ורות מאוד, סיפר לי שמאז בנפילות חמ

ומעודו היה לו גם לב חם מאוד לדברים 

שבקדושה והיה מרגיש תענוג עצום 

בשבתות וימים טובים, ודווקא מחמת כן 

היה קשה לו מאוד להשלים עם מצבו, כי 

ראה בחוש שזה לעומת זה עשה האלוקים, 

אם רוצה להמשיך ולהרגיש ואשר לכן 

ך לוותר תענוג בשבתות וימים טובים, יצטר

יאבד עד  –ואם לא על התענוגים האחרים, 

 מהרה את טעמו משבתות וימים טובים. 

אמרתי בלבי שזהו הפירוש "מרבה  

נכסים מרבה דאגה" )אבות ב, ז(, כי אילו 

לא היה יהודי זה מרגיש תענוג בשבתות 

וימים טובים, לא היה מעלה בדעתו לתקן 

את מעשיו, שהרי לא היה דואג על איבוד 

ענוג, ורק משום שהרגיש תענוג הת

משבתות וימים טובים, מה שהיה אצלו 

בבחינת מרבה נכסים, היה דואג ומצר על 

איבודו ולכן הכריח את עצמו ותיקן את 

 ככלמעשיו. ולמדתי מזה גם לענייננו ש

בתענוגים שהאדם מרגיש יותר אהבה 

, כך הוא ירא יותר שלא לאבד אהבה רוחניים

אמתית כדברי הצדיקים וזו היא היראה הזו, 

 קדושי עליון.

" )שער אורחות צדיקיםוהנה בספר " 

שער השתיקה( מבואר שאחד  –כ"א 

מהדברים השומרים על היראה שלא 

. וכן ראינו אצל ותיקי זה השתיקהתיאבד, 

החסידים בעלי היראה, שהרבו לשתוק 

ונזהרו שלא לדבר עם כל אדם. וראיתי בשם 

אחד מבעלי המוסר שהוכיח כן ממה שאמר 

החכם )משלי יב, כה( "דאגה בלב איש 

ישחנה" ודרשו חז"ל )יומא עה, א( 

"ישיחנה לאחרים", הראית לדעת שסגולת 

, ואם הדיבור עם אחרים להפיג את הדאגה

היא עלולה בקל גם להפיג את היראה כן 

 הרצויה השוכנת בלב. 

 עוז וחדוה במקומו

עוד נבוא להוסיף על מה שדובר  

תחילה שאין שום סתירה בין יראה לשמחה, 

, בכל מקום שיש קדושה, יש שמחהכי הנה 

כלשון הפסוק "עוז וחדוה במקומו" )דברי 

 השמורים מן העבירההימים א טז, כז(, ולכן 

. ומעתה הירא את ה' שרויים תמיד בשמחה

ונמנע בגלל כן מלעשות דבר מה שאינו 

לרצונו יתברך, כיון שגילה בכך את ההסתר 

להיות  מוכרח הואוהרבה קדושה בעולם, 

 .בשמחה

 ידי שמחה של מצוה-בירור הטוב על

והלום חזיתי דבר נפלא בספה"ק  

דרך שהקדושה מביאה , שכ2"צמח צדיק"

השמחה מביאה לידי ך , כלידי שמחה

פי דרכו, -, ולימדנו הצדיק בינה עלקדושה

שבעבודת השמחה נעלה ממילא את 

הניצוצות הקדושים לשורשם כדרך עבודת 
                                                           

 להרה"ק רבי מנחם מענדיל מוויזניץ זיע"א. 2



 הבינני יב

 הצדיקים אשר בארץ. 

לך(: -וזה לשונו הטהור )פרשת לך 

והנה להבין במה מעלין הניצוצות הקדושים 

לשורש שלהם, יש לומר דהנה נודע דקודם 

ון היה הטוב בפני עצמו חטא אדם הראש

במעלה העליונה, והרע בפני עצמו בדיוטא 

התחתונה, ואחר שחטא אדם הראשון נפל 

הטוב ממדרגתו למטה בהרע ולכן אין שום 

דבר בעולם שלא יהיה מעורב טוב ורע, 

אפילו במצוות ומעשים טובים. ולכן צריך 

כל איש המשכיל להפריד הטוב מהרע 

ליונה, ואז ולהעלותו לשורשו למדרגה הע

הרע נתבטל ממילא ואין לו שום חיות 

 ויניקה.

ואמנם במה מפרידין הטוב מהרע  

כשעושה האדם מצות כדי להעלותו, הוא 

השי"ת בשמחה עצומה ונהנה מעשייתה, 

כי נודע )שבת ל, ב(  אזי נפרד הטוב מהרע,

 אין השכינה שורה אלא מתוך שמחהש

שהוא שורש הקדושה, על דרך עוז וחדווה 

אינה קומו, והסטרא אחרא היא להיפך, שבמ

יכולה לסבול שום שמחה, והיא מלאה יגון 

, ועל כן אין שניהם יכולים לדור ואנחה

כשעושה אדם את המצוה כאחת. ולכן 

 בשמחה עצומה, אזי יש השראת השכינה,

אינה יכולה לסבול גודל אור והסטרא אחרא 

מתוך השמחה,  השראת השכינה הקדושה

וד יתפרדו כל פועלי און, בסוהיא בורחת 

ונשאר הטוב בפני עצמו ומתדבק בשכינה 

 ועולה למעלה עד שורשו.הקדושה 

עצתו של ה"צמח צדיק" נפלאה  

מאוד, שהרי אין צריך מעתה לברר וללקט 

הטוב מתוך הרע. צריך רק לקיים המצוה 

מתוך שמחה והרע יברח ויסתלק מאליו. 

ובשל כך טובה עצתו לכל אחד ואחד, כי 

 ין נדרש מאתנו כי אם להיות בשמחה.א

 הצדיקים מחבבים את השמחה

זיע"א  ה"בית אהרן" מקארליןהרה"ק  

די גימיינסטע שמחה שפראצט ארויס אמר: "

" ]השמחה הנחותה ביותר פון קדושה

נובעת מן הקדושה[. אך נכדו הינוקא, 

זיע"א, היה  רבי ישראל מסטאליןהרה"ק 

ם שלא מקרב אליו את האנשים השמחים הג

היו ידועים כתלמידי חכמים וצדיקים, ופעם 

התבטא גלויות: מחבב אני את האיש 

הפשוט אבל שמח, יותר משאני מחבב את 

התלמיד חכם העצוב ופניו אומרות יגון 

כי השמחה, תבריח ואנחה. והיינו מטעם זה 

ואז יעלה האדם ויתעלה  את הרע ממילא

 מדרגה אחר מדרגה.

אין  שמחהוזאת יש להדגיש ש 

, כפי שיש כוונתה רק שלא להיות בעצבות

כוונתה להיות הסבורים כך בטעות, אלא 

, כי אז מתגלית בגיל ורנן, בעליזות ועליצות

מקבל יותר כחות נשמתו ביתר שאת והוא 

הרי"ם . וכבר הוכיח כן הרה"ק לעבוד את ה'

זיע"א ממה שהחתן בשבעת ימי  מגור

 המשתה ישן מעט מאוד ועם זאת הוא הולך

ממקום למקום ורוקד ומפזז כאותו שישן 

עשר שעות. הנשמה היא קדושה וטהורה 

ה ממעל, וכשהאדם -שהרי היא חלק אלו

הולך ושמח, הרי הוא מגלה עוד ועוד 

חלקים מנשמתו ובזה הוא מרבה את 

 הקדושה בו ובעולם.



 יג פקודי

 תרי רעין דלא מתפרשין

ונמצא לפי זה שהיראה והשמחה  

מולידה שמחה, מולידות זו את זו, היראה 

כי הירא מה' ומכיר בכך שהוא נמצא עמו 

בכל רגע ורגע, מתמלא שמחה גדולה. 

והשמחה מולידה יראה, כי השמחה 

מבריחה את הרע. ואכן הצדיקים הקדושים, 

תלמידי הבעש"ט, לימדו את תלמידיהם 

לאחוז בהני תרי רעין דלא מתפרשין, 

וביארו שזה מה שפעם אמר דוד המלך ע"ה 

ב, יא( "עבדו את ה' ביראה" ופעם )תהלים 

אמר )תהלים ק, ב( "עבדו את ה' בשמחה", 

כי פעם צריך להתחיל מצד זה ופעם צריך 

 .3להתחיל מצד זה

 בגלל הדבר הזה יברכך ה' אלוקיך

, 4נסיים במאי דמטו משמיה דצדיקיא 

כי אע"פ ששכר כל המצוות אינו בזה 

העולם, שהרי אמרו )עירובין כב, א(: "היום 

שכר שמחה עשותם ולמחר לקבל שכרם", ל

ידי שמחה של מצוה -, כי עלשל מצוה שאני

מקבל האדם שכר גם בזה העולם, והוא 

מטעם מידה כנגד מידה, כפי שהוא עשה 

, כן שמח בקיום המצוהלפנים משורת הדין ו

יקבל שכר יעשו עמו לפנים משורת הדין ו

 בזה העולם.

" )קאסוב( תורת חייםובספה"ק " 

על הפסוק )דברים טו, י(: "נתון תתן איתא 

לו, ולא ירע לבבך בתתך לו, כי בגלל הדבר 

הזה יברכך ה' אלוקיך בכל מעשיך ובכל 

                                                           

 ראה שפת אמת פרשת ראה, סוכות. 3
ראה פלא יועץ )אות שסד(. לב דוד להרחיד"א פרק  4

 יד.

כשאתה נותן צדקה לעני, אל  –משלח ידך" 

מתוך שמחה ירע לבבך, אלא תתן לו 

, ואז יברכך ה' אלוקיך בכל והרגשת הלב

כי כל העושה מעשיך ובכל משלח ידך, 

מחה מקבל מלוא חפניים שפע מצוה מתוך ש

 .בזה העולם ומעשי ידיו מתברכים

, ואם כן משנכנס אדר מרבים בשמחה 

הזמן בוודאי מסוגל עתה להתחזק במידה זו 

ולקיים את כל מצוות התורה מתוך שמחת 

הלב, ובוודאי אנו יכולים להוסיף שמחה 

על שמחה בלי סוף, שהרי אין למדרגותיה 

הגיע למדרגות שיעור, ועל ידי זה נוכל ל

גבוהות מאוד, כפי שהעיד האר"י ז"ל על 

ידי -שאת כל מדרגותיו השיג על 5עצמו

ידי -שמחה של מצוה, ונזכה לבוא על

 השמחה ליראת שמים אמתית.

                                                           

בספר חרדים בהקדמה )תנאי רביעי לקיום מצוות(,  5
הובא בשלה"ק שער האותיות אות ת תשוקה וזל"ק: 
מתנאי קיום המצוה השמחה הגדולה במצוה דכל 
מצוה ומצוה דורנא דשדר ליה )מתנה ששלח לו( 

גילה הרב הקב"ה, ולפי רוב השמחה יגדל שכרו. וכן 
החסיד המקובל מהר"י אשכנזי זצ"ל לאיש סודו 
שכל מה שהשיג שנפתחו לו שערי חכמה ורוח 
הקודש בשכר שהיה שמח בעשיית כל מצוה שמחה 

 גדולה לאין תכלית.



 הבינני יד

 

 לימוד התורה בדרך החסידות

שלא אין היצר הרע מפתה את האדם 

 ילמד

אחד מהיסודות שהבעש"ט הק'  

זיע"א הנחיל לתלמידיו ולתלמידי תלמידיו, 

הוא הגישה אל לימוד התורה. הבעש"ט 

הק' קרא בשער בת רבים כי הרבה טועים 

בגשתם אל הקודש, מה שמעורר קטרוגים 

וגורם שלא ישיגו מן הלימוד מה שצריך 

להשיג. החדיר הבעש"ט הק' בלבות 

מה היא הדרך הנכונה המסתופפים בצלו 

לגשת בה אל הלימוד כדי להשיג על ידו את 

 מה שצריך להשיג.

)אות קיז( איתא:  6צוואת הריב"שב 

אין היצר הרע מפתה את האדם שלא ילמוד "

כי ידוע לו שאין שומע האדם לזה, כי  כלל,

כאשר לא ילמוד כלל, לא יהיה חשוב בעיני 

אך היצר הרע הבריות ולא יקרא למדן. 

ה אותו שלא ילמוד איזה דבר שיבוא לו מפת

שולחן או  ספרי מוסרכמו  יראת שמים מזה,

, אך מפתה אותו ערוך לידע הדין על בוריו

עם כל  תמיד רק בגמרא שיעסוק

 המפרשים".

 שלא יהא העיקר חסר מן הספר

 הגמראאין ספק שכל אות ותג מ 

                                                           

אוסף של הדרכות וציוויי קודש של מורינו  6
הבעש"ט הק' זיע"א, חיבור ראשון של תורת 

 הבעש"ט הק'.

ומדברי הראשונים, מקדש את האדם 

כן על האדם  בקדושה עילאה, אבל יחד עם

לעסוק בלימודים שיעזרו לו לשנות את 

, והיצר הרע עושה את הכל כדי דרכיו

למנוע מן הלומד לעסוק בלימודים מעין 

 אלו. 

ועל זה בא הבעש"ט הק' לעורר,  

שהתורה צריכה להפוך את האדם מן הקצה 

, ולכן כל שאין האדם עוסק אל הקצה

העיקר חסר בלימודים שיעזרו לו להתהפך, 

. ישנם הסבורים שלימודי המוסר הספרמן 

והחסידות, הם לימוד צדדי המיועדים רק 

למי שלבו חפץ בהם. אך טעות גדולה היא 

עיקר לימוד התורה הוא כדי בידם, כי 

לשנות דרכיו וגישותיו,  להשפיע על האדם

לימוד והלימודים שגורמים לכך, הם בעיקר 

, כי זה כמו המוסר ולימוד ההלכה למעשה

 דים אותו חובת האדם בעולמו.זה מלמ

 לקשט הכלה אותיות הלכה

וראה זה לשונו הטהור של הספה"ק  

" )פרשת בהעלותך(: תולדות יעקב יוסף"

"תכלית הלימוד בתורה שבעל פה, שהוא 

דיני איסור והיתר, טומאה וטהרה, כשר 

ופסול... להפריד הקליפות שהוא האיסור 

 מן ההיתר, והטומאה מן הטהרה, ופסול מן

הכשר. וכאשר מפריד מן השכינה הטומאה 

 והאיסור, אז יקשט הכלה אותיות הלכה..."

אנו צריכים להזכיר לעצמנו שוב  



 טו פקודי

ושוב דברי הבעש"ט הק' ותלמידיו בענין 

נותר זה, כי גם לאחר שהודיעו לנו כל זאת, 

ועדיין הוא מפתה  היצר הרע עדיין בתקפו

את האדם להתעסק רק בלימודים שיעזרו לו 

יקרא למדן. החילוק בין קודם זריחת לה

אורו של הבעש"ט לאחר מכן, הוא רק במה 

שקודם לכן לא היה מי שיגלה רעת היצר 

את רעתו  וכיום יש לנו מי שיגלההרע, 

ומזהירים חזור והזהר שלא ללכת שולל 

 אחריו.

 היכן הדברים הרבה אצל מר?

המגיד הק' ידוע הסיפור על  

רבי ה"ק זיע"א ששלח את הר ממעזריטש

זיע"א ל"אמדור" כדי  אהרן הגדול מקארלין

לקרב את נשמתו של רבי חיים חייקל לדרך 

החסידות, בהודיעו לו שהוא מנורה מוכנה 

ויש רק להדליקה. בבואו ל"אמדור" מצא 

את רבי חיים חייקל יושב בבית המדרש 

והוגה בלימודו. התכופף עליו ושאל: מה 

: הוא עושה יהודי? רבי חיים חייקל השיב

. שאל רבי אהרן הגדול לומד תורה לשמה

כמתמיה: הלא המשנה באבות )פ"ו מ"א( 

אומרת שתורה לשמה מביאה לדברים 

אצל מר? רבי  והיכן הדברים הרבההרבה 

אהרן הגדול עזב מיד את בית המדרש 

ובלבו של רבי חיים חייקל נתעורר רצון עז 

לקבל תשובה לשאלתו. סגר רבי חיים 

חייקל את הגמרא ויצא מבית המדרש 

להשיג את רבי אהרן הגדול. רץ אחר עגלתו 

עד שהשיגו. "יאמר לי רבינו מה עם 

סע למעזריטש אל המגיד הדברים הרבה". "

ותדע כיצד זוכים ", השיבו רבי אהרן, "הק'

 ". לדברים הרבה

נתבונן אף אנו בעצמנו לפי השגתנו:  

הלא מלבד אותם דברים הרבה המובטחים 

שם במשנה למי שלומד תורה לשמה, יש 

כי הנה  עוד סגולות רבות ללימוד התורה.

התורה מכבה את אש היצר הבוער מצד אחד 

לאש , ומצד שני היא משולה לדבר עבירה

. כמו את תשוקת הלב לעבודת ה' מדליקהו

כן התורה משיבת נפש ומחכימת פתי, 

 משמחת את הלב ומאירה את העינים. 

וכאן ישאל כל אחד לעצמו את  

האם אני באמת זוכה השאלה הפשוטה: 

האם אני באמת מרגיש שהתורה  לכל אלה?

משמחת את לבבי ומשיבה את נפשי? יחד 

בתי המדרשות עם כן יצא לרעות בגנים, ב

של החסידים, ויראה כיצד מאות רבים של 

אנשי מעשה, אשר אינם נמנים בהכרח על 

גדולי הדור או צדיקיו, מרגישים שהתורה 

משמחת את לבם ומשנה אותם מן הקצה 

, הוא יכול גםאל הקצה, ואז יבין וישכיל ש

 ?איך עושים כןרק ישאל: 

 ללמוד על מנת לשמור ולעשות

ד בכל מצב וזאת נדע שכל אח 

שנמצא יכול לזכות לחלקו בלימוד התורה, 

ואין אחד בעולם שמופקע ממנו, ומה 

שנראה לפעמים שמי שאין לו ריכוז או מי 

שאין מוחו חריף, נגזר עליו להיות מיושבי 

קרנות, טעות גדולה היא, והיא נובעת מכך 

שסבורים שהצלחה בתורה היא רק מי 

מהם  שיודע לפלפל בסוגיות הגמרא ולבנות

בניינים של גג על גג. אבל האמת היא 

שהתורה יש בה חלקים רבים, וכמו שאנו 

מתפללים "ותן חלקנו בתורתך", והחלק 

פי התורה -הגבוה ביותר היא להתנהג על

 ידי התורה. -ולהתהפך לטובה על



 הבינני טז

צא וראה איך אנו מתפללים: "אבינו  

אב הרחמן המרחם רחם עלינו ותן בלבנו... 

שמור ולעשות". המדרגה ללמוד וללמד ל

", לאחריה ללמודהקטנה ביותר היא "

לשמור על ", לאחריה "ללמד לאחרים"

לקום ולעשות " ולאחריה "מצוות לא תעשה

 ". מצוות עשה

אמור מעתה: המדרגה הגבוהה  

ביותר של לימוד התורה היא כשהאדם 

עוסק במשא ומתן ונצמד בכל נפשו ומאודו 

ז כל אימת למצוות התורה והלכותיה, כי א

שהוא נמנע ממעשים אסורים במשא ומתן 

הוא לומד שלו ומקפיד לעשות רק רצון ה', 

, ממילא את התורה על מנת לשמור ולעשות

והוא מתייחד על ידי כן עם בוראו ועושה 

קישוטין לשכינה, ובוודאי יתקיים בו מה 

"הלומד על שאמר התנא )אבות פ"ד מ"ה(: 

ד וללמד מנת לעשות, מספיקין בידו ללמו

 לשמור ולעשות".

היצר הרע מפתה את האדם להפריד  

בין התורה שהוא לומד לבין אורח חייו 

הכללי, כי הוא יודע שתכלית הלימוד הוא 

לשנות את האדם. באו הבעש"ט הק' 

ותלמידיו והזהירונו שלא להתפתות ממנו, 

, מה תכלית הלימודאלא לזכור תמיד 

ורה ולהרגיל את עצמנו ללמוד באופן שהת

תקרב אותנו אל בוראנו בכל רגע ורגע 

 מחיינו.

 מזמורי תהלים כנגעים ואהלות

דוד המלך ע"ה ביקש מהקב"ה  

)מדרש תהלים מזמור א( שהקורא במזמורי 

התהלים שלו, יחשב לו כאילו עוסק בנגעים 

ואהלות. לאור זאת הפליגו הצדיקים מאוד 

בשבח אמירת התהלים וקבעו שבאמת כן 

זמורי תהלים, נחשב לו האומר מ –הוא 

כאילו עוסק בנגעים ואהלות. קביעתם זו 

העלתה בזמנה את חרון אפם של אלו שלא 

נמנו על עדת החסידים, בתמהם היאך 

אפשר להשוות בין זה לזה. הגיעו הדברים 

לידי כך, שטענו לומר שדוד המלך אמנם 

ביקש על זה, אך לא נענה. אולם צדיקי 

המלך נענה  החסידות השיבו לעומתם שדוד

בתפילתו, ואמירת תהילים מועיל כאילו 

 .7עוסקים בנגעים ואהלות

והנה זה ברור שמה שהקב"ה נענה  

לדוד המלך ע"ה וקיבל את בקשתו שיחשב 

לאלו האומרים מזמורי תהלים כאילו 

עוסקים בנגעים ואהלות, אין זה מילתא 

בלא טעמא, כי אלמלי כן, היה יכול להשיב 

לו: "היאך תרצה שייחשב להם כאילו 

אין להשוות עוסקים בנגעים ואהלות? הלא 

זה יושב ומתייגע  ה,התועלת שיש בזה לז

להבין ההלכות החמורות שבנגעים ואהלות 

 בעוד זה יושב ומנגן על נימי הרגש!" 

אלא ודאי גילה לנו דוד המלך ע"ה  

בבקשתו וגילה לנו הקב"ה בהסכמתו, 

תכלית התורה היא לקרב את האדם ש

ולהחדיר בו ההכרה שכל התלאות  לבוראו

הקשות העוברות עליו ועל בני ביתו, אינם 

אלא ניסיונות מאת ה' כדי להרימו על נס, 

ולכן אין שום חילוק בין אמירת תהלים 

שניהם מביאים לעיסוק בנגעים ואהלות, כי 

, שניהם את האדם אל התכלית הרצויה

 מלמדים אותו את הדרך אשר ילך בה.

                                                           

 ודה ח"ב פרק ו' אות י"ט.ראה ספה"ק יסוד העב 7



 יז פקודי

 ורהמחליף פרה בחמ

לאחרונה שמעתי אברך יקר מתאונן  

על כאבו כשדמעות בעיניו: עסקתי עד היום 

על התורה ועל העבודה ונמניתי על חשובי 

האברכים בקהילתי עד שהיו מכבדים אותי 

ומביטים עלי בכבוד ויקר. והנה נתגלגל 

הדבר ונאלצתי לצאת לעסוק למחייתי, 

וכמה קשה עלי מציאות זו באשר אני 

צמי חלול וריקן, בלי מזון מרגיש את ע

 ומחיה רוחניים...

יותר ריחמתי על האברך, אך  

משריחמתי על הרגשתו הפנימית, ריחמתי 

. הלא מי הביא את על השקפתו המעוותת

האברך הזה למצב בו יזדקק לעבוד 

לפרנסתו אם לא הקב"ה בכבודו ובעצמו, 

וכי אפשר להעלות על הדעת ח"ו שהביאו 

רצונו של הקב"ה  בוודאיאליו בטעות?! 

. אין ספק שאברך זה שילמד תורה באופן זה

ושכמותו צריכים לקבוע עתים בגמרא 

והלכה ובספרי חסידות, אבל יחד עם כן 

אף בשעות אלו שהם עוסקים יוכלו 

 לעשות את תורתם קבע, במלאכתם

יְחַשְבוּ כל -עלומלאכתם עראי, וזאת  ידי שֶׁ

 .פעולה וכל פסיעה שיהיו לפי התורה

" מאור עיניםוזה לשון ספה"ק " 

)ליקוטים למסכת שבת, ד"ה נשאת ונתת 

עסק משא ומתן הוא גם כן : "8באמונה(

, כי כמה דינים יש על זה, עבודה ותורה

ואמר הרב הבעל שם טוב ע"ה נבג"מ, כי 

אם האדם הלומד את התורה לשם הבורא 

ברוך הוא, למשל אם לומד המשנה )בבא 

                                                           

 הובא בספר בעש"ט עה"ת פ' בהר. 8

בחמור, הוא  מציעא ק, א( המחליף פרה

חשוב מאוד לפני הבורא ברוך הוא, כל שכן 

אם עושה הדבר ומחליף פרה בחמור, 

וודאי יותר , ומנהיג עצמו בזה על פי התורה

, כי בכל דבר שיש חשוב עבודה מעולה

בעולם הכל לא בראו אלא לכבודו, וכל דבר 

קטן וגדול אינו מתנהג כי אם על פי התורה, 

ידי מזלות,  אם לא באומות שמתנהגים על

דבר יכול לעבוד את ה', ולהכיר  מכלו

נפלאות הבורא ברוך הוא, ושכל העליון 

אם מתנהג על , וגם כן בפשוט, ישיג מתוכו

, דהיינו איפה צדק ומדה צדק פי התורה

, ואמרו מקיים מצוהומאזני צדק, הוא גם כן 

ז"ל )קדושין לג, ב( ישב ולא עבר עבירה 

אזי הוא עוסק כשמתנהג כן, וכו', ואם כן 

, אפילו בשעה שעוסק בתורה תמיד

 בסחורה".

סוף דבר: כל אחד יש לו את החלק  

בתורה השייך לו, וכל החלקים מטרתם 

ללמד את האדם היאך לתקן את  –אחת 

. אף אצל מעשיו ולהתקרב אל בוראו

הצדיקים הקדושים אשר בארץ מצאנו שכל 

אחד יחס את הכוח לקבל יראת שמים לחלק 

השר שלום רה. ולמשל הרה"ק אחר בתו

לקבל יראת  הכחזיע"א אמר ש מבעלזא

יוסף -הוא בעיקר מלימוד טור בית שמים

רבי . לעומת כן הרה"ק חלק אורח חיים

זיע"א אמר ששאב  מנחם מענדיל מקאסוב

, וכן חושן משפט לימודאת מדרגותיו מ

כל אחד יש לו חלק אחר בתורה ואם הלאה. 

 יתפלל ימצאנו.



 הבינני יח

הראשונים לדורות בין דורות 

 האחרונים

"חובות  וראה נא מה שכתב בעל 

" בהקדמת ספרו: "ונשאל אחד מן הלבבות

החכמים על שאלה נכרית מענין דין 

הגירושין, והשיב את שואלו: אתה האיש 

השואל על מה שלא יזיקנו, אם לא ידענו, 

הידעת כל מה שאתה חייב לדעתו מן 

 המצוות, אשר אינך רשאי להתעלם מהם

אין ראוי לך לפשוע בהם, עד שנפנית ו

לא תקנה לחשוב בשאלות נכריות, אשר 

בידיעתן מעלה יתירה בתורתך ואמונתך, 

?! והנה ולא תתקן בה מעוות במידות נפשך

אני נשבע, כי מחמש ושלשים שנה אני 

מתעסק במה שצריך לי ממצוות תורתי, 

ואתה יודע רוב טרחי בעיון ורב הספרים 

לבי למה שפנית לבך אצלי, ולא פניתי 

לשאול עליו. והאריך להוכיחו ולביישו על 

 זה".

זעק בעל "חובות הלבבות": הלא אין  

יום שאין עוברים על האדם ניסיונות של 

אמונה וביטחון הכלולים במצוות עשה 

דאורייתא "אנכי ה' אלוקיך", אין שבוע 

ואין חודש שאין עוברים עליו ניסיונות של 

ים שבין אדם לחבירו, דיני ממונות ועניינ

וכי אין כדאי שישים מעייניו באלו, כדי 

שידע איך להתנהג בפרוזדור המוליך אל 

הטרקלין, בטרם יפנה לעסוק בעניינים 

 שאינם נוגעים למעשה?!

זיע"א  השרף מקאצקואמנם הרה"ק  

כבר אמר על דברי החובות הלבבות אלו 

שאינם נוגעים היום למעשה, וזה לשונו 

שיח שרפי קודש ח"ג ערך  )הובא בספר

 היותורה, יג(: "זאת היתה בימיהם ש

נשמות גבוהות וגופים טהורים בלי ערבוב 

מהבל עולם הזה, היה בידם להידבק 

עד  בקדושתו יתברך בעומק המחשבה לחוד

למעלה. אבל בדור הזה שהוא עקביים 

כנגדם, ואשר על זה הוא נקרא עקבתא 

וטח דמשיחא, וכל אדם נתערב בעולם הזה 

בלתי אפשר מראות עיניהם מהשכל לבותם, 

להגיע גם להתעוררות הנפש אם לא בעסקו 

וכדומה שמשמש דווקא בהלכות גירושין 

בתורה הקדושה למצוא בה טעם". וכדברי 

 מרן החתם סופרהשרף מקאצק יש גם בשם 

 זצ"ל.

אכן מה יעשה מי שלא זה ולא זה  

בידו? מה יעשה מי שמצד אחד אינו אומר 

ם מפני שהוא חס על כבודו שלא תהלי

יתחלל ח"ו, ומצד שני בעת עסקו בסוגיות 

הש"ס, אינו עוסק בהן כלל כדי להבעיר בו 

שלהבת אש הקודש, אלא הוא מתנצח ברוב 

הזמן עם החברותא שלו ומנסה להוכיח לו 

שהצדק עמו. הלא אדם כזה יוצא קרח 

 מכאן ומכאן ומאבד את ימיו לריק.

 הסוגיא הגיע הזמן להחליף את

סיפר לי יהודי: למדתי חמש שנים  

בחברותא עם חברי. יום אחד הוא מודיע לי 

שהחליט לעזוב אותי ולבחור לו יהודי אחר 

לחברותא. לשאלתי מה זה ועל מה זה הוא 

עושה כן, השיב כי הנה זה כבר חמש שנים 

שהם לומדים רק סוגיא אחת וכבר היא 

ר יוצאת מאפו. מעתה רצונו להחליף לו חב

ללימודים ולהתחיל בלימוד סוגיא חדשה. 

 –"והלא למדנו סוגיות שונות בלי סוף" 

"ומדוע אתה אומר  –אמרתי בפליאה 

אמר  –שלמדנו רק סוגיא אחת?" "לא, לא" 



 יט פקודי

כבר חמש שנים שהסוגיא אחת  –לי חברי 

 היא, האם אני צודק או שמא אתה צודק...

כך -לדאבוננו ישנם לומדים רבים כל 

שמעסיק אותם בעת לימודם,  שזה כל מה

מי צודק, והשאלה נשאלת: התורה מה תהא 

עליה? וכי לא חבל על הימים ההולכים 

מבלי לשוב?! הלא התורה צריכה להביא 

את האדם לידי מעלה, היא עשויה לשמח לו 

את הלב ולהאיר לו את העיניים, ואם אין 

הלומד מגיע לכל אלה, יחליף את הסוגיא 

בדוק בספרי החסידות שלמד עד כה ויצא ל

 באיזה אופן יש ללמוד את התורה הקדושה.

 בין תענוג אמתי לתענוג מדומה

לפני כמה שנים אמרתי לאברך אחד:  

אינך יודע כמה תענוג יש בלימוד לפנות 

בוקר כאשר הראש פנוי והמוח צלול ואוויר 

העולם עדיין צח ונקי, ואילו היית מנסה 

ענוג יש אותו פעם אחת, היית רואה כמה ת

בכך ולא היית מוותר עליו בקלות. השיב לי 

בן שיחי ואמר: "ואתה אינך יודע כמה 

 תענוג יש בלישון עד השעה תשע".

הרהרתי בתשובתו של אברך זה  

את  הרגיש עד כה בחושוהבנתי לרוחו. הלה 

התענוג של שינת השחרית עד שאינו זקוק 

להאמין שהיא מענגת אותו, וכשאני בא 

ת לו שאם ישכים קום ירגיש עכשיו לגלו

, הוא זקוק להאמין ליתענוג גדול בהרבה, 

ולכן הוא שואל: אני רוצה להאמין לך 

שהצדק עמך, אבל איך אוכל להאמין לך 

אם לא הרגשת אף פעם את התענוג שיש 

 בשינה עד השעה תשע.

 חמול על מעשיך

וכמה גדולה הרחמנות על אברך זה  

ג יותר אשר קשה לו להאמין כי יש תענו

גדול ויותר אמתי מהתענוג המזויף שהוא 

מרגיש, ומחמת כן הוא נשאר בשלו 

והתענוג האמיתי הולך ומתחמק ממנו. 

גדולה הרחמנות על לומדים אלו  כמהו

שעסוקים אך ורק בהתנצחות וסבורים שזה 

התענוג הכי גדול שאפשר להשיג מלימוד 

, בעוד התענוג האמיתי שאפשר התורה

תורה, שהוא תענוג אין להשיג מלימוד ה

 סוף, הולך ומתחמק מהם.

הללו מביטים על בעלי המעמד  

המשמשים במשרות תורניות ומורים 

באצבע: "זה מוצלח אמיתי". מאידך 

כשרואים את האנשים הפשוטים בעלי 

הענווה אשר עוסקים על חלקם בתורה, אם 

בבית המדרש ואם בבתי המסחר, הם נדים 

תמזל מזלם של להם בראשם: "נעבעך, לא נ

 ביןאלו". אך מה שאינם יודעים הוא, ש

אנשים 'פשוטים', ישנם אנשים  אותם

המאושרים בהרבה מכל אותם בעלי 

התורה שהם לומדים כדבעי, , כי המשרה

מלבשתם ענווה, מאירה להם את העיניים, 

 משיבה להם את הנפש, ומסיבה להם עונג

 שאין לתארו. 

כל זה לימדנו הבעש"ט הק' זיע"א  

והתחנן בפנינו שנלמד כדבעי ולא נפסיד 

בידים את התועלת האמיתית שאנו יכולים 

הוא להרבות בתפילה  העיקרלהוציא ממנו. ו

שיאיר עינינו בתורתו ויכוון אותנו לחלקנו 

בתורה כדי שנלמד באמת כפי שצריך 

 ללמוד.



 הבינני כ

 

עלת שבגידול ילדים מוגבלים בעלי נשמות התו

 גבוהות

 הנשמה לך והגוף שלך

ישנן משפחות רבות שהקב"ה הפקיד  

בידן נשמות טהורות בעלי גופות חולים 

( שלהן עם copingוההתמודדות )

פיקדונותיהן תוך כדי התחזקות באמונה 

גם וביטחון, זוהי החלק שלהן בתורה. והנה 

מי שלא קיבל פיקדון זה, ראוי לו לעסוק 

, כי הלא גם בהלכות איסור בסוגיא זו

והיתר, ישנן הלכות השייכות רק לישראלים 

וישנן הלכות השייכות רק לכהנים וישנן 

ולם השייכות רק למלכים, ואעפ"כ כ

עוסקים בכל ההלכות. אף הלכות 

ההתמודדות עם ילדים חולים, למרות שהן 

שייכות למשפחותיהן בלבד, ראוי לו לכל 

 אדם באשר הוא לעסוק בהן.

 ההעלם מצוי והשכחה רבה

ואולם החלק הראשון מהשיעור שייך  

לכל אחד באופן פשוט, ולאו דווקא 

 חיזוקלמשפחות אלו, כי מי אינו זקוק ל

. וזאת נדע שגם מי וביטחוןבאמונה 

שמדמה בנפשו שהוא איתן באמונתו וחזק 

בביטחונו, זקוק לחיזוק שוב ושוב, כי 

מטבע האדם שאם אינו חוזר הוא שוכח, 

וכפי שישכח הלכות איסור והיתר אם לא 

יחזור עליהן, כן ישכח הלכות האמונה 

והביטחון אם לא יחזור עליהן. כשנדע 

ת ככל שאר האמונה והביטחון הם מצווש

, נשכיל ונבין שאין להם ענין מצוות התורה

שייכים רק לאנשים מדוכאים בלבד, אלא 

, כי כל אחד חייב לעסוק בכל מצב לכל אחד

 בהן וללמוד פרטיהן ודקדוקיהן.

זצוק"ל בהקדמת  הרמח"לוכבר כתב  

": "אמר המחבר, מסילת ישריםספרו "

החיבור הזה לא חיברתיו ללמד לבני האדם 

ר לא ידעו, אלא להזכירם את הידוע את אש

להם כבר ומפורסם אצלם פרסום גדול. כי 

לא תמצא ברוב דברי, אלא דברים שרוב בני 

האדם יודעים אותם ולא מסתפקים בהם 

כלל, אלא שכפי רוב פרסומם וכנגד מה 

שאמיתתם גלויה לכל, כך ההעלם מהם 

מצוי מאד והשכחה רבה. על כן אין 

ר יוצא מן התועלת הנלקט מזה הספ

הקריאה בו פעם אחת, כי כבר אפשר שלא 

ימצא הקורא בשכלו חידושים אחר קריאתו 

שלא היו בו לפני קריאתו, אלא מעט. אבל 

התועלת יוצא מן החזרה עליו וההתמדה, כי 

יזכרו לו הדברים האלה הנשכחים מבני 

, וישים אל לבו חובתו אשר האדם בטבע

 הוא מתעלם ממנה". 

 שךלהאיר מתוך החו

צריך כל אחד לעסוק ומטעם נוסף  

ולא לסמוך על  בדברי חיזוק שוב ושוב

שהוא מחוזק ועומד, כי פעמים הרבה יש 

שהאדם שכבר עמד בפני ניסיון וכבר עזר 



 כא פקודי

לו הבורא והאיר לו את הדרך, חוזר ונופל 

לאחר זמן לתוך חושך ואפילה, ולכן הוא 

צריך לשמוע וללמוד דברי חיזוק כפעם 

לדחות את החושך בבוא העת עד בפעם כדי 

 שיואר לו שוב.

 להאיר מתוך חשכה

" בית אהרןוזה לשון הספה"ק " 

 –)פרשת תצוה(: "להעלות נר תמיד" 

לפעמים נחשך שיהיה האור אצלו תמיד, כי 

והוא נמשך מהיצר הרע, ויש  אצל האדם

עוד אופן אחר שאינו נמשך מהיצר הרע, רק 

, לומראים לו מן השמים כאילו חשוך ש

המסך  ישבורוהוא מסך המבדיל, כדי ש

! וזה וזהו עיקר השלימות, ויאיר לו ביותר

יכתת וישבור את  –נקרא "כתית למאור" 

 כדי שיאיר לו. –המסך, "למאור" 

 עבודה בבחינת עבד לאדוניו

רבי פנחס כן דיבר בקדשו הרה"ק  

זיע"א, שמטעם זה נוטלים לפעמים  מקאריץ

שיכים לו מן האדם את מדרגותיו ומח

האדם צריך לעבוד את הדרך, משום ש

 אב לבןבחינת  אחת, בשתי בחינות בוראו

עבד בחינת אחת , וברגש ותענוגשהיא 

ואינו יכול , בלי רגש ותענוגשהיא  לאדוניו

לבוא לשלמותו עד שלא יעבוד אותו בשתי 

, ולכן נוטלים ממנו לפעמים את הבחינות

י מדרגותיו, כדי שיעבוד אז את בוראו בל

 רגש ותענוג אלא כעבד לאדוניו.

 "תפארת שלמה"וכן איתא בספה"ק  

)פרשת נשא(: נשא את ראש בני גרשון גם 

הצדיקים הנראה לי דהנה הלוויים הם  –הם 

... והנה בחינת בני הנלווים ודביקים בה'

גרשון הם הצדיקים המגורשים בעולם הזה 

וכל ימיהם הם בצער והם כגרים לא ישבעו 

הנה על בחינת הצדיקים בטובה... ו

כי צורכם שנקראים בני גרשון אמר הכתוב 

בעולם הזה לעבוד ולמשא, לעבוד את ה' 

ולמשא, הוא מידת הסבלנות, לבל יקשה 

בעיניו על ככה, אך לקבל הכל באהבה 

... וזהו שאמר "ואהבת את ה' אלוקיך וחיבה

בכל לבבך ובכל נפשך" ופירשו חז"ל 

וא רצונך. אפילו הוא נוטל את נפשך, ה

אע"פ שלפעמים נוטלים מהאדם רוצה לומר 

, כי ברצונו לעבוד את ה' הרצון שלו חלילה

ובאים עליו התנגדויות ועיכובים בעל כרחו. 

יבין וישכיל כי גם זה רצון ה' יתברך בכל זה 

 לעבדו גם בזה.

 ברכת המזון בלי טעם

זה עתה סיפר לי יהודי שלפני  

וד כשנתיים ימים התחיל להתחזק מא

בברכת המזון, ומאז ועד עתה היה מברך 

בכוונה עצומה והיה מרגיש תענוג נפלא 

בכל מילה שהוציא מפיו. הגיעו הדברים 

לידי כך שהיה נוטל את ידיו לסעודה רק 

כדי שיוכל לברך לאחר מכן ברכת המזון. 

והנה קרה לו מקרה ובבת אחת איבד את 

טעמו בברכת המזון, עד שכבר התחיל 

טוב לו יותר שלא ליטול  להסתפק שמא

ידיים כלל כדי שלא יצטרך לברך ברכת 

המזון, כי מה יערב לו להקב"ה ברכת המזון 

 כזו שהיא חלולה וריקנית.

הלא אליו דייקא דיברו הצדיקים,  

הטעם בברכת המזון בא  איבודבאמרם לו ש

כן מאת ה', כי רוצה הוא שיעבדנו -לו גם

 .םבברכת המזון גם כשאין מרגיש בה טע



 הבינני כב

 ישמח לוי יצחק במתנת חלקו

הרה"ק ה"קדושת לוי" כן ידוע על  

זיע"א שאיבד את גודל  מברדיטשוב

מדריגותיו והתלהבותו לכל דבר שבקדושה 

זיע"א  הק' מקאזניץ מגידובא ללמוד אצל ה

למשך תקופה ארוכה בת שנה ומחצה, 

ולימדו להתפלל כיהודי פשוט עם פירוש 

המלות עד שבת אחת כשהגיע המגיד 

בתפילת השחרית ל"ישמח משה במתנת 

חלקו", אמר: "ישמח ר' לוי יצחק במתנת 

חלקו", ובאותו רגע חזרו לו כל מדרגותיו. 

הראית לדעת שאפילו אותו צדיק שהיה 

הגדולה עד שהיה רוקד  ידוע בהתלהבותו

על השולחנות ומהפך את הכלים מרוב 

התלהבות ודביקות, ניטלו ממנו כל 

מדרגותיו עד שלא הרגיש שום טעם בשום 

 דבר שבקדושה במשך שנה ומחצה.  

ומאי נימא אנן שפלים שבשפלים,  

הלא ביום מן הימים עלולים אנו למצוא את 

עצמנו בתוך ענן חושך וערפל, אם מחמת 

הרע, כדברי הבית אהרן, ואם מפני  היצר

שהקב"ה רוצה שנשבר את המסך המבדיל 

ונזכה לאור יותר גדול משהיה בתחילה. ועל 

כן אנו זקוקים לעסוק בדברי חיזוק שוב 

ושוב ולעולם לא להסתפק במה שכבר 

 התחזקנו בעבר.

 מצות עשה לחזק את הלב

וראה זה מצאתי עוד טעם אחר מדוע  

שוב ושוב, כי לדברי יש לו לאדם להתחזק 

כל פעם שהאדם מתבונן במצבו הסמ"ג 

הקשה ומחזק בלבו את האמונה שהקב"ה 

הרי הוא מקיים בזה , עשה לו כן לטובתו

 9הסמ"ג, וזה לשון מצות עשה דאורייתא

מצות עשה לצדק את הדין על )עשין סי' יז(: 

, שנאמר )דברים ח, ה( "וידעת כל המאורע

את בנו ה'  עם לבבך כי כאשר ייסר איש

אלוקיך מייסרך". דרשתי העשה הזה 

לרבים, אם אחד אחר שעשה תשובה לא 

מצות יבוא עניינו בטוב כאשר בתחילה, 

, עשה לחשב בלבו כי לטובתו נשתנו ענייניו

כי קודם שעשה תשובה היה הקב"ה משלם 

לו שכר המצוות שעשה בעולם הזה כדי 

לטרדו מן העולם הבא, שנאמר )דברים ז, י( 

משלם לשונאיו אל פניו להאבידו, לא "ו

יאחר לשונאו אל פניו ישלם לו". וכדרך 

שהוא עושה לשונאיו לשלם להם שכר 

המצוות שעשו בעולם הזה, כך משלם 

לאוהביו לעולם עונש העבירות שעשו 

בעולם הזה, כדי שיהיו זכאין וקיימין לחיי 

 העולם הבא.

הוי אומר: כשאדם שנמצא באיזה  

שבור את לבו, מתבונן קושי המאיים ל

בדברי חיזוק או מקשיב לדרשה כדי לחזק 

, ידע שקיים בזה מצות עשה את נפשו

רצון הבורא שמתוך הקושי , כי זה דאורייתא

יעלה ויתחזק בהבינו שכל מה שנעשה הוא 

 אך ורק לטובתו.

 אחרי ה' אלוקיכם תלכו

ומעתה ניתנה ראש ונשובה אל אותו  

מות טהורות ניסיון שפתחנו בו. אותן נש

שהוכנסו לגופים חולים ומוגבלים, באו לזה 

                                                           

 –לרבינו משה מקוצי מגדולי רבותינו הראשונים  9
 על תרי"ג מצוות כתבה בשנת י' לאלף השישי.



 כג פקודי

העולם עבור תכלית מסוימת, ומשפחות 

יקרות נבחרו לשמור עליהן ולעזור להם 

 לקיים את תכליתן. 

והנה אחד מהקשיים הגדולים שיש  

להן למשפחות אלו, הוא במה שאין רואים 

שום תכלית בגידול ילדים אלו. כי הנה 

ים וחזקים, גם אם כשמגדלים ילדים בריא

בתחילה אין רואים את התכלית ואף 

מתייסרים מעט בצער גידול בנים, עם זאת 

מתפללים ומייחלים שבבוא היום נרווה 

מהם נחת דקדושה ונוביל אותם אל חופתם 

בתופים ובמחולות. אבל כאן אין כמעט 

למה לייחל, ולכן התחושה היא לפעמים 

יחה של עבודת פרך, עבודה כזו שאינה מצמ

 פירות. 

 נתינה ללא תנאי

היא, כי גם  התשובה הראשונהאכן  

אם נניח שאין שום תכלית מצד ילדים אלו, 

הלא תכלית עצומה יש מצד הוריהם בעצם 

זה שמתמסרים אליהם לגדלם ולטפחם 

מבלי לקבל מהם תמורה. כי הנה האדם 

מצוּוה להדמות לעליון "מה הוא חנון 

ורחום, אף אתה היֵה רחום וחנון" )שבת 

 קלג, ב(, ובזה מתדבק האדם בקונו ומקיים

מצות "אחרי ה' אלוקיכם תלכו" )סוטה יד, 

א(. ואמנם כפי שהקב"ה טוב ומטיב בלי 

סוף ובלי לקבל תמורה, כן מחויב האדם 

 להטיב בלי לקבל תמורה. 

והנה כשמגדלים ילדים בריאים, קשה  

מאוד שהנתינה להם תהיה לשמה ממש, כי 

עמוק עמוק בתוך הלב, מצפים לקבל מהם 

 איזה גמול. 

כשמגדלים ילדים כאלו, שונה הדבר 

אז הנתינה היא בלי לצפות לשום תמורה כי 

והיא הנתינה הקרובה ביותר לנתינתו , וגמול

. ונמצא שהמגדלים ילדים אלו של הקב"ה

בביתם, נמצאים כל חייהם בנתינה טהורה 

ומדמים עצמם לקונם בכל רגע ורגע ביום 

ידי כן הם זוכים ומתקרבים  עלובלילה, ו

יום ומשעה לשעה ונעשים מיום ל לבוראם

 מרכבה לשכינתו יתברך.

 מה העדות והחוקים והמשפטים

סיפר יהודי בשער בת רבים אשר  

אלוקים חנן אותו בילד כזה ונסתפק מה ה' 

רוצה ממנו שיעשה עם הילד ובמה יחנכו. 

האדמו"ר בא לשטוח את ספיקותיו בפני 

 שליט"א.  מאמשינוב

אמר לו האדמו"ר מאמשינוב יסוד 

: אם הקב"ה הוריד נשמה זו לעולם גדול

אין ספק שזה לטובתה, והכניסה בגוף כזה, 

, ואם כן כי אין הקב"ה מביא רעה לעולם

ידי שתדאג -להמשיך רצון ה' עלתפקידך 

 טובת הילד. –לדבר אחד בלבד, והוא 

תאכילהו, תשקהו, תנקהו וכן הלאה ובזה 

 תקיים את המוטל עליך. 

הוסיף האדמו"ר מאמשינוב ואמר:  

 "אם לילד יהיה טוב, גם לך יהיה טוב".

וכמה עומק יש בדברי הצדיק, כי כך הוא 

שהאדם מתמסר להיטיב טבע העולם, ככל 

לזולתו ללא קבלת תמורה, כך הוא מרגיש 

שאין לתארו ואין לשערו. תענוג ואושר 

ואנשים רבים שניחנו בילדים כאלו בביתם 

בשפה ברורה, שהתמסרותם  מעידים על כך

להם להיטיב להם עוד ועוד, גורמת להם 

 תענוג עילאי שאין כדוגמתו. 



 הבינני כד

הצדיק שעזב את שולחנו כדי להרגיע 

 את התינוק

ועוד זאת יש לידע שאנשים אלו  

נעשים מרכבה לשכינה באשר מגלים מידת 

ועל ידי כן חסדו של הקב"ה בזה העולם, 

גם לכל  הם מטיבים לא רק לעצמם, אלא אף

הם מעוררים בכך מידת , כי העולם כולו

אע"פ  החסד וממשיכים הרבה חסדים לעולם

 שאין העולם כדאי.

זיע"א  רבי אהרן מטשערנאבילהרה"ק 

הסב פעם בסעודה שלישית על שולחנו 

לפתע שמע תינוק אחד ממשפחתו בוכה. 

התרומם הצדיק מכיסאו, עזב את עדתו 

יע את ונכנס לנדנד את העריסה כדי להרג

התינוק. כל החסידים תמהו נוכח התנהגותו 

של הרבי שעוזב אותם כדי לנדנד עריסה 

של תינוק. אך הצדיק ביקש ללמדם פרק 

במידת החסד. הראה להם הצדיק 

שיש איזה  שכל אימתבהתנהגותו הטהורה 

דבר המעורר אצל האדם את מידת הרחמנות 

, כי גם אם אין שלו, ילך ויוציאה אל הפועל

כך עבור פלוני, הלא הוא עצמו -וץ כלזה נח

נעשה בזה מרכבה לשכינה ומביא חסדים 

 לעולם.

אין לך מושג כמה שווה מעשה אחד 

 של חסד

היו בירושלים שני גבאי צדקה,  

הגה"צ ר' שמעון קלפוס זצ"ל ויבלח"ט 

הגה"צ ר' מרדכי אהרן שיינברגר שליט"א. 

עשו ביניהם תקיעת כף שמי שיסתלק 

ם, יבוא לספר לחבירו ראשון מן העול

מהנעשה בעולם העליון. נסתלק רבי שמעון 

ובא לרבי מרדכי אהרן בחלומו, וכה אמר 

לו: חז"ל אמרו שבעולם האמת יושבים 

עליונים למטה ותחתונים למטה, דע לך 

כמה שאתה מעלה דבר זה בדמיונך, הוא ש

 , וממש עולם הפוך הוא. הרבה יותר ממנו

חלומו: עוד סיפר לו רבי שמעון ב 

פעם שהיתי בבית החולים הדסה שבהר 

הצופים בתקופה שקודם הפסח, וכשראיתי 

שחג הפסח ממשמש ובא, עשיתי ככל 

שביכולתי להשתחרר מבית החולים לליל 

הסדר כדי שאוכל לערוך אותו כראוי עם 

בני ביתי. אולם הדבר לא עלה בידי, כי 

מחמת מצב בריאותי הרופף לא הניחו לי 

רירה, ברחתי לי מבית לצאת. בלית ב

החולים ללא רשות ובאתי לביתי... אותו 

ליל הסדר, אשר הגיע לי בקושי רב 

ובמסירות נפש של ממש, היה מרומם 

מאוד, והרגשתי שלא אשכח אותו לעולם. 

והנה כשבאתי לכאן לעולם האמת, ראיתי 

כך עסק מליל סדר זה. -שאין עושים כל

התרצה לדעת ממה עושים כאן עסק? 

ה אחד של חסד! אין לך מושג כמה ממעש

 שווה מעשה אחד של חסד!

 עליונים למטה ותחתונים למעלה

אנשים סבורים שהעולם עומד על  

המעשים הגדולים שפועלים גדולות נצורות 

ומותירים רושם עצום בעולם. שקר וכזב! 

אשר  העולם עומד על מעשי החסד הקטנים

אותן משפחות המגדלות את ילדיהם 

ושים אותם שעה שעה במסירות החולים, ע

 נפש עצומה. 

נוטים אנו לחשוב שכאשר חז"ל  

אמרו "עליונים למטה ותחתונים למעלה", 

התכוונו לשני אנשים דווקא, אשר כאן 



 כה פקודי

בעולם הזה ישב האחד בשולחן המזרח 

והשני מאחורי התנור ובעולם האמת 

יחליפו את מקומם. אך האמת היא שפירוש 

חד, אשר סבור זה נכון גם כלפי אדם א

לתלות את זכויותיו במעשים גדולים 

למעלה יראה כי  כשיבואשעשה, ו

ההתמודדויות הקטנות שהיו לו בביתו, אשר 

ואשר  גרמו לו להתחזק באמונה וביטחון

הן המה פרחו תיכף ומיד מזיכרונו, 

ופותחים עבורו  התחתונים שיושבים למעלה

 שערי גן עדן.

 למען תדע כי אני ה'

תועלת גדולה יש לאלו  והנה עוד 

המגדלים ילדים חולים בביתם, כי בהיותם 

מתעסקים עם ילד חולה השרוי במצוקה 

גדולה מחמת מגבלותיו הרבים כאשר אף 

הם נכנסים מדי פעם למאורעות בלתי קלים 

הם מגיעים להכרה עמוקה שאין מחמתו, 

עוד מלבדו ושאין כל תוקף לכוחם ועוצם 

כי היא היא,  והכרה זו מתנה גדולה ידם.

. מביאה את האדם לידי שלימות גדולה

יכולים אנשים לחיות את כל ימי חייהם 

מבלי לבוא להכרה זו, והנה הללו באים 

אליה חיש מהר מחמת פיקדונם היקר 

 הנמצא בתוך ביתם.

סיפר לי עשיר גדול מאוד, שהוא  

זוכר כיום אתמול, איך באה לו הידיעה על 

לים. מילא את אביו שחלה ונלקח לבית החו

כיסיו בחבילות הרבה של שטרי כסף, 

כאשר בדעתו לשחד בהם את הרופאים לפי 

הצורך, ויצא לדרכו לעבר בית החולים. 

בבואו לבית החולים, התחיל להוזיל מכספו 

על ימין ועל שמאל כדי שיטפלו באביו 

כאחד השרים החשובים אשר בארץ, אך 

כמה שהוזיל מכספו, ראה שאין בכך שום 

 עלת. תו

אמר לי העשיר: "צרובה לי בלבי  

שאם אין הקב"ה ההרגשה שהרגשתי אז, 

, לא כסף ולא זהב רוצה, שום דבר לא יועיל

והרגשה זו ולא מילים יפות ומלוטשות, 

 ".טובה היתה יותר מכל כסף וזהב שבעולם

 ענווה –לפני כבוד 

יש והאדם יש לו שורה ארוכה של  

ילדים צדיקים ההולכים בדרכי טובים, 

והתמונה כבר מוכנת לנגד עיניו יומם ולילה 

איך יישב בגיל זקנה ושיבה בעודו מוקף 

בנחת טהורה מכל עבר. הוא מרגיש שחייו 

מסודרים לו ומכה לעצמו על כתפו. והנה 

ביום בהיר אחד, מודיעים לו הרופאים 

לד מוגבל, נשמה טהורה בגוף שנולד לו י

חולה. בבת אחת התמונה שהיתה לו עד כה 

במוחו מתקלקלת. הן מעולם לא העלה 

בדעתו שהוא ימנה על אלו שמתמודדים עם 

ילד כזה בביתם. מבטו על העולם משתנה 

פתאום, הענווה עוטפת אותו ולפתע הוא 

מתחיל לדבר עם בוראו בקרבה יתירה. 

דם זה ושכרה שלימות עצומה היא עבור א

 לנצח נצחים. הרבה מאוד

 עוונותיך ופשעיך יכופרו

והנה מלבד ענין הנתינה והענווה  

שדיברנו עליה עד כה, יש עוד דבר 

שמשפחותיהם של ילדים חולים אלו 

מתמודדים בו, והוא ענין הבושה. ואם 

אמנם אין בושה זו אמיתית, שהרי לא עשו 

, שום דבר רע במה שנולדו להם ילדים כאלו

ואדרבא יש להם להתגאות במה שהקב"ה 



 הבינני כו

בחר בהם להיות שומרים נאמנים לנשמות 

גבוהות אלו, בכל זאת הם מתמודדים מדי 

פעם עם ביטויים קשים מאוד היוצאים 

מפיותיהם של אנשים סכלים, והבושה 

 משתלטת עליהם באותם רגעים.

כדי להקל מצערם ברגעים אלו, כדאי להם  
זיע"א  רןהבית אהלזכור מה שהביא 

 )ליקוטים קנט, עמוד ג( מספר "קול בוכים"
למוהר"ר אברהם גאלנטי זצוק"ל תלמיד הרמ"ק )

הטוב , וזה לשונו: (על מגילת איכה. –זיע"א 
מהכל כדי לכפר על העוונות והזדונות 
והפשעים, הוא סבילת העלבונות 

. טובים הם מכל המלקויות והביזיונות
את  וסיגופי תעניות שבעולם. כשישאלו

האדם: החפץ אתה שיביאו עליך הפסד 
ממון? יצווח מיד: חס ושלום! החפץ אתה 
שיפילו את ביתך? חס ושלום! החפץ אתה 
במיתת בנים בטרם עתם? חס ושלום! אומר 
לו החכם: בחייך! איך יתכפרו עוונותיך 

אם תסבול ביזיונות ופשעיך? ואולם 
ועלבונות, תוכל להישאר עם ביתך ובני 

 ותיך ופשעיך יכופרו.ביתך ועוונ

הסוגיא תמה ולא נשלמה. יש עוד  

חלקים הרבה ועניינים הרבה שטעונים 

 ליבון, ועוד חזון למועד.

  



 כז פקודי

 

תשע"ט ט אדר א'"כ -יום ד' פרשת פקודי   

 לזכות לגן עדן בעולם הזה מתוך הקושי והצער

אל תאמר שהימים הראשונים היו 

 טובים מאלה

אלו שיש להם קושי בתוך גופם או  
ביתם, הן אם מדובר בילדים מוגבלים 
השוהים בתוך הבית, הן אם מדובר בחולי 
משל עצמם, הן אם מדובר בקשיים אחרים, 
יש להם ללמוד היאך להתייחס אל הדבר 

 פי התורה.-על

הנה שלמה המלך ע"ה אמר ו 
בחכמתו )קהלת ז, י(: "אל תאמר מה היה, 
שהימים הראשונים היו טובים מאלה, כי לא 
מחכמה שאלת על זה". הורה לנו החכם 
שלא נאמר כי פעם היו מוחות חזקים, 
גאונים וחכמים, צדיקים קדושים וטהורים, 
אך היום נחלשו הדורות ואין לנו כל אלה, 

נובעת מחכמה. הקשה כי אמירה זו אינה 
זיע"א:  רבי דוד משה מטשורטקובהרה"ק 

מדוע אין אמירה זו נובעת מחכמה? הלא 
מציאות היא שפעם היה בית המקדש 
ומזבח וקרבנות ושרתה השכינה לעין כל, 

 והיום אין לנו כל אלה ועל זה דווה נפשנו.

 זה לעומת זה עשה האלוקים

פירש הרה"ק מטשורטקוב: לית מאן  
פעם היתה השכינה בהתגלות דפליג ש

והיום היא בהסתר, אך אל תאמר שמפני כן 
ככל היו הימים הראשונים טובים מאלה. כי 

כך היה כנגדו היצר , שהגילוי היה יותר גדול
, כי זה לעומת זה עשה הרע יותר בתקפו

האלוקים. ולכן תראה שהגם שזכו ישראל 

לגילוי עצום בעת קריעת ים סוף, כאשר 
ל הים מה שלא ראה יחזקאל ראתה שפחה ע

בן בוזי, היו מהם שעבדו לפסל מיכה. והגם 
שזכו לגילוי הגדול בעת מתן תורה, כאשר 
נתקיים בהם הפסוק "אתה נגלית בענן 
כבודך", עבדו לאחר מכן לעגל הזהב. אך 
היום שהשכינה בהסתר, אף היצר הרע נחלש 

. אם תאמר אפוא כי הימים כנגדה
לה ותתגעגע הראשונים היו טובים מא

לאותם ימים, מבלי לזכור שגם היצר הרע 
היה גדול אז ביותר, תדע שלא מחכמה 

 שאלת זאת.

 כשהחכמה מרובה הניסיון גדול

 )פרשת נשא( 10"פרי הארץבספה"ק " 
שזהו הפירוש בלשון התנא )ברכות איתא 

סג, א(: "כל הרואה סוטה בקלקולה יזיר 
עצמו מן היין". כי הנה לכאורה תמוה: וכי 
הוא זה שצריך להתנזר מן היין שלא יבוא 
לידי חטא?! הלא איפכא מסתברא, זה שלא 
ראה סוטה בקלקולה ולא ידע מה הם 
פירותיו הבאושים של היין, לו היינו 

מן היין כדי שלא יבוא לידי  אומרים שיתנזר
קלקול, אך זה שראה וידע מה תוצאות היין, 
מה לו להתנזר ממנו, הלא בוודאי לא יבוא 
לידי קלקול על ידו? אך התשובה היא כי 
דווקא מפני שראה סוטה בקלקולה והואר לו 
חלק זה בתורה, עלול יצרו להתגבר עליו 

                                                           

 להרה"ק רבי מנחם מענדיל מוויטבסק זיע"א. 10



 הבינני כח

כן הוא הדרך שאם מאיר לו מצד , כי מעתה
כי זה  היצר מתגבר עליו מצד אחר,אחד, 

 לעומת זה עשה האלוקים.

וזה הטעם גם במה שידוע שכל מי  
שחכמתו מרובה ממעשיו שרוי בסכנה 

מאחר שחכמתו מרובה, חייב גדולה, כי 
יצרו להתגבר עליו כדי שתישאר אצלו 

ואם כן עלול הוא בקל להימשך  הבחירה,
 אחריו וליפול ח"ו לתהום רבה.

 ההסתרגילוי מתוך 

רבי צדוק הכהן וכן האריך הרה"ק  
זיע"א )רסיסי לילה, יג( לבאר שכל  מלובלין

שנסתם גילוי אחד, נתבטל יצר הרע פעם 
. ולכן תראה שכיון שהתחיל אחד כנגדו

ירידת הדורות ובטלה נבואה בטל יצרא 
דעבודה זרה. יכולים אנו לראות בעינינו 
שאותו כח משיכה שמשך רבים וטובים 

שלפנינו לכתות שהוקמו אז, נחלש בדורות 
 בימינו וכמעט שנעלם לגמרי.

רבי מרדכי וכן איתא בשם הרה"ק  
שהתורה  בו בזמןזיע"א:  שלמה מבאיאן

הסתר אסתיר  אנכיאמרה )דברים לא, יח( "ו
כתבה ג' לשונות של ביום ההוא",  פני

אל תראו ואל תערצו  חזקו ואמצו: "חיזוק
כי אתה  אמץחזק ומפניהם" )שם פסוק ו(, "

חזק תבוא את העם הזה" )שם פסוק ז(, "
כי אתה תביא את בני ישראל" )שם  ואמץ

כי בכל זמן של הסתר, יכולים פסוק כג(, 
כי זה לעומת זה עשה מנגד לחזק ולהתחזק 

 האלוקים.

 ההולכים בחושך ראו אור גדול

ומעתה נבוא ונקיש מה שלמדנו עד  
חות כה לענין בעלי הניסיונות, כאותן משפ

שיש בביתם ילדים מוגבלים. הקב"ה לעולם 

לא יקח מן האדם את כח הבחירה שלו, 
 אם נראה אחד מתנסה בניסיון קשהולכן 

יותר משאר בני אדם, נדע בוודאי שמצד 
 . יש לו אור גדול עד מאודשני 

כל אלו המציאות מוכיחה ש 
שמתמודדים עם קשיים מיוחדים בביתם, 

ונה ובקרבת ה' זוכים לגילויים עצומים באמ
אשר אין נותנים אותם משמים לאנשים 

אילו היו נותנים אותם לאנשים פשוטים. כי 
פשוטים, היו מאבדים את כח הבחירה 

, ורק לאנשים אלו ולמשפחות אלו שלהם
שניסיונותיהם גדולים מן האחרים, יכולים 

 ליתן גילויים אלו מן השמים.

 אין להם אמונה יש להם ידיעה

לראות כמה וכמה אנשים, יכולים אנו  
אשר הקשיים והיסורים שהם מנת חלקיהם 
מסמרים שערות ראש, נעשים אבן שואבת 
לאנשים שבורי לב החפצים להתחזק. כי רק 
אלו שזוכים לגילויים גדולים של אמונה 
וביטחון, יכולים להשפיע על אחרים 

 ולשפוך אור על שברם. 

שוחחתי עם יהודי בעל גוף חלש  
ונד בכיסא גלגלים. אמר לי  ומוגבל הנע

היהודי בתוך השיחה: אנשים שואלים אותי 
 איניאם יש לי אמונה. הם לא מבינים ש

זקוק לאמונה, כי יש לי ידיעה. אני מרגיש 
ודואג את ה' אלוקים העומד מעלי  בחוש

 לכל צרכי.

 יבקש רחמים ממי שהחכמה שלו

אמנם כן, בד בבד זקוקים אלו לזכור  
שללא תפילה לקבל גלויים אלה, לא 

הרי גילויים אלו באמונה יקבלום, ש
וביטחון, חלק מחכמת התורה הן, וחכמת 

, וכמו אפשר להשיג בלי תפילה-התורה אי



 כט פקודי

שאמרו חז"ל )נדה ע, ב(: "מה יעשה אדם 
ויחכם? ירבה בישיבה וימעט בסחורה. 

לא הועיל להם! אמרו: הרבה עשו כן ו
אלא: יבקשו רחמים ממי שהחכמה שלו, 
שנאמר כי ה' יתן חכמה מפיו דעת 
ותבונה". הוי אומר: הגילויים עומדים 
מוכנים ומזומנים לרדת אל האדם העטוף 
בקשיים, אבל כדי שירדו אליו וישיגו אותו, 

 זקוק הוא לשאת תפילה למרום.

 יתקשר בטלפון לבורא עולם

 וד פינקוסרבי שמשון דהגה"צ  
נשא את משלו ויאמר: מעשה  11זצ"ל

ברופא אחד שמינוהו לראשונה בחייו 
לעמוד בראש מחלקת "טיפול נמרץ" 

[I.C.U. בבית החולים, ואמרו לו שאם ]
יראה שאינו מסתדר לבדו, יתקשר בטלפון 
ומיד יבואו כמה עוזרים לסייע לו... ויהי 
בלילה הראשון, הוא התחיל להתרוצץ מפה 
לשם ומשם לפה בספקו את צרכי החולים 
ותרופותיהם. אולם ככל שנקפו עברו 
השעות, הלכה המלאכה וכבדה. חולים 

בבת אחת ולא היה רבים נזקקו לטיפולו 
לאל ידו לספק צרכי כולם... בהאיר הבוקר, 
נודע ששלשה מן החולים נפחו את נשמתם 

 במשך הלילה... 

באו מנהלי בית החולים מצד אחד  
ומשפחות החולים מצד שני והרימו כנגדו 
קול צעקה עד כי ביקשו לסקלו באבנים. 
התחיל הרופא להתייפח בבכי בשאלו: "מה 

? הלא עשיתי ככל אשר אתם רוצים ממני
לאל ידי, ואם גברה עלי המלאכה עד שלא 
יכולתי לשאתה, מה לכם כי תלינו עלי?" 
ענו כולם במקהלה: "שוטה שכמותך! הלא 

                                                           

 רב דק"ק אופקים בארה"ק. 11

אמרו לך שאם תראה שאינך עומד 
במעמסה, תתקשר בטלפון ויבואו העוזרים 

 לסייע בעדך!!! מדוע לא התקשרת?"                     

שיסוריו ותלאותיו  אם רואה האדם 
כבדים מנשוא, אין לו לנסות את כוחו לבד, 

יתקשר בטלפון לבוראו ומיד יקבל אלא 
אשר יעזרו לו לעבור  גלויים גדולים כאלו

את כולם באמונה וביטחון, בשמחה ובטוב 
 לבב.

 תפילה לעני כי יעטוף

יחד עם כן יש לזכור, שתפילתם של  
אלו השרויים במצוקה, פותחת את כל 

ערים ומיד מתקבלת, כי היא יוצאת מלב הש
נשבר והיא כנה ואמתית. ולכן אמרו 
הפוסקים שאפילו הרמב"ם הסובר שחובת 
התפילה היא מדרבנן, מודה שבעת צרה 

בעת צרה הלב שבור ואין היא מן התורה, כי 
לך דבר שלם כלב שבור ואם כן מתקיים אז 

 ".הפסוק "ולעבדו בכל לבבכם

זיע"א כתב:  הי"ד הרה"ק מפיאסצנא 
-מכניסי דמעה הכניסו דמעתנו לפני מלך א

מה פירוש הבקשה שיכניסו  –ל רם ונישא 
דמעתנו? כי בעוד המלאכים יכולים להבין 
ולתפוס בשכלם פשר התפילות או השירות 

אינם יכולים ותשבחות של בני ישראל, 
, כי מה הם לתפוס בשום אופן פשר הדמעות
שבר בקרבו מבינים ביהודי כאוב אשר לבו נ

ועיניו נגרות דמעות כמים. על כן אומרים 
להם למלאכים: אל תיטלו את הדמעות 

טלו אותן לעצמכם כי אינכם מבינים בהן. 
ל רם ונישא, כי -והכניסו אותן לפני מלך א

 הוא מבין בהן.

 שנזכה למלאות שליחותנו

אמנם פעמים הרבה אין בעלי  



 הבינני ל

הניסיונות יודעים על מה לבקש וכיצד 
, ויש שהם מסתפקים אם מותר להם לבקש

לבקש להיוושע שלא כדרך הטבע. ובכן, יש 
כמה נוסחאות של תפילה, שהן תואמות 
להפליא לכל מצב של קושי באשר הוא. 

שהקב"ה הוא להתפלל  הנוסח הראשון
. והיינו יעזור לנו לקיים את תפקידנו בעולם

בכלל התפילה "והאר עינינו בתורתך". אנו 
את עינינו ויכוון אותנו שיאיר מבקשים 

במצב  בדרך הנכונה לדעת כיצד ומה לעשות
 זה שנקלענו אליו.

זיע"א אמר  הרי"ם מגורהרה"ק  
)פרשת שלח(: חז"ל אמרו "שלוחי מצוה 

אם יכוון האדם להיות  –אינם ניזוקים" 
שלוחו של מקום בזה העולם לקיים 
מצוותיו, ייעשה כשלוחי מצוה ולעולם לא 

להיות שלוחו של מקום דם ינזק. יתפלל הא
  ולקיים רצונו במצב זה, ברגע זה ובמקום זה.

בסוגיות הש"ס בענייני שליחות אנו  
אינו זה שמהדר  טוב שליחרואים ש

בשליחותו ותחת להביא אחד מביא שתיים, 
זה שמבטל עצמו למשלח ואינו משנה אלא 

. כשהוא אומר לו להביא מדיבורו מאומה
ון זה ולא מחלון מחלון זה, הוא מביא מחל

להיות בטל אחר וכן הלאה. יתפלל האדם 
ומבטל לבוראו יתברך ושיזכה למלאות 
 שליחותו כפי שהוא רוצה בלי שום שינוי.
וכשיעשה שלוחו של מקום, יעשה ממילא 
מרכבה לשכינה, שכן שלוחו של אדם 

 כמותו וידו כיד משלח.

 שיאיר לנו הדרך

של תפילה יש לאלו  עוד נוסח 
שהמצוקה שרויה בתוך ביתם, והוא 

שהקב"ה יאיר את עיניהם ויראו להתפלל 
. שכל מה שעובר עליהם אינו אלא לטובתם

כי הנה הגם שאנו מאמינים שכל הנעשה 

הוא מאת ה' והכל לטובה, בכל זאת קשה 
לנו להרגישו ולראותו בעין. אך ברור הדבר 
 שמותר לנו להתפלל ושאנו חייבים
להתפלל, שיואר לנו מתוך החושך שאנו 
שרויים בו ושנראה את הטוב. וכשהאדם 

אז הוא זוכה לחיות מתפלל לכך, הוא נענה ו
בגן עדן כאן בעולם הזה בתוך כל מצוקותיו 

 ותלאותיו.

 החתונה שנערכה בבית הלוויות

זיע"א  רבי צבי הירש מרימנובהרה"ק  
היה בעל יסורים גדול כאשר רוב ילדיו 

רו בחייו, ועם זאת היה מלא שמחה נפט
ופניו זורחים ומאירים. כשנפטר בנו של 
אחד מגדולי הדור ל"ע, שלח לו רבי צבי 
הירש איגרת ובו סיפר לו מנין שאב חיזוק 
לעצמו, וכה סיפר: מעשה באשה אחת 
שהיתה חשוכת בנים כמה וכמה שנים. 
תפילות רבות נשאה לשמים ודמעות לרוב 

בנים אין. יום אחד פנתה הזילה מעיניה, אך 
אל מורי ורבי הרה"ק רבי מנחם מענדל 
מרימנוב זיע"א. מורי ורבי בירכה בפרי בטן 
ויהי לתשע חדשים ולאשה בת. שמחתה לא 
ידעה גבולות. האשה גידלה את בתה 
במסירות רבה, טיפחה אותה ושמרה עליה 

 כעל בבת עינה...

הבת הלכה בדרכי טובים והיתה  
לת חן. בבואה לפרקה, בעלת מידות ויע

דיברו לה לשידוך בחור מופלג וירא שמים 
מהעיר רימנוב. האם הכינה משקה ומזונות 
לשתיית לחיים ויצאה עם בתה אל הדרך 
לרימנוב כדי לגמור את השידוך. ויהי בדרך 
בעגלה, התלוננה הבת שאינה מרגישה בכי 
טוב. האם ניסתה להרגיעה, אבל הבת הלכה 

בה עד שעצמה את ונחלשה במהירות ר
 עיניה ושבקה חיים לכל חי.

המשיכה האשה בנסיעתה לרימנוב  



 לא פקודי

יחד עם בתה הנפטרת. בהגיעה, מסרה את 
גופת בתה לחברה קדישא ונכנסה מיד לבית 
המדרש. פנתה אל הרבי ואל תלמידיו 
וקראה בקול: באתי לכאן בנסיעה כדי 
לגמור שידוך לבתי. באמצע הנסיעה פגש 

מר לי שיש לו שידוך טוב בי שדכן גדול וא
יותר לבתי, ושאם אסכים לשידוך זה, יהיה 
לה טוב לבתי יותר ממה שאוכל לתאר. 
הסכמתי, אך השדכן התנה עמי להלביש את 
בתי במלבושי לבן, הסכמתי גם לזה. גמרתי 
את השידוך ועתה נפשי בבקשתי שכולכם 

 תשתו לחיים לכבוד השמחה. 

שתו כולם לחיים ובירכו אותה  
ברכת מזל טוב. כשגמרו לברכה, אמרה ב

להם האשה: עכשיו נצא לקראת כלה 
לכסות אותה בהינומא וללוותה אל חופתה. 
יצאו כולם לבית הלוויות, כיסו את הנפטרת 
בהינומא וליוו אותה לדרכה האחרון. 
כשחזרו קנתה האשה חלות ודגים וכל מיני 
מטעמים וביקשה מהרבי והחבריא קדישא 

סעודת החתונה. נטלו כולם ליטול ידיים ל
כיון שראה ידיים ושמחו לכבוד החתונה. 

מורי ורבי את בהירותה ואת גודל אמונתה 
ואכן כעבור תשע  בה', בירכה בבן זכר

חדשים זכתה לבן זכר שהלך וגדל לתפארת 
 בית ישראל.

הפטיר הרה"ק רבי צבי הירש  
באיגרתו שערך לאותו גדול הדור: מעשה 

הוא זה שנותן לי גבורה זה שהייתי לו עד, 
נוכח התלאות  ועוז לעמוד איתן באמונתי

הרבות שפוקדים אותי. בהירות כזו באמונה 
הינה מדריגה נשגבה, אבל כשמבקשים, 
הקב"ה מאיר את העיניים ומחזק את הלב, 
וזוכים לבהירות זו ומתחילים לחיות בגן 

 עדן.

היה  12זצ"ל רבי נטע ציינווירטהחסיד  
כשחשוך  –כהרף עין  אומר: ישועת ה'

בחדר אין רואים כלום, לא את הכסא ולא 
את השולחן, לא את הצלחת ולא את הכף, 
וכולם נתקעים זה בזה. אך כיון שזורח קרן 
אור בחדר, מיד נגלה הכל ונושעים מכל 

כך באה ישועת ה', כאשר הקב"ה הצרות. 
 .שופך אור על האדם והכל נעשה לו בהיר

 דמעות בטעם גן עדן

זיע"א  רבי מאיר מפרמישלאןה"ק הר 
התאכסן פעם בשבת קודש אצל משפחה 
אחת. כשטעם מהחלה, אמר שהוא טועם 
בה טעם גן עדן. ביקש שיבררו אצל בעלת 
הבית מה הכניסה בחלות בשעת האפייה. 
בעלת הבית אמרה שהפעם לא היה לה פנאי 
לאפות את החלות ונתנה למשרתת היתומה 

משרתת ושאלו לאפותן. יצאו לחפש אחר ה
אותה מה הכניסה בחלות. השיבה הנערה: 
"לא הכנסתי מאומה, אך אודה על האמת, 
בשעת הלישה נזכרתי באמי ע"ה איך שהיא 
היתה לשה את העיסה. התחלתי להתגעגע 
ודמעות של צער נזלו מעיני לתוך העיסה". 

שאל הצדיק. והנערה  –"מה עוד?" 
השיבה: "לפתע נזכרתי שאמי היתה אומרת 

התחלתי אף אני לומר הלל בשעת הלישה. 
את ההלל ודמעותי הפכו מדמעות של צער 

". קרא הצדיק ואמר: לדמעות של שמחה
להפוך דמעות של צער לדמעות של "

 שמחה, זהו טעם גן עדן". 

השרויים בתוך ההסתר ועמלים  
לגלות את הטוב ומתפללים לגלות את 
הטוב, דמעותיהם מתהפכות לדמעות של 

                                                           

מחשובי זקני חסידי באיאן בעיה"ק ירושלים  12

 תובב"א.



 הבינני לב

ייהם מתהפכים לחיי גן עדן!. אושר וח
התענוג שיש להם הוא לא לתאר ולא 
לשער. בסיום הש"ס של הרה"ח רבי 
אברהם דוד ווייס שליט"א סיפרו שכאשר 

ראה  13שליט"א רבי אהרן שכטרהגאון 
אותו עמל בתורה יומם ולילה מבלי 
שיצטרך להפסיק כדי לאכול שהרי אינו 
מסוגל לאכול זה כבר רבות בשנים, קרא 

מעולם לא ראיתי גיהנום כזה, אמור: "ל
ומעולם לא ראיתי איך אפשר ליטול גיהנום 

 כזה ולעשות ממנו כזה גן עדן!".

 מחול בחללו של גיהנום

בשילהי מסכת תענית איתא: "עתיד  
הקב"ה לעשות מחול לצדיקים, והוא יושב 
ביניהם בגן עדן, וכל אחד ואחד מראה 
באצבעו, שנאמר ואמר ביום ההוא הנה 
אלוקינו זה קיווינו לו ויושיענו, זה ה' 
קיווינו לו נגילה ונשמחה בישועתו". וכתב 

ז"ל )עשרה מאמרות  הרמ"ע מפאנועל זה 
עתיד להיות בחללה מחול זה ח"ה פ"ה( ש

בית , והובאו דבריו בספה"ק "של גיהנום
" )פרשת וירא(. והרוצה להבין דברי אהרן

יסתכל על אותם אנשים הרמ"ע מפאנו, 
שהתרוממו מתוך הגיהנום שלהם ונכנסו לגן 

עד שעומדים ומראים באצבעם: "הנה  עדן
אלוקינו זה קיווינו לו ויושיענו, זה ה' 

 לה ונשמחה בישועתו".קיווינו לו נגי

 על דא קצווח רבי שמעון

רבי בסיום הש"ס שם, עמד הגאון  
ודרש.  14שליט"א ישראל דוד שלעזינגער

                                                           

 ראש ישיבת רבינו חיים ברלין בנוא יארק. 13

רב דק"ק שערי תפילה ומגיד משרים בעיר מאנסי  14

 שבארה"ב.

בתוך הדברים אמר: במסכת שבת )לג, ב( 
מסופר, שכאשר רבי שמעון יצא מן המערה 
בו שהה שלש עשרה שנים טמון בחול, יצא 
חותנו רבי פנחס בן יאיר לקבלו. הכניסו 
לבית המרחץ כדי לנקות את גופו, וראה 
שכל גופו מלא סדקים שנוצרו משהייתו 
 הארוכה בחול. היה רבי פנחס בוכה ונתרו
דמעותיו על גופו של רבי שמעון וצרבו לו 
את פצעיו וגרמו לו לצווח. אמר לו רבי 
פנחס לרבי שמעון: "אוי לי שראיתיך 
בכך". השיב לו רבי שמעון: "אשריך 
שראיתני בכך, שאלמלא לא ראיתני בכך, 

 לא מצאת בי כך. 

שאל הגרי"ד שליט"א: "וכי אפשר  
שרבי שמעון אשר שהה י"ג שנים טמון 

ול במערה צווח מחמת דמעות עיניו של בח
חותנו שנתרו על פצעיו?! אלא ודאי נבעה 
צווחתו של רבי שמעון מזה שחותנו בכה 

דא הוא  עלבראותו אותו במצב כזה, ו
רבי שמעון: קסבור אתה חותני  דקצווח

היקר שאני שרוי בגיהנום ואתה מרחם עלי 
לא ולא אני נמצא בגן עדן מחמת כן?! 
 ולם הזה!אשרי חלקי בע

לפעמים נמנעים מלגשת לאדם  
מוגבל ואפילו עוברים לצד השני של 
הכביש שלא להיפגש עמו, וכל זה נובע 
מההסתכלות עליו כאיש מסכן. הוא לא 

גשו אליו ותראו שהוא האדם איש מסכן! 
. אם תדברו עמו, אולי גם המאושר בעולם

 אתם תידבקו קצת מאורו של גן עדן.

 משחור זה יוצא האור

החסיד רבי יצחק שטערן שליט"א  
סיפר לי שפעם נכנס אל הקודש אצל מורו 

 רבי מרדכי מוויזשניץ מאנסיורבו הרה"ק 
זיע"א וראה אותו מתעסק עם הגחלים 
להדליק בו נייר. כיון שראה אותו הרבי, 



 לג פקודי

אמר לו: הרואה הנך את הגחלים 
... משחור זה יוצא אור וחמימותהשחורים? 

ש הסתר אסתיר, יכול כל אימת שיזהו הסוד 
. האדם לזכות לאור כזה אשר עין לא ראתה

יושיע ה' לכל הזקוק לישועה ורפואה ויאיר 
אמן עינינו לראות את ידו הטובה והרחומה, 

 כן יהי רצון.

    



 הבינני לד

 

 מצות תוספת שבת

 מצות תוספת שבת

מצוה שיטת רוב הראשונים היא כי  

היא להוסיף על השבת בכניסתה  מן התורה

וביציאתה, וכלשון הברייתא )ר"ה ט, א(: 

ועניתם את נפשותיכם בתשעה, יכול 

אי בערב  -בתשעה, תלמוד לומר בערב 

יכול משתחשך, תלמוד לומר בתשעה. הא 

כיצד? מתחיל ומתענה מבעוד יום, מלמד 

ודש. אין לי אלא שמוסיפין מחול על הק

בכניסתו, ביציאתו מנין? תלמוד לומר 

מערב עד ערב. אין לי אלא יום הכפורים, 

שבתות מנין? תלמוד לומר תשבתו. ימים 

תלמוד לומר שבתכם. הא  -טובים מנין? 

כל מקום שיש בו שבות, מוסיפין כיצד? 

 .מחול על הקודש

 ושמרו בני ישראל את השבת

בגודל הספה"ק הפליגו הרבה מאוד  

מעלת תוספת שבת, ונתחיל בע"ה בכמה 

לשונות מדברי האור החיים הק'. על הפסוק 

)שמות לא, טז( "ושמרו בני ישראל את 

השבת לעשות את השבת" מביא האור 

החיים הק' כמה פירושים לבאר התיבות 

לעשות את השבת, שבמושכל ראשון אין 

להן הבנה, וזה אחד מהפירושים: "עוד 

מרם ז"ל שצריך להוסיף ירצה על דרך או

מחול על הקודש ולא להימנע ממלאכה 

צריך אחר שיגיע ויתנוצץ יום השבת, אלא 

להכין עצמו בקדושת שבת ויצא כחתן 

לקראת כלה, ויהיה יושב ומשמר עד שיגיע 

, פירוש לקיים מעשים השבת לעשותו

 הצריכין בו".

 כחתן היוצא לקראת כלה

 שבת קודש היא יום שבו אנו שואפים 

להידבק בבוראנו, וכדי שתתעורר בנו 

שאיפה זו, עלינו להכין את נפשנו ולצאת 

לקראת שבת כחתן היוצא לקראת כלה. 

ידי ההוספה מן -הכנה זו נעשית אפוא על

החול על הקודש, כי מי שנופל אל תוך 

השבת בלי הכנה, נראה כמפקפק ח"ו במה 

שעתיד להתחולל ביום קדוש זה, ואם כן 

נפשו רגשי ההשתוקקות יתקשה לעורר ב

והכיסופין אשר כל יהודי נצרך להם בשבת 

 קודש.

היצר הרע מבלבל מוחו של אדם  

ומטרידו בכל מיני טרדות כדי שלא יוכל 

להוסיף על הקודש, אבל מי שמכיר בטיבה 

של השבת קודש, יקל עליו להתגבר על 

יצרו. ומה נאה לשונו של האור החיים הק' 

כלה", כי הנה  "ויצא כחתן היוצא לקראת

חתן בדרך כלל מתכונן לחתונתו זמן רב 

וביום החופה עצמו יושב וממתין מתי יגיע 

הזמן המיוחל ואינו מאחר לחופה. הוא 

הדין והוא הטעם בעניין שבת קודש, כי 

ויודע היטב  המכיר בטיבה של השבת קודש

שבשבת קודש הוא בבחינת חתן היוצא 

דש יוסיף תמיד על השבת קולקראת כלה, 

ויתגבר בכל כחו על כל טרדה  כדת וכדין

 שהיצר מקרה לפניו.



 לה פקודי

 מתוך הקושי תתגלה האהבה

והאמת היא שהמוסיף מן החול על  

דווקא משום שיש הקודש מגלה בזה אהבתו 

כל פעם בטרדות  לו יצר הרע המבלבל אותו

חדשות, כי אילו לא היה לו יצר הרע 

המבלבל אותו, לא היה בכך שום גדלות. 

נדמה בנפשנו יהודי שהגיע ראשון לבית 

הכנסת והתחיל לסדר את הספרים. אנו 

ניגשים לשאול אותו מדוע הקדים לבוא, 

והוא עונה: "וכי מה רציתם שאעשה היום? 

כה הלא בביתי לא היה לי מה לעשות ומלא

אין, וכי אשב בטל?!" מה היינו אומרים על 

 אדם כזה?... 

אבל מי שיש לו טרדות רבות מנשוא  

עם ניקיון הבית וסידורו וסידור הילדים 

ועוד, והוא יושב ומחשב מראש להקדים כל 

אלה כדי שיוכל לסיים אותם מבעוד מועד 

ולהקדים לבוא לבית הכנסת, הרי הוא 

שבת מה  שהוא יודע ומכיר קבלתמוכיח 

היא ומגלה את אהבתו שיש לו לבורא 

 .יתברך

פירוש אחר כתב שם האור החיים  

הק' על הפסוק "ושמרו בני ישראל את 

השבת לעשות את השבת": עוד ירצה 

באומרו לעשות את השבת, כי מה שמוסיף 

מחול על הקודש יסכים ה' לקרותו שבת, 

, כי שעות עושה שבת ממשונמצא זה האיש 

, בני שעות מיום א' שהם חול מיום ו' וגם

 ישראל עושים אותם שבת". 

 ימי החול מתקדשים מדין לבוד

ידי זה -ואמרו צדיקים זיע"א שעל 

שאנו מקדשים את שעות החול בקדושת 

השבת, אנו מאירים את קדושת השבת בכל 

ששת ימי המעשה. וכן אמרו בשם אחד 

מצדיקי בעלזא זיע"א: כלל הוא בידינו 

משלשה טפחים אומרים שבאוויר פחות 

"לבוד", ומחשבים כאילו שני החלקים 

המרוחקים זה מזה מחוברים יחד ואין אוויר 

ביניהם, מה שאין כן כשיש ביניהם אוויר 

שלשה טפחים כי אז אין אומרים לבוד. 

והנה יום השבת מוקף בששה ימים, שלשה 

מאחור ושלשה מקדם, ומעתה אם לא יקדש 

ול שלפניו האדם מדעתו מקצת משעות הח

ושלאחריו, יהיו לו שלשה ימים שלמים של 

חול לפני יום השבת ושלשה ימים שלמים 

של חול לאחריו, וייחשבו שניהם כאוויר 

שלשה טפחים שאין אומרים בו לבוד. אך 

כשיקדש האדם מקצת משעות החול לפני 

יום השבת ולאחריו, אזי יהיה פחות 

משלשה ימים של חול לפניו ופחות 

וייחשב לו מדין לבוד ים לאחריו משלשה ימ

כאילו כל ששת ימי המעשה מקודשים 

 בקדושת השבת.

 תוספת שבת להמשכת השפע

" הביא בשם תורת שבתובספר " 

זיע"א, על  רבי מרדכי מלעכוויטשהרה"ק 

מה שידוע שימות החול מקבלים השפע 

 ביוםשלהם מיום השבת, כי הנה זה ודאי ש

, ואם כן דהשבת עצמו יורד שפע רוחני בלב

התינח השפע הרוחני, אבל השפע הגשמי 

מנין יקבלו ימות החול? ואמר הרה"ק 

מלעכוויטש שאת השפע הגשמי הם 

מקבלים מהשפע היורד בתוספת שבת. 

וסיים בלשון קדשו: "לו היו הבעלי בתים 

, היו עושים תוספת שבת גדול שומעים לי

 והיה להם שפע גדול כל השבוע".



 הבינני לו

 תוספת שבת בהלכה

רוב הנה לענין הלכה דעת ו 

 תוספתמלבד הרמב"ם הוא ש הראשונים

, כמבואר בביאור הלכה שבת הוא מן התורה

)רס"ב ס"ב(. ועוד מבואר שם שאף 

צריך  מדרבנן מודה שעל כל פנים הרמב"ם

 להוסיף מן החול על הקודש. 

כתב  מהר"ח אור זרוע ת"שווהנה ב 

, שמצא 15""ערוגת הבושםבשם ספר 

, שתי שעותיך להוסיף בירושלמי שצר

והטעם כי במסכת ראש השנה ילפינן 

לשיטה אחת דין תוספת שבת מתוספת 

שביעית, וכמו שבשביעית מוסיפים חודש 

כי י"ב חדשים  חלק אחד מי"בשלם שהוא 

יש בשנה, כן גם בשבת יש להוסיף שתי 

לפי כ"ד שעות  חלק אחד מי"בשעות שהן 

 השבת.

 מנהג הדורות הקודמים

ואכן בדורות הקודמים נהגו רבים  

וטובים להקדים בכמה שעות את קבלת 

השבת ולגמור את סעודת "ליל" השבת 

שו"ת מבעוד יום. עדות לזה מצאנו ב

החדשות )סי' מה( בתשובה שכתב  מהרי"ל

למי שרצה לפקפק במנהג זה, וזה לשונו: 

"ושוב תמהת שאוכלין ליל סעודת שבת 

דה בעוד יום, מבעוד יום ונפטרים מן הסעו

וקשה לך ובלבד שלא יקדים )ברכות ח, ב(, 

שגית! דהיינו דווקא בלא קבלת שבת, אבל 

 לפיבקבלת שבת ותוספת שבת דאורייתא, ו

                                                           

מהר"ח אור זרוע הוא בנו של רבינו יצחק אור  15
זרוע, ערוגת הבשם  לר' אברהם ב"ר עזריאל זצ"ל 

 מרבו 

לקבלו מפלג פרק תפילת השחר יכול  התוס'

 ב' שעות קודם הלילה למהר"ח, והמנחה

שהוא חלק י"ב מכל יום השבת שהוא כ"ד 

וספת שעות דומיא דשנת השביעית דת

שביעית הוי ל' יום שהוא חלק י"ב משנה, 

 א"כ אין כאן הקדמה". 

בהמשך הוא דן לענין הנרות ומצריך  

שם להדליק נרות ארוכים כדי שימשיכו 

לדלוק לאחר שתחשך. ובסוף דבריו הוא 

מתבטא בלשון נפלא: "אמנם לא כתבתי 

אלא על מנהג ההמון, אבל יש מרבותי 

דה עד )למשוך הסעו מהר"םשהחמירו כ

טפי יקרא  קרוב לשקיעת החמה( וחשבי ליה

סמוך לשקיעת החמה. והני דשבתא 

תענוג יותר דמקדימין כוונתן דהוי 

 דמסתלקים מן הסעודה ביום ולטייל אחריה

שניהם אני קורא  עלכמנהג כל ימי החול, ו

 ועמך כלם צדיקים".

"תרומת עדות נוספת לכך יש בספר  

שמעתי  )סי' א( וזה לשונו: "גם הדשן"

בישיבה, מפי אחד מהגדולים, ששמע 

בקרימ"ש,  הקדמונים ימיוקיבל, כי ב

התפללו ערבית וקראו את שמע בערב שבת 

רב העיר כך, שהיה -בעוד היום גדול, כל

הוא וכל טובי  הקדמונים, שהיה מהגדולים

אחר אכילה של הקהל עמו, הלכו לטייל 

והיו על שפת הנהר דונא"י,  סעודת שבת

 בתיהם קודם הלילה".חוזרין ל

 שיטות הראשונים והפוסקים

יש בשיעור תוספת  שלוש שיטותעוד  

שבת ומובאות בספרי הפוסקים. שיטה אחת 

' )ר"ה ט, א ד"ה ורבי התוס שיטתהיא 

עקיבא( שאין שיעור לתוספת שבת ודי 



 לז פקודי

)פרק בתרא  שיטת הרא"ש. כלשהו תוספתב

קצת  צריךדיומא( שאין די בתוספת כלשהו ו

)מסכת ביצה(  שיטת השיטה מקובצת .יותר

 . חצי שעה שצריך להוסיף

)סי' רס"א ס"ב( כתב:  ערוך שולחןוב 

שיהיה ודאי יום,  איזה זמן"ובלבד שיוסיף 

מחול על הקודש". וכתבו הפוסקים 

. אכן פוסקי לשיטת הרא"ששנתכוון 

הדורות האחרונים דנו הרבה בשיטה זו 

הננקטת להלכה כמה שיעורה. יש אומרים 

, חמש דקותויש אומרים  ארבע דקות

 להגאון מקוז'יגלוב" ארץ צביובשו"ת "

זצ"ל כתב בתשובה לאדמו"ר מגור שדי 

בלבד כדי לצאת ידי חובת  דקות שתיב

 תוספת שבת לשיטת הרא"ש.

 צמםהמהדרים מחמירים על ע

)שם סקכ"ג(  ברורה משנהאולם ב 

כתב: "ומי שמחמיר על עצמו ופורש עצמו 

שליש או על כל פנים  חצי שעהממלאכה 

, דהוא יוצא אשרי לוקודם שקיעה,  שעה

בזה ידי שיטת כל הראשונים". והיינו לצאת 

שי"ג וחצי דקות קודם  שיטת היראיםגם 

השקיעה כבר בין השמשות, והגם שאין אנו 

כשיטת היראים, עם זאת כשאנו נוהגים 

דנים במצות תוספת שבת שהיא דאורייתא, 

ראוי להחמיר גם כשיטתו ולהוסיף עליה 

עוד שבע דקות עבור תוספת שבת והרי לנו 

עשרים דקות שהן שליש שעה. אכן בארץ 

ישראל נהגו במקומות רבים להחמיר כהנה 

נהגו להקדים זמן  עיה"ק בירושלים –וכהנה 

ואפילו בשאר  דקות בעיםארקבלת שבת ב

כך, החמירו -המקומות, שלא החמירו כל

 .דקות שלושיםלהקדים על כל פנים ב

"אמרי ולסיום נביא מה דאיתא בספר  

זיע"א: והיה  שפת אמתבשם אביו ה אמת"

אין  –ביום הששי והכינו את אשר יביאו" 

ידי השמחה -עלוהיה אלא לשון שמחה, ש

 השבת. לקבל השבת, זה הכנה לעורר הארת

  



 הבינני לח

 

 הילולא דצדיקיא

הרה"ק רבי מרדכי בן הרה"ק רבי חיים מאיר 

 מאנסי זיע"א  - מוויזשניץ

 נלב"ע כ"ט אדר תשע"ח

 יש בעולם שני דברים בלבד

איתא באבות )פ"ו מ"ג(: "הלומד 

פסוק מחבירו פרק אחד או הלכה אחת או 

אחד או דיבור אחד, אפילו אות אחת, צריך 

לנהוג בו כבוד, שכן מצינו בדוד מלך 

ישראל שלא למד מאחיתופל אלא שני 

דברים בלבד וקראו רבו אלופו ומיודעו, 

שנאמר )תהלים נה, יד( ואתה אנוש כערכי 

אלופי ומיודעי, והלא דברים קל וחומר, 

ומה דוד מלך ישראל שלא למד מאחיתופל 

שני דברים בלבד, קראו רבו אלופו אלא 

ומיודעו, הלומד מחבירו פרק אחד או הלכה 

אחת או פסוק אחד או דיבור אחד, אפילו 

אות אחת, על אחת כמה וכמה שצריך 

 לנהוג בו כבוד".

ונתקשו המפרשים היאך למד התנא 

מקל וחומר שאפילו למד אות דיבור אחד 

מחבירו צריך לנהוג בו כבוד, והלא דוד 

מאחיתופל שני דברים ודיו לבא מן למד 

הרה"ק רבי מרדכי  וביארהדין להיות כנדון. 

רת חיים תובשם ה זיע"א מאנסי מוויזשניץ

: דוד המלך למד מאחיתופל רק ובמקאס

ששני דברים בלבד יש , והוא דיבור אחד

יסוד גדול . וזהו בעולם, מצוה ועבירה

אין שום דבר בעולם  – בתורת החסידות

, כי ממה נפשך, שהוא לא מצוה ולא עבירה

אם , ומצוה, הרי הוא רצון ה' לעשותואם 

 .הרי הוא עבירה, אין רצונו לעשותו

 נתרחק מריח של שקר

סיפר לי החסיד רבי יצחק שטערן 

שליט"א: בהיותי פעם בקודש פנימה, אמר 

לי הרבי: "רצוני שיפסיקו לשאול אותי 

בענייני שידוכים, ושלא יבקשו ממני יותר 

להביע את דעתי על בחור פלוני או 

אלמוני". כששאלתי אותו לפשרו של דבר, 

הסביר לי שדבר זה כבר גרם לו להוציא 

וצה להיכשל שוב בדברי שקר מפיו ואינו ר

 שקר. 

שאלתי אותו אם מותר לי לדעת איזה 

שקר הוציא מפיו. נענה הרבי ואמר: "באו 

לשאול אותי על בחור פלוני אם יש לו 

לא. למען האמת  –מחלה פלונית, והשבתי 

ידעתי שיש לו לבחור מחלה אחרת, אך כיון 

שהשואל נכשל בפיו והוציא שם של מחלה 

 –הבחור, השבתי  אחרת שממנה לא סבל

לא. והנה הגם שלא הייתי צריך להשיב 

מרגיש יותר ממה שהשבתי, עם זאת אני 

, שהרי השואל סבור שהיה בזה ריח של שקר

היה בגללי שאין לו לבחור שום מחלה, ואם 

כן איני רוצה יותר להשיב בענייני 

 שידוכים".   



 לט פקודי

שאלתי שוב אם מותר לי לדעת מתי 

"אשתקד"  אירע המקרה. השיב הרבי:

כך -שקל כלוהוסיף לאמר "וכי סבור אתה 

למחוק דבר עבירה?! עד עתה עבירה זו 

ולכן איני מסוגל יותר להשיב  מטרידה אותי

בעניינים אלו". פניתי לרבי ואמרתי: "יאמין 

לי רבינו שאם לא יענה בענייני שידוכין, 

הרבה שידוכין לא יצאו בגלל כן לפועל, כי 

רוצה להשיב על  אנשים יראו שאין הרבי

שאלתם ויסוגו לאחור". "נו, נו", אמר לי 

הרבי. "תענה אתה תחתי". אמרתי לו 

שהדבר לא יועיל, ושאם הרבי לא יענה 

בעצמו, יגיעו בחורים ובתולות לפרקן ולא 

ימצאו את זיווגם. לאחר דין ודברים ארוך, 

אמר לי הרבי: "טוב, אם אתה בטוח בזה 

סוף דבר היה כך, אשקול את הדברים". -כל

ששקל את הדברים וחזר לענות בענייני 

 שידוכין כבראשונה.

 שקל צדדיו בכפות המאזניים

, עד כמה מעיד יותר מכלמעשה זה 

שום דבר בעולם  איןהיתה לו הכרה זו ש

, ואשר לכן יש מלבד מצוה או עבירה

לשקול כל עשייה ועשייה אם יש בה רצון 

ידוע ה' או לא. כי הנה מצד אחד היה הרבי 

במסירותו הגדולה לאחיו מישראל למען 

, וכבר התבטא הקל עליהם מסבלותיהם

פעם, כפי שסיפר לי הרב שטערן, שיש 

שלושה יהודים שהוא מקנא בהם, ברבי 

איציק'ל מפשעווארסק, ברבי מסקולען ז"ל 

-מפני שהם מטיבים כלוברבי מטאהש ז"ל, 

 כך לישראל.

ומצד שני היה הרבי ידוע במידת 

לו והיה בורח מן השקר כמפני האמת ש

הארי והדוב. וכן מעידים שכאשר ביקר את 

אביו ה"אמרי חיים" זיע"א בשכבו על 

מיטת חליו בסוף ימיו, אמר לו אביו: "הרי 

אתה איש אמת הנך, אמור לי בבקשה מה 

אומרים הרופאים על מצב בריאותי". וכן 

סיפר לי רבי יצחק שטערן שלמרות היותו 

מאבד טיפה עד שהיה זוכר בור סוד שאינו 

כל תנועה וכל מנהג מבית אביו, כשהיה 

שומע איזה דבר שהיה נראה לו כדבר שקר, 

, וכשהיו לא היה הדבר נקלט אצלו בלב

מדברים אתו למחרת היום אודותיו, לא היה 

זוכר ממנו כלל. רבי יצחק שטערן אמר לי 

שמזה הבין פירוש המימרא "לא שמיעא לי, 

לי" שאמרו האמוראים, כלומר לא סבירא 

כך, עד שאם -כי הצדיק מזכך את עצמו כל

יאמרו לו דבר מה שאינו נראה לו כאמת, 

 לא ישמע אותו ולא יקלט בזיכרונו.

והנה כשהיו שני אלה עומדים על 

כפות המאזניים, הסיוע לאחיו היהודים 

מחד, והזהירות מן השקר מאידך, היה הרבי 

מבין שוקל אותם, ולפי הכרעת הכף היה 

אם מצוה יש בדבר או עבירה, כי לא היה 

אצלו "פרווה". ולכן אם בתחילה היה סבור 

להפסיק לגמרי מלענות על שאלות בענייני 

שידוכים, כי היה סבור שהכף נוטה לצד 

הזהירות מן השקר, כשהבין שהכף נוטה 

לצד הסיוע ליהודים, ויתר מיד על רצונו 

העז להיזהר מן השקר ותפס באומנותו 

 שכבר הימים לצאת ולעזור את אחיו.      מ

 ואתחנן אל ה' לאמור ה' אלוקים

בעמדו פעם על עמוד התוכחה, פתח 

ואמר: "ואתחנן אל ה' בעת ההיא לאמור ה' 

אני עומד ומתחנן בפני בוראי,  –אלוקים 

שכל מה שאומר בפניכם לא יהא אלא עבור 

". כך היה שופך את שיחו לפני ה' אלוקים



 הבינני מ

ר לו לשקול את צעדיו בפלס בוראו שיעזו

ושלא יכשל בלשונו, כי ידע שאם יכשל ח"ו 

ויאמר דבר שאינו לרצונו, יחשב לו הדבר 

 כעבירה ח"ו.

 מצות תוכחה כיצד?

עוד סיפר לי רבי יצחק שטערן: 

בתחילה היה הרבי מכבד אותי הרבה 

להתפלל בפני הציבור, אולם אני לא אהבתי 

נמלכתי זאת כי היתה לי אימתא דציבורא. 

בדעתי ללבוש הטלית ותפילין בחוץ 

ולהיכנס לבית הכנסת לאחר שיתחילו 

להתפלל. כך התחלתי לנהוג. אך יום אחד 

הרבי קרא לי והתחיל לייסרני: "מדוע אתה 

נכנס לתפילה באיחור? הלא צריך אתה כמי 

שמשמש משגיח בישיבתנו להיות דוגמא 

 לאחרים!" 

תירצתי את עצמי בזה שאני מפחד 

בי יגיש אותי אל העמוד, וכך התגלגלה שהר

השיחה בינינו מענין לענין, עד שאמרתי לו 

בתוך השיחה: "אני השפל איני ראוי 

להוכיח ולייסר את הבחורים, אבל כיון 

שאני מקבל על זה תשלום שכר, אין לי 

אפוא ברירה אחרת ואני חייב להוכיחם". 

כיון ששמע זאת הרבי קפץ ממקומו 

לים תשלום שכר כבר ונזדעק: "אם מקב

מותר להטיף מוסר ליהודים?!" אמרתי לו 

שיש בידי ספר מדרשותיו של הרה"ק 

זיע"א, ובו יש בתחילת  מהר"א מבעלזא

כתב כי אם  שהחתם סופראחת מדרשותיו, 

האדם מקבל תשלום שכר יש לו רשות לתת 

מוסר. שאל הרבי בנימה של פליאה: 

הראני  –"האמנם, כך כתוב בחתם סופר?! 

נא את דבריו!" הראיתי לו אותו ספר ומה 

 שהביא הרה"ק מבעלזא בשם החתם סופר.

הרהר הרבי הרבה בדבר ואחר אמר: 

לא היה לנו לכאורה  –אולי אפשר לומר כך 

 , אך מה נעשה ויש לנוזכות להוכיח אחרים

. אכן עדיין היה אפשר מצות עשה להוכיח

כי  אין אנו ראויים להוכיחלומר שבזמנינו 

נו ומה חיינו. אולם כשאנו מקבלים מה א

תשלום שכר, הדבר נעשה יותר קל, כי 

מחמת התשלום אנו מתחייבים להוכיח את 

ובשל כך אנו  זולתנו יותר בשלימות,

מקבלים על עצמנו לתקן אף את עצמנו 

בטרם אנו באים להוכיח, וממילא כשבאים 

עושים אותו בהכנעה וענווה להוכיח 

 .ובשיברון לב

הוותיק רבי סנדר ניימאן החסיד 

הצדיק הוא כמו מסכתא היה אומר:  16זצ"ל

, אך כשמסתכלים בפירוש רש"י, חתומה

מסתכלים על החסידים רוצה לומר 

כפירוש רש"י המסובבים את הצדיק 

מבינים מעט את המסובב את הסוגיא, 

 הצדיק.

 צדיק גוזר והקב"ה מקיים

ובכן נספר את הסיפור הבא שכבר 

נתפרסם לאחרונה ושמעתי אותו שוב מרבי 

יצחק שטערן. חתני הוא רבי אברהם דוד בן 

שרה בלומא וייס שליט"א אשר מתייסר 

בייסורים נוראים מחמת מחלתו הקשה 

האופפת את כל גופו והוגה בתורה מתוך 

מסירות נפש עצומה מבלי יכול לנוע אבר 

' רפואה שלמה במהרה מאבריו. ישלח לו ה

                                                           

זיע"א. מזקני חסידי  חמיו של הרה"ק מריבניץ 16
וויזשניץ עוד הסתופף בצל הרה"ק האהבת ישראל 

 זיע"א.



 מא פקודי

ויאריך את ימיו ושנותיו. זה עתה סיים את 

-הש"ס בשלישית אותו למד בחברותא על

 ידי ראיית העינים לבד והרהור הלב והמוח. 

לפני כארבע עשרה שנה אמרו 

הרופאים על חתני שלפי כללי הטבע לא 

יוכל גופו להחזיק זמן רב וקצבו לו חיים 

חתני עמד של שתי שנים בלבד לכל היותר. 

אז לפני הבר מצוה של בנו הגדול ואמרו לו 

הרופאים שאולי יזכה להיות בשמחת הבר 

מצוה שלו, אבל בשמחת הבר מצוה של בנו 

 השני בוודאי לא יוכל כבר להשתתף. 

פניתי אל הרבי זיע"א וביקשתי ממנו 

שיפעל רפואה לחתני. "לפי עדות הרופאים 

", יש כבר כמה אברים שאין להם שום חיות

אמרתי לרבי, "ואינני מבקש אפוא שהרבי 

יחיה מתים. אך מבקש אני שהרבי יפעל 

לנסך כוח בבתי, שתוכל לעמוד חזקה 

ואיתנה נוכח התלאות המרובים ולספק 

לבעלה כל צרכו, ושילדיהם יגדלו בריאים 

ושלמים בגופם ובנפשם. לדברי הרופאים 

לא היה שייך להחזיק אדם כזה בביתו, כי 

ל הוא להעמיס מאוד על בני לדעתם עלו

משפחה ולהטריף את דעתם בהצטרכויותיו, 

אך אני ביקשתי מהרבי שיפעל ישועה כנגד 

 הטבע.

הרבי התרגש מאוד לשמע דברי 

והתחיל ליילל בבכי רב. כשנרגע, ברכני 

בברכת ישועה ורחמים ואמר לי: עוד תראו 

שתשמחו עמו מאוד. והנה מי שרואה מה 

תו, אינו יכול שלא שיצא מחתני ומבני בי

להרים את עיניו לשמים ולשאוג 

בהתרגשות: "מה רבו מעשיך ה'". ברכתו 

של הרבי נתקיימה במלואה, לא חסר נימה 

מבריאות בני המשפחה והם הולכים 

וגדולים לפליאת כל יודעיהם ומכיריהם בלי 

עין הרע. כן תמשיך ברכתו של הרבי 

להתלוות אליהם ויוסיפו לעשות חיל בכל 

 ר יפנו.אש

 

 זכותו של הצדיק יגן עלינו ועל כל ישראל אמן

 


	24 Pekudei 5779 Weekly cover
	24 Pekudei 5779 Weekly

