Reflections on Spirituality for Mercy Educators for Our Times
Reflexiones sobre la espiritualidad actual para los educadores de la Misericordia
Janet Ruffing RSM, Phd

Este verano, me senti atraida a tomar conmigo en mi retiro un texto mistico
llamado «Contemplando la gentileza de Dios». Esta es una serie de conferencias de
retiro por Claire Dumont, basadas en El amor de la sabiduria eterna de Louis-Marie de
Montfort. De Montfort (1673-1716) reflexiona sobre la "Sabiduria” de Dios, Jesus como
Sabiduria Encarnada, basandose en el Libro de la Sabiduria en las Escrituras. Es un
misticismo trinitario que expresa la vida interior de la Trinidad que fluye hacia nosotros
y nos abarca, llevandonos a este amoroso abrazo de Dios.

El Padre esta totalmente en el Hijo como el Hijo esta totalmente en el Padre; El
Espiritu esta totalmente en el Padre y el Hijo, y esto sin perder nunca su
identidad. Cada persona tiene su propio papel especifico que desempefiar, pero
coopera en la accion de uno y otro con respeto y amabilidad. No puede haber
violencia, porque toda la actividad del Padre se hace con gentileza y es asi del
Hijo. Y el Espiritu, la energia que los une es sdlo ternura.

Nadie puede nunca imaginar la vida de relacion de Yo Soy, Tres en Uno. ... El
amor gue se vive en los Tres es un fuego inmenso y poderoso que siempre
irrumpe, que impulsa a Dios a dejar que Dios mismo cree. Lo que se extiende de
esta relacion, entonces, es solo gentileza porque Dios da solo lo que Dios es.
Asi se encuentra en la Trinidad, es que la fuente inagotable entre los Tres no
puede ser de otra manera, porque son Uno cuyo nombre es Yo Soy, cuya logica
es el amor. «Estamos invitados a aspirar a vivir este «estar en el otro. ... Asi
vivimos en Dios y Dios en nosotros».t

! Claire Dumont, Contemplate the Gentleness of God, Walpole, MA: Peeters,2017, 96-97.
1



La Trinidad misericordiosa Caritas Mueller, OP

Prominente en el texto, que ilustra este tierno y gentil Dios trinitario, se
encuentra esta fotografia de una escultura de ceramica titulada «La Trinidad
Misericordiosa» creada por una hermana dominicana, Caritas Muller. Esta imagen
capturé muy poderosamente los temas de este texto mistico. Los invito a contemplar
esta imagen por unos instantes. No s6lo lo mires. Pénganse en algun lugar dentro del
abrazo de las personas trinitarias representadas en la escultura. Al entrar en este
abrazo de un Dios gentil y compasivo, ¢donde te encuentras? ¢ Cual es tu respuesta
encarnada a esta ternura envolvente? ¢ Qué asociaciones tienes para ello? ¢Qué

sentimientos y respuestas se evocan?

[conversaciones de mesa |



Esto puede parecer a algunos de ustedes una manera extrafia de comenzar
mis reflexiones con ustedes y un gran salto de su presentacion sobre la tecnologia. Me
habia estado «golpeando» todo el afio con la violencia cada mas presente en nuestro
pais, tanta mezquindad, tanto discurso hostil e irrespetuoso, tantos incidentes de
violencia con armas de fuego, tantos informes de brutalidad policial influidos por le
racismo, tanto desenlace del tejido de nuestra sociedad, tanto desprecio cruel por
nuestro planeta sufriente y tanta gente que huye de desastres ambientales y de la
violencia. Aquellos de nosotros que somos educadores dentro de la tradicion de la
Misericordia, reconocemos la sabiduria del Capitulo General de las Hermanas en 2017,
gue nos llamo a abordar todas nuestras preocupaciones criticas desde la perspectiva
de la no violencia. Del mismo modo, nos indicé que respondiéramos a otros aspectos
de nuestra cultura que interrumpen nuestra capacidad de empatia, conexion, cuidado y
viven enérgicamente en la Presencia Divina, que se estd moviendo continuamente
hacia nosotros en gentileza y compasion, lo que nos permite responder en Nuestro

ministerio de educacién para nuestros estudiantes, familias y comunidades que sufren.

En mi tiempo con ustedes, me gustaria explorar algunas facetas de la
espiritualidad cristiana, tanto las que son claramente misticas, en las cuales, muchas
veces, experimentamos el amor de Dios incluso en circunstancias muy dificiles, asi
como la necesidad de cultivarnos en nosotros mismos y en nuestras comunidades
escolares unas practicas especificas que nos ayuden a cultivar lo mejor de nosotros:
formar comportamientos y actitudes, resistir lo peor y fomentar lo mejor para que
estemos cada vez mas disponibles para los propdsitos de este gentil y misericordioso

Dios en nuestras vidas personales y en nuestros ministerios colectivos.

Dentro del cristianismo, nuestra experiencia religiosa mas fundamental es la de
un Dios que se revela a si mismo, se entrega a si mismo y nos abraza y nos invita a
relacionarnos con Dios mismo. Curiosamente, algunos estudios de neurociencia
reconocen que es caracteristico de nosotros como seres humanos que somos hechos
0 hemos evolucionado durante milenios, de modo que podemos «percibir» y

«experimentar» a Dios en lugar de «creer y producir a Dios». La experiencia de Dios no



es ficcion de nuestra imaginacion o meramente una creacion de nuestros circuitos
neuroldgicos. Mas bien, nuestra propia conciencia humana nos permite reflexionar
sobre el misterio de nuestro propio ser y, en realidad, el ser de cualquier cosa. Estamos
hechos con una capacidad innata para percibir y experimentar ese misterio que

llamamos Dios.

Esta capacidad de introspeccion y autoconciencia nos puede llevar a tener
experiencias de 'dicha’, ya sea experiencias de nuestra propia trascendencia o
experiencias explicitas de Dios / Jesus / Espiritu para las cuales las tradiciones
religiosas nos brindan lenguaje, apoyo, ejemplos y textos que ofrecen orientacion e

inspiracion.

Incluso sin una tradicion religiosa, las experiencias de misterio y divinidad estan
mediadas a través de la sacramentalidad del mundo natural. La creacion misma es la
primera revelacion de Dios y manifiesta insinuaciones de divinidad en todas las

religiones principales.

La naturaleza en sus formas benévolas nos nutre, nos evoca, e inspira
asombro y admiracién. Los lugares "verdes" y "azules" han demostrado ser
particularmente beneficiosos para nuestro sentido de bienestar. Y también tienden a
llevarnos a nuestro propio hogar, a nuestras reflexiones interiores, a la conciencia de
los sentimientos y a ofrecer un espacio en el que nuestra conciencia se deleita.
Algunos se extraen de nosotros mismos a la belleza, el misterio o incluso a la atencion
atenta de los detalles intrincados de un arbol o ave, o planta. Otros se sienten atraidos
hacia un lugar interior, donde nos apoyan los entornos naturales, nos sentimos
cautivados por el ensuefio introspectivo, para sentirnos encantados, sorprendidos,
divertidos o incluso desafiados por los pensamientos y sentimientos que surgen.
Nuestras respuestas pueden abarcar la gama desde la satisfaccion pacifica, una
sensacion de plenitud, el deleite en la belleza, asi como sentirnos mas completos,
conectados y coherentes dentro de nosotros mismos. Estas experiencias pueden

evocar un profundo sentido de la presencia de Dios para nosotros, el entorno natural de



su propio lugar sagrado de comunion con lo Divino, y también podemos sentirnos
atraidos por el dolor por la destruccion ecoldgica de lugares como estos. La
devastacion que presenciamos en todo el pais desde las inundaciones y los incendios
forestales hasta las erupciones volcanicas que amenazan las vidas y los hogares de
guienes viven en estos lugares evoca en nosotros lamentos por el dafio a tantas formas
de vida y también despierta nuestra conciencia para intensificarnos. nuestros esfuerzos
para cuidar la creacion en si y reducir el costo que los humanos estamos haciendo en

nuestro medio ambiente.

Esta conciencia explicita y respuesta a lo sagrado y la Divina Presencia se
producen de manera Unica para cada persona. Para algunos, el despertar espiritual
ocurre a una edad muy temprana, para otros se puede manifestar en cualquier
momento en el ciclo de vida de una persona y de manera personal, a menudo en un
punto de transicion dentro del ciclo de vida. En muchos afios de tutoria de directores
espirituales, cada director en entrenamiento pudo identificar claramente cuando esta
conciencia de la presencia de Dios estuvo disponible y llamé una respuesta explicita.
Incluso algunos nifios pequefios se despiertan con estos toques de la presencia
amorosa de Dios, mientras que otros se vuelven conscientes en varios puntos del ciclo
de vida, con frecuencia durante una transicion de una etapa de desarrollo a otra. A
medida que maduramos, y las interpretaciones de estas experiencias llegan a ser mas
complejas, nuestras respuestas se vuelven mas explicitas. Para otros, las experiencias
en la naturaleza son simplemente experiencias de soledad, un ser humano con uno
mismo, que refleja lo que esta sucediendo dentro de nosotros. Estas también son
experiencias fructiferas que ofrecen un espacio para ordenar las cosas y reflexionar
sobre la vida. [Témate otro momento para reflexionar sobre tu propia historia espiritual.
¢,Cuando experimentaste a Dios por primera vez? Un momento en que te sentiste
cerca de Dios / Jesus, acompafiado por la divinidad, conversando con Dios, sintiendo la
presencia de Dios.] Evelyn Underhill lamé a esas experiencias un «despertar
espiritual», un inicio de la vida mistica. Nuestras respuestas varian. Recuerde tanto el

surgimiento de la experiencia personal de Dios en su vida como su respuesta a ella.



¢,Cudles podrian ser sus piedras de toque personales para la vida vivida bajo el
dominio continuo de Dios en su vida?

A medida que uno responde a estas experiencias y aprende a vivir en la
presencia de Dios, la vida espiritual se estabiliza gradualmente a lo que San Ignacio
nombro, «encontrar a Dios en todo», o Tilden Edwards que habla de esto como «Vivir
en la Presencia». Este fluyo entre el yo y Dios se vuelve habitual y constante, guiando
el ministerio, las relaciones y la vida de uno dentro de este circulo de gracia. Estos
momentos y conciencias llegan como "dados" distinto de lo que hacemos que suceda.
Sin embargo, cada uno elige responder o no de una manera continua. Somos
afortunados si pertenecemos a una comunidad de fe que nos ayuda a nombrar estas
experiencias, a encontrar compaferos en este viaje y que proporciona guias, ejemplos

y textos que pueden guiarnos e inspirarnos en esta jornada.

Hay muchas definiciones para la espiritualidad. Uno que para mi es Util es la
descripcion de la espiritualidad del canadiense David Perrin como inherente a las
personas, independientemente de si también son explicitamente religiosas. El dice:

La espiritualidad se encuentra en el cruce donde las preocupaciones mas
profundas de la humanidad, y la creencia en los valores trascendentales, se
unen en el movimiento hacia cumplimiento final en la vida. El centro espiritual es
el centro mas profundo de la persona: el lugar de entrega completa a la
autenticidad y el amor. Es aqui donde los seres humanos estan abiertos a lo
trascendente, sea lo que sea para el individuo. Es aqui donde los seres
humanos experimentan la realidad Gltima y sus deseos mas profundos estan

satisfechos.?

La espiritualidad también expresa los valores mas significativos de la vida
humana. Esos valores se cultivan y expresan en las practicas -- formas de actuar,
creer, sentir, pensar y elegir. Conscientemente o no, cada persona construye una

espiritualidad que encarna el propaésito y el significado de su vida aprovechandose la

2 David Perrin, OMI, Studying Christian Spirituality, New York: Routledge, 2007, 22.
6



las opciones disponibles en una tradicion espiritual o cultural. Una vez experimentado
este despertar espiritual, la mayoria se beneficia de tener un guia para responder y
profundizar la capacidad de vivir desde este lugar mas profundo de conexion con lo que
es Santo. Cuando Dios llega de una manera inesperada, el asombro y el temor pueden
resultar que una persona se cierre y evite la oracion, o lo que sea la ocasion mediadora
de esa gracia. Los educadores, los ministros del campus y los programas solidos tanto
en el aula como més alla de la escuela pueden ayudar a normalizar y alentar esta

apertura tentativa hacia lo Sagrado.

Es importante reconocer que tener acceso a una tradicion profunda y variada
ofrece muchos recursos y conocimientos que no estan disponibles cuando la
espiritualidad se reduce a un enfoque individualizado y privatizado de la vida espiritual.
Para muchos catdlicos, algunas de sus experiencias de Dios ocurren dentro de la
Eucaristia y las practicas que la rodean, como la alabanza y la adoracion que terminan
en la bendicion, la oracién de Taize alrededor de la Cruz y el retiro de Chairos
cuidadosamente coreografiado en muchas escuelas secundarias, y en algunos grupos
espirituales universitarios en que comparten las escrituras. Nos entendemos a nosotros
mismos siendo parte de la gran comunion de los santos que nos han precedido y que
nos acompafan en el presente a medida que cada persona avanza en la jornada
espiritual personal de uno en presencia de otros. De esta manera, podemos aprender
de aquellos que nos han precedido, asi como de nuestros comparieros cercanos, el
significado de estas experiencias trascendentes y la disponibilidad de una gran

cantidad de préacticas: formas de actuar, creer, sentir, pensar y elegir.

Si nos hemos vuelto espiritualmente conscientes, florecemos cuando
encontramos compairiia y apoyo a cualquier edad en nuestra jornada espiritual. Este es
un proceso de por vida. Es importante que los educadores y los ministros del campus
reconozcan y apoyen este contexto comunitario para el crecimiento en la vida
espiritual, asi como las experiencias de gracia mas individualizadas o solitarias. Al
pasar el tiempo, todos nosotros necesitamos algun tipo de apoyo social para crecery

madurar en la vida espiritual. Es importante considerar en cuales son esos contextos



hoy. Estoy continuamente sorprendida por la cualidad tan baja de educacién en su fe
de nuestros estudiantes catoélicos. Aqui me refiero a aquellos que participan
regularmente en la comunidad de adoracién de la capilla catolica y en las pequefias
comunidades cristianas. El desarrollo de su fe generalmente no coincide con su
desarrollo en otras areas de estudio. Ellos si buscan a los capellanes (ordenados y no
ordenados). Y asisten regularmente a la liturgia, pero no tienen una imagen catolica
mas amplia. Nuestro capellan muy talentoso suele dirigir a la congregacion a través de
una meditacién guiada en una homilia. O les da una descripcion elocuente aunque muy
simplificada de una ensefianza clave de la iglesia relacionada con un texto de las
Escrituras o algun evento actual. Siempre me ha sorprendido lo elemental que era su
ensefianza, pero también reconoci que él comprendia dénde estaban espiritualmente

los estudiantes.

La espiritualidad es también un proceso de dar sentido a algo. Con frecuencia,
dar sentido a algo ocurre en forma de una descripcidn narrativa, que crea alguna
secuencia temporal y una descripcion de lo que sucedié. La oportunidad de compartir
una experiencia, un problema, un desafio existencial a otra persona o en un grupo lleva
a una comprension y una apropiacion mas profundas de la experiencia, asi como a una
conexion fructosa con los demas. En el relato, los significados cambian y evolucionan
con el tiempo. Algunas preocupaciones se vuelven mas centrales y otras se
desvanecen o incluso desaparecen. Compartir en este nivel abre nuevas posibilidades
para otros participantes. Tales reflexiones narrativas sobre experiencias existenciales
mas alla de las explicitamente religiosas nos permiten articular lo que da sentido a
nuestras vidas y convertirnos en este tipo de personas a lo largo del tiempo. ¢ Qué tipo
de persona quiero ser? ¢ Qué contribucion puedo hacer a la comunidad humana?
Dados mis dones e intereses, ¢ donde podria servir a otros, ya sea en un contexto
eclesial, en educacion, salud, trabajo de justicia social, servicio publico, salud, trabajo
social, trabajo de justicia u otra area, asi como en la vida familiar? La espiritualidad
también se relaciona con la construccién de significado y el caracter. ¢ En quién me
estoy convirtiendo? ¢ Cuales son mis capacidades? ¢ En qué contexto las ofrezco?

¢, Como podria este contexto apoyar mis deseos y profundizar mi compromiso y cOmo



podria convertirse en un lugar de sufrimiento y disminucion cuando obstaculiza mi
capacidad de accion positiva en el mundo? ¢Y como podrian esta ubicacion social y las
redes en las que participo fortalecerme y apoyarme, asi como desafiarme a ser lo mejor
que puedo ser? Estos temas surgen en la orientacién profesional, los programas de
orientacion y, a través de los graduados exitosos de nuestras escuelas, cuyas vidas

ofrecen testimonios de todo tipo de buen trabajo en el mundo.

Este tipo de reflexiones se vuelven cada vez mas importantes cuando no se
puede presumir que los jovenes de hoy o incluso nosotros mismos permanezcamos en
una u otra tradicion religiosa especifica durante nuestro tiempo de vida. E incluso si lo
hacemos, la manera en que continuamos viviendo y floreciendo en una comunidad de

fe en particular puede cambiar dramaticamente con el paso de tiempo.

Como estadounidenses, se nos presupone de alguna manera pensar de
manera individualista y descuidar el papel de los grupos sociales de las familias a las
comunidades, los clubes o las redes a los movimientos mas amplios. Sin embargo,
sigue siendo importante comprender las tradiciones de sabiduria que suponen que
estamos en nuestro mejor sentido humano y espiritual, cuando estamos conectados
unos con otros de manera significativa a través de formas compartidas de construccion
de significado y practicas rituales. Estas formas compartidas de construccion de
significado para nosotros como catélicos son las Escrituras, la tradicion de los santos
como ejemplares, las ensefianzas de justicia social, la ética y nuestras muchas
tradiciones de espiritualidad y adoracién. Es importante conectar nuestras experiencias
personales e intimas de lo Santo con la comunion de los santos, tanto nuestros
comparieros de fe en el presente como aquellos que ya nos han precedido, lo que nos
puede inspirar y apoyar durante toda nuestra vida. Es importante reconocer que la vida
espiritual no es solo mia, sino mia en el contexto de una comunidad de otros que

reclaman esta pertenencia a lo largo de la historia, en el presente y en el futuro.

Importa si practicamos la espiritualidad dentro de una vision del mundo mas

amplia, coherente, teoldgica, espiritual, religiosa o filoséfica que informa nuestras



practicas y nos ayuda a interpretar sus resultados o, por el contrario, simplemente
practicamos la espiritualidad sin tener en cuenta ninguna perspectiva religiosa o
filosofica especifica. Es tentador para muchos identificarse como una persona espiritual
pero no religioso hoy. Hay innumerables oportunidades para el desarrollo espiritual y el
crecimiento en el mercado de la espiritualidad. Pero sin practicar una religion o abrazar
alguna version del sistema de creencias y experiencias en la que una practica espiritual
esta arraigada, una gran parte de la sabiduria y la guia simplemente se pierden, y
muchos de los entendimientos de una practica integrada en una mas grande, mas
enraizada en una ensefianza compleja, simplemente desaparece. Hay una gran
cantidad de tiempo de investigacion contemporanea que indica que la espiritualidad
tiene grandes beneficios para los estudiantes de secundaria en todas las medidas de
salud y bienestar psicoldgico, ademas de los espirituales.

Préacticas espirituales y ejercicios

En este contexto, practicar la espiritualidad puede significar muchas cosas. El
tedlogo de la teologia del proceso, Francis Baur describe «la persona espiritual es una
persona interesada y dedicada al manejo ingenioso del mundo, a la formacion artistica
de uno mismo y a la formacién artistica de la vida de uno en algo hermoso».® Esta
definicion esta influenciada por la teologia del proceso y por el arte. Karl Rahner dijo:
«La vida espiritual es gracia precisamente porque debe cultivarse minuciosamente dia
a dia ... También es trabajo, ejercicio planificado y desarrollo consciente de la vida
creyente, esperanzadora y amorosa ...». % Kathleen Fischer, tedloga y terapeuta,
describid las marcas de «Un nuevo ascetismo» en esta era ecoldgica como éstas: 1-
Una espiritualidad ecoldgica arraiga el ascetismo en el amor por el cuerpo y la
creacion, corrigiendo asi una asociacién de ascetismo como una negacion del cuerpo.
2-El ascetismo cristiano nos prepara para una transfiguracion por el Espiritu. 3-Las

practicas asceéticas no son fines en si mismos, sino un medio para encarnar el reino de

% Francis Baur, Life in Abundance, Mahwah: Paulist Press, 1983, 256.
4 Karl Rahner, The Practice of Faith: A Handbook of Contemporary Spirituality, New
York: Crossroad, 1984. “Asceticism,” 236.

10



Dios y liberarnos para amar y trabajar. 4-La vida en comunidad proporciona equilibrio y
apoyo para el ascetismo y para el crecimiento personal y comunitario. 5-Y finalmente,
tanto la renuncia como la celebracién caracterizan el ritmo de la existencia cristiana. ®
Todas estas descripciones teolégicamente informadas de practicas espirituales las
ubican en contextos siempre nuevos -- un universo en evolucion y la persuasion del
amor, el amor a Dios y el amor al préjimo como un esfuerzo consciente, y nuevas

perspectivas sobre nuestra relacion con nuestros cuerpos y desafios ecoldgicos.

La tedloga histérica Margaret Miles dice que las practicas espirituales apoyan
los objetivos vitales de la vida y nos ayudan a reconocer y trabajar o resistir lo que es
dafino para nosotros. Los objetivos vitales de la vida personal pueden incluir: practicas
gue conducen a una mayor comprension de si mismo, o para explorar los limites de la
psique o de la conciencia. Estos incluyen la direccidn espiritual, el registro en el diario,
el trabajo con los suefios, la meditacion, el silencio de la soledad, la terapia, etc. Estos
tipos de practicas funcionan contra patrones inconscientes de atraccion o repulsion.
Ella nombra otras practicas que nos ayudan a controlar las agendas adictivas y
atenuantes del sexo, el poder y el consumismo a las que se dirigen los votos religiosos,
pero que son inherentes a cada estilo de vida. Estas practicas funcionan contra el
condicionamiento cultural, las necesidades aparentes, los vinculos y los limites. Ella
describe otras practicas como reunir y enfocar la energia lejos del cuidado excesivo del
cuerpo o de su negligencia. Estos tipos de procesos funcionan contra la distraccion, el
entretenimiento, el condicionamiento cultural y la disipacion de la energia. Podriamos
afadir hoy, la naturaleza adictiva de nuestros dispositivos tecnolégicos. Y finalmente,
Miles aboga por objetivos que mejoran la vida que incluyen la intensificacion y la
concentracion de la conciencia, lo que permite que uno sea mas libre para el amor y el
trabajo y para resistir un enfoque que no sea en Dios, los valores que defendemos, y

en cambio, que se centre en nuestros propios compromisos centrales. Estos pueden

5 Kathleen Fischer, Loving Creation: Christian Spirituality, Earth-Centered and Just,
Mahwah: Paulist Press, 2009, 136-151.

11



incluir la oracién personal y comunitaria, la adoracion, el cultivo de virtudes y la vida

sacramental. ®

Hoy, vivimos en una cultura de "distraccion sistémica", y muchos de nosotros
gue no somos nativos digitales hemos desarrollado una adiccion a nuestras tecnologias
omnipresentes, especialmente a los teléfonos inteligentes. Con una serie de
notificaciones que anuncian la llegada de mensajes, publicaciones y correos
electronicos, muchos reportan revisar sus teléfonos cada diez minutos o aun con mas
frecuencia. Esta serie constante de notificaciones interrumpe la concentracion, refuerza
en su lugar el vagabundeo mental, y la confianza excesiva en la comunicacion digital
ahora resulta para que muchos pierdan la capacidad de conversar entre ellos y
relacionarse con las personas que realmente estan en la presencia de uno.’ La
relacion con el cuerpo de uno se ha vuelto menos negativa y destructiva y se ha
convertido en una relacion mas sana y mas holistica. Pero las nuevas sustancias
adictivas siguen siendo importantes en la vida de muchos, y especialmente entre los

adolescentes que las descubren.

Estos enfoques criticos de las practicas espirituales ofrecen nuevas formas de
entender las practicas ascéticas tradicionales, tanto sus elementos correctivos como la
forma en que fomentan una relacién mas profunda y continua con Dios, asi como la
vida en comunidad. Este nuevo ascetismo incluye habitos corporales mas saludables,

formas de pensar sobre lo que contrarresta el crecimiento espiritual e interpersonal, y

6 Margaret Miles, “Four Types of Christian Asceticism” in Fullness of Life: Historical Foundations of a New
Asceticism, 1981, 135-154.

7 See Jacob Weisberg’s essay in The New York Review of Books, “We are Hopelessly
Hooked” which reviews the work of Sherry Turkle, Reclaiming Conversation: The Power of
Talk in a Digital Age, and Alone Together: Why We Expect More from Technology and Less
from Each Other, as well as Joseph M. Reagle Jr. Reading the Comments: Likers, Haters and
Manipulators at the Bottom of the Web, and Nir Eyal with Ryan Hoover’s Hooked: How to Build
Habit-forming Products, February 26, 2016. 6-9. Weisberg discusses major negative social
changes resulting from the appearance of smart phones in 2007. These changes are sufficiently
dehumanizing and threatening to our capacity to maintain robust relational lives that antidotes
might well figure in our choices of practices supporting love of God and love of neighbor.

12



las préacticas de justicia social o comunitaria que fomentan el bien comun, incluida la

preservacion del planeta Unico que todos compartimos.

Estas formas reflexivas de elegir y experimentar con una variedad de practicas
apoyan explicitamente la profundizacién de nuestra relacion con Dios, el crecimiento en
el discipulado, las relaciones con nuestros seres queridos cercanos y el servicio a

nuestro projimo cercano y lejano.

Contraste el marco que acabo de discutir con el enfoque de las practicas
espirituales descrito en este vistoso y atractivo “Arbol de practicas” o menu de
opciones. Esta es una representacion de las practicas de espiritualidad, recolectada de
muchas tradiciones, pero completamente desprendida de ellas. Los descriptores son
atractivos al igual que las actividades en si. Pero a diferencia del enfoque de los cuatro
tedlogos citados anteriormente, no se proporciona un contexto conceptual que pueda
ofrecer orientacién sobre cdmo usar este menu al servicio del crecimiento en la vida

espiritual de uno, centrado en una relacion real con Dios.

13



_‘J_‘;\v'\si pra Ctr'.:c,s

g,(:\\\ness Practicg work
silence pilgrimage {(to sites where

centering B sacial justice issues are highlighted)

mindfulness practices {gochas)

vigiis/marches == 2.
& ;.

bearing witness

centering prayer 5. N,

insight meditation

sitding meditation 3 ) o= )
e 2, erative pra;'-t«‘,-
quiating and d %en Ces
clearing the mind L2 prayer
P tenglen & lectio divina

‘_“c\!cl‘n ent F“'“Cf-"t:e:

petiionary prayer

ndness meditation

qi gong

) -yclical pr s
t'ai ¢hi ehiuan c-‘tga\fc)'c 1 f=2) Aticg,

ShabbawfSabbath
vision quest
_ sweadledge

building an altar
* or sacred space

martial arts
-
R S
Sufi dancing | % yosa
walking meditatien P

—=f T .
contemplative movement ﬁ—
———

A Q - o
S labyrinth walking

ceremonies/rituals based in a
cultural or religious tradition

‘.eaf:‘c’“ process pracﬁc‘@
< singing s

= yonal pr -
x (e\a'[\ﬂ P acb{'c-s
charnting 3 “Fa——woie

dialogue .
“ deep listening
£, starywelling
S fournaling

.
g

¢
contemplative mMusic
contemplative art o5
w7 brushwork _ ¢ % eouncil cirele
= Py o e wﬁ?/

- = =
= sand mandala g

the Center for Contermplative Mind in Saciety
wwiw.cantemplativemind.arg

[Conversacion de tabla para discutir los dos esquemas]

8 “En el Arbol de las prdcticas contemplativas, las raices simbolizan las dos intenciones que son la base de todas las prdcticas

contemplativas. Las raices abarcan y superan las diferencias de las tradiciones religiosas que dieron origen a muchas de las
prdcticas, y permiten ubicar e incluir nuevas prdcticas que se han creado o se estdn creando en contextos seculares.

Las ramas representan diferentes grupos de prdcticas. Por ejemplo, Prdcticas de quietud, que se centran en aquietar la mente y
el cuerpo con el fin de desarrollar la calma y la concentracion. Prdcticas generativas que pueden tomar formas diferentes, pero
que comparten el objetivo comun de generar pensamientos y sentimientos, tales como devocion o compasion. (Hay que tener en
cuenta que esta clasificacion no es definitiva, y muchas prdcticas podrian incluirse en mds de una categoria).”

Qué son las practicas contemplativas. Las practicas contemplativas son muy variadas, adoptan diversas formas y provienen
de diversas tradiciones de todo el mundo. Las practicas contemplativas cultivan la indagacidn, a veces se centran en la
concentracién y la experiencia directa con el objeto simple, a veces se centran sobre ideas o procesos complejos. Incorporadas a
la vida cotidiana, actian como un recordatorio para conectar con lo que encontramos mas esencial o significativo en nuestras
vidas. Pueden ayudarnos a desarrollar la empatia y la comunicacién, a mejorar la concentracidn y la atencidn, a reducir el estrés
y aumentar la creatividad, todo ello sustentado en enfoque amoroso y compasivo de la vida.

En medio de la actividad frenética y la tendencia a la dispersion y la distraccion que a veces nos arrastra en la cotidianidad, las
practicas contemplativas nos acercan a una actitud practica, radical y transformadora. El desarrollo de capacidades para la
concentracion profunda y la calma y la observacién de la mente nos ayudan explorar el significado, propésito y los valores que
guian nuestra vida. Algunas personas encuentran que, las practicas fisicas activas, como el yoga o tai chi, funcionan mejor para
ellos. Otros encuentran alimento en las practicas quietud y silencio, como la meditacion consciente. Algunas personas encuentran
que los rituales enraizados en una tradicion religiosa o cultural calman su alma. Algunas se practican en soledad, pero otras se
desarrollan en contextos grupales apoyando la reflexion y la transformacion de los contextos sociales. llustracién y texto basado
y traducido de http://www.contemplativemind.org

14


http://www.contemplativemind.org/

Quiero pasar la ultima parte de mi tiempo con usted en dos temas: la no

violencia y la empatia.

Estamos viviendo un tiempo sin precedentes de discurso degradado en la
plaza publica, una intensa manipulacion de nuestros sentimientos que deshumaniza a
«otros», inmigrantes, mujeres y aquellos que no se ajustan a las designaciones binarias
sexuales estandar de la identidad de género, y una pérdida general de habilidades
relacionales que disminuyen nuestra capacidad de acomodar la diferencia y
relacionarnos con todas las personas, independientemente de sus caracteristicas

particulares con amabilidad, amabilidad y empatia.

Empatia y no violencia

Quiero reflexionar brevemente sobre el nuevo compromiso de la familia de la
Misericordia para abordar todas nuestras preocupaciones criticas a través del lente de
la no violencia, asi como la necesidad de expresar y fomentar la empatia, que es la
base psicoldgica de la respuesta compasiva en todos nuestros ministerios. La
evaluacion critica sobre los usos y abusos de las redes sociales y la tecnologia muestra
que interrumpe y reduce los habitos de empatia y no violencia, o la delicadeza. El
trabajo de Sherry Turkle sobre los efectos de la tecnologia ha documentado una
disminucién del 40% en la empatia en los estudiantes universitarios entre 2001 y 2015,
y desde la llegada del iPhone en 2007, una ruptura alin mayor en la practica de la
conversacion y la capacidad de leer. emociones humanas. Esto incluye la pérdida de la
capacidad de reconocer los propios sentimientos. Estas pérdidas son mas agudas
entre quienes mas usan las redes sociales. Turkle también descubrié que la mera
presencia de un teléfono celular puesto a la vista incluso cuando esta apagado, distrae

y disminuye la conversacion y las conexiones afectivas de los presentes.

La compasioén surge de un corazén empatico y generoso. A menudo es la

experiencia de respuestas empaticas recibidas de otro (un padre, una madre, un(a)

% Sherry Turkle, Reclaiming Conversation: The Power of Talk in a Digital Age, New York: Penguin Press, 2015.

15



hermano(a), un(a) amigo(a), un maestro(a), un(a) terapeuta) a nuestro propio
sufrimiento que provoca una respuesta similar de nosotros al dolor o sufrimiento de otra
persona. Como resultado, desarrollamos la capacidad de ser compasivos con nuestro
propio sufrimiento y con el de los demas. Alun mas, dado que la misericordia también
es una accion eficaz, aprendemos un repertorio de respuestas de personas
significativas que responden de manera compasiva y eficazmente a nuestro sufrimiento

o al dolor de los demas 1° y buscaremos reducir las causas de ese sufrimiento.

Es importante que en las escuelas de misericordia que todos los involucrados
vivan esta bienaventuranza, “«Bienaventurados los misericordiosos, porque ellos
alcanzaran misericordia». Creo firmemente que este es el caso y tiene una larga
historia en nuestras escuelas. Todos sabemos y hemos experimentado muchas veces
la diferencia que ha hecho en nuestras propias vidas cuando hemos sido tratados con
amabilidad y compasion, y la diferencia que hace cuando los estudiantes, los maestros
y el personal trabajan juntos con este espiritu para crear y mantener tal ambiente
positivo para los estudiantes que a menudo enfrentan situaciones en el hogar e incluso

entre ellos que realmente no sabemos.

A mi me parece que la practica de la no violencia es una extension
indispensable de la misericordia. Nuestras escuelas deben ser comunidades que
funcionen desde una postura basica de no violencia en el funcionamiento diario de
todos en la escuela, incluidos aquellos que deben ejercer disciplina. Creo que lo que el
Papa Francisco dice acerca de las familias en «La no violencia: un estilo de politica
para la paz» se aplica por igual a las instituciones educativas. La familia es el espacio
indispensable en el que los conyuges, padres e hijos, hermanos y hermanas aprenden
a comunicarse y a cuidarse unos a otros de modo desinteresado, y donde los
desacuerdos o incluso los conflictos deben ser superados no con la fuerza, sino con el
didlogo, el respeto, la busqueda del bien del otro, la misericordia 'y el perddn... la
alegria se propaga al mundo y se irradia a toda la sociedad .... una ética de

coexistencia pacifica entre las personas y entre los pueblos no puede basarse sobre la

10 Janet K. Ruffing, “Cultivating Compassion” Human Development Magazine, 36.1 Fall, 2015, 37.”

16



I6gica del miedo, de la violencia y de la cerrazon, sino sobre la responsabilidad, el

respeto y el didlogo sincero».'!

Todos sabemos que esto no siempre es asi y que puede haber muchos tipos
de abuso en algunas familias. Los niveles de violencia en nuestra sociedad siguen
siendo bastante altos desde el abuso sexual familiar, las duras medidas disciplinarias y
la falta de didlogo. En lo social, experimentamos altos niveles de violencia con armas
de fuego, medidas policiales severas y diversas formas de violencia sistémica. Incluso
dentro de las familias, es posible que los nifios no experimenten respuestas empaticas
de los padres que simplemente estan abrumados o pasan poco tiempo en una
conversacion simple. Como resultado, es alin mas importante incluir la educacion en la

no violencia como constitutiva del Evangelio y del discipulado de Jesus.

Para que una comunidad escolar completa adopte un estilo de educacion
basada en la no violencia, se requiere una considerable auto-reflexion y educacién en
comunicacion no violenta y métodos no violentos de intervencion en conflictos verbales
o fisicos cuando estallan. La comunicacion no violenta, un lenguaje de vida por
Marshall Rosenberg, ensefia a todos a sentir sus sentimientos y necesidades mas
profundos, asi como a reconocer correctamente los de los demas, para que podamos
responsabilizarnos de cdmo nos comportamos, pensamos y sentimos. Es
especialmente dificil permanecer estable en estas practicas en este momento como el
nuestro, en el que hay tanto discurso publico de odio y denigracion de muchos grupos
en nuestra sociedad. El trabajo de Turkle sobre la conversacion incluye un capitulo
sobre la soledad y la auto-reflexion. Si nosotros o nuestros estudiantes ocupamos cada
momento «vacio» en nuestros teléfonos, hemos gastado esos momentos en los que
podriamos haber pasado en la auto-reflexion. Los educadores pueden invitar a
periodos breves para dicha introspeccion y conciencia, guiando a los estudiantes en el

proceso con sugerencias o sugerencias para la reflexion.

11 Pope Francis, “Nonviolence: A Style of Politics for Peace”, No. 5. 1 January 2017.

17



Nancy Small, ex coordinadora nacional de Pax Christi, EE. UU., escribe con
pasién y perspicacia en Aprovechar los momentos no Violentos, acerca de lo que
significa abrirnos al poder de la no violencia para que podamos convertirnos en la

levadura de la no violencia para otros.

El kmés» de la no violencia no debe confundirse con el «kmas» que se anhela en
nuestra sociedad que lo tiene todo, un hambre voraz por adquirir mas cosas,
mas riqueza y mas poder. El «<més» de la no violencia consiste en generar mas
cosas de las que se hace la paz. Mas amor. Mas comprension. Mas compasion.
Mas igualdad. Mas relacion correcta. Somos testigos del «mas» de la no
violencia cada vez que luchamos por mas libertad, mas justicia, mas integridad,
mas paz. Cuanto mas luchamos por la paz, méas fortalecemos la espiritualidad

de la no violencia. Y cuanto mas transformemos nuestra sociedad. 12

Ser testigo de la injusticia y escuchar un lenguaje abusivo, y mucho menos ser
uno mismo el objeto de estas experiencias puede ser enfurecedor y desmoralizador. La
ira es la respuesta adecuada a la injusticia. Registra la indignidad y nos mueve a la
accion. Sin embargo, responder en especie sin reflexion y habilidad, agrava la
situacién, lo que puede convertirse rapidamente en un peligro emocional o fisico.
Aprender a interrumpir una situacion violenta sin violencia requiere un entrenamiento y
practica y una evaluacion precisa de la situacién en si. Como resultado, es importante
aprender y practicar técnicas probadas que sean lo mas seguras posible tanto para la
victima como para nosotros, que podemos ser interruptores del acoso o alguna otra
forma de violencia 0 amenaza que presenciamos o0 que estamos invitados a ayudar a

resolver. Esto requiere practica y una habilidad precisa para interpretar la situacién.

Finalmente, quiero dedicar muy poco tiempo al discurso degradado actual en
nuestra sociedad. Trabajadora social e investigadora, Brene Brown publicé un breve

ensayo en su blog en el que describe cémo el proceso de deshumanizacién comienza

12 Seizing the Nonviolent Moments: Reflections on the Spirituality of Nonviolence through the
Lens of Scripture. Eugene: Oregon: Cascade Books,2015,18.

18



con el lenguaje. Descubrié que cuando las personas a las que entrevistaba hablaban
de sentirse «inseguras o amenazadas», no estaban hablando de herir sus sentimientos
o de ser obligados a escuchar opiniones disidentes; Hablaban de lenguaje y
comportamiento deshumanizante. David Smith, el autor de Menos que humano, explica
gue la deshumanizacién es una respuesta a motivos conflictivos. Queremos dafiar a un
grupo de personas, pero va en contra de nuestro cableado como miembros de una
especie social para dafar, matar, torturar o degradar a otros humanos. Smith explica
gue hay inhibiciones muy profundas y naturales que nos impiden a tratar a las personas
como animales, juegos o depredadores peligrosos. «La Deshumanizacion» es una

forma de subvertir esas inhibiciones ".

Michelle Maise de Emmanuel College define la deshumanizacién como «el
proceso psicolégico de demonizar al enemigo, haciéndolo parecer menos humano y
por lo tanto no es digno de un tratamiento humano». Este proceso comienza con la
creacion de una imagen enemiga. Una vez que vemos a las personas en "«el otro
lado» de un conflicto como moralmente inferiores e incluso peligrosas, el conflicto
comienza a ser enmarcado como lo bueno contra lo mal. Al establecer esto, las
posiciones se vuelven mas rigidas, haciendo que las partes crean que deben asegurar

su victoria o enfrentar la derrota.

«Este proceso ha alimentado innumerables actos de violencia, violaciones de
derechos humanos, crimenes de guerra y genocidios. Hace posible la esclavitud, la
tortura y la trata de gente. Deshumanizar a los demas es el proceso mediante el cual
aceptamos las violaciones contra la naturaleza humana, el espiritu humano y, para

muchos de nosotros, las violaciones contra los principios centrales de nuestra fe».13

Alun mas aleccionador, Brown dice que todos somos vulnerables a la practica
lenta e insidiosa de deshumanizar, por lo tanto, todos somos responsables de
reconocerlo y detenerlo. Detenerlo requiere "re humanizar" e invertir el proceso con

palabras e imagenes. Brown entiende que nos estamos acercando cada vez mas a un

13 Cited by Brown, 5,17,2018.
19



mundo donde el discurso politico e ideoldgico se ha convertido en un ejercicio de
deshumanizacion. Y los medios sociales son las principales plataformas para este
comportamiento. En Twitter y Facebook es facil empujar a aquellos con los que no
estamos de acuerdo en el peligroso territorio de la exclusiébn moral, con poca o ninguna

responsabilidad, y con frecuencia en completo anonimato.

Ella aconseja que cuando escuchamos a personas referidas como animales o
extraterrestres, o de alguna manera menos que seres humanos, deberiamos
preguntarnos: «¢Es este un intento de reducir la humanidad de alguien para que

podamos hacerles dafio o negarle los derechos basicos?»

Ella observa en este blog que «las personas furiosas y temerosas de derecha
e izquierda se cruzan (esta linea) a un ritmo sin precedentes cada dia. Y nunca
debemos tolerar la deshumanizacion, el principal instrumento de violencia que se ha
utilizado en todos los genocidios registrados a lo largo de la historia. Ademas, la

deshumanizacion y la responsabilidad de las personas se excluyen mutuamente. 14

Espero que estas reflexiones sobre la Gentileza de Dios y las maneras de
reflexionar criticamente sobre la espiritualidad y las practicas espirituales, con un
énfasis en la compasion y la no violencia, hayan sido Utiles para ustedes y les hayan
brindado algunas nuevas ideas sobre como podrian reflexionar sobre su propia
espiritualidad y como podrian seguir nutriendo la espiritualidad de los alumnos y la

comunidad escolar.

Espiritu tierno, asegaranos de que la animosidad turbulenta y la violencia de
este momento se pueden disminuir cuando expresamos tu amor en
nuestras actitudes y acciones.

Dios amable, teje tu paz a través de lideres de naciones cuyo gobierno apoya y
alienta la dominacién sobre otros seres humanos.

Sabiduria tierna, guianos en los caminos de paz y reconciliacion.

14 https://brenebrown. Com/blog/2018/05/17 Dehumanizing-Always-Starts-with-Language, accessed on 9/8/2018.
20



https://brenebrown/

Espiritu tierno, llénanos de amor, alegria, paz, paciencia, amabilidad, gentileza.

Dios tierno, amplia nuestra empatia y llénanos con tu compasion.

21



